(1)

టాం. యస్వీ జోగారావు ఎమ్. ఎ; పీ హె చ్డి. డి. లెబ్ (హానీం) ఎ. యు; యు ఎన్ ఎ.

> తెలుగు జాత్యాచారుక్లు ఇద్వరకు (పిచ్సపాలు ఎ.సి ఎల్ కాలేజీలు ఆం[ధయూనీపర్పెటి, వా లైేదు.

వా <u>లే</u> ఉ **తే**. 5-2-1287.

## సహృదయ భూ మిక

ఒక ట్రాహ్మణ్యడు వార్తిన ఈ మహ్మాగంథానికి పీఠిక ్వాసే అధికారం ససేమిరా నాకీ జన్మకులేదు. అయితే ఆమునయొక్క ్వణయ శార్భంధా నికి తట్టుకోలేక ఈ ముడి ముక్కలు ్వాస్తున్నాను.

వకు వ్రవంచంనుండి మానవుని పార్ధక్యం నిరూపించే లక్షణాల్లో అతి మంఖ్యమైనది వాక్కు. సర్వ విద్యలకు అధిష్ఠాన దైవతమైన సరస్వత్ని ఖాషా శబ్దప్యవదిష్టనుచేసి శబ్దమును వర్బహ్మా స్వరూవంగా ఖావించిన ఖారత్రీయులు వాగర్థములను జగత్పితరులైన పార్వత్ పరమేశ్వరులుగా విశ్వసించిన ఖారత్ యులు స్వరవృత్యకమంపల్ల వాక్కుయొక్క మౌలికార్ధమే మారిమోతుందని అతి ప్రాచినకాలంలోనే అవగాహన చేసుకున్నారు. అది పైదిశఖాషకే వరి మితంకాదు. లౌకికంగా చూసుకున్నా ఒక శబ్దంకాక్వాక్ష్ ప్రమైతే దాని అధ్ధం మారిమోతూ పుంది. ఇంతటి అవగాహన ఇట్టి అవగాహన పాశ్చాత్య ప్రవంచం కన్ను తెరవని కాలంలోనే భారత్యుఖకున్నది. దానికి ఈ ప్రాతశాఖ్యలే తగిన కారణాతి కారణాలు.

అక్షర వర్డకారేళ వ9క్యయములు, స్వర వ్యంజనములు అందులో విస ర్జనీయ జిహ్యామూలీయోవధ్మానీయానుస్వారనాసిక్యాది ప్రభేధములు. ఉదాత్తా నుదా త్ర స్వరితములు, వద్దకమ జటాఘన రథశిఖాది పేదపాఠ ప్రభేద ములు, వాగుత్పత్తి స్థానకరణ వ్రయత్నములు, ఘోషా బ్రాష్ మహా ప్రాణిక భేదములు - పీటర్నిటి విచారణ పురస్సరంగా కట్ట కాడ్ర్ట్రాణిస్నా యువులను చరిరడ్డించు శిజ్రస్క్రితు లీట్రాతిశాఖ్యలు. అందులో తైత్తి రీయు మత్యపూర్వము (అగీపూర్వము +అపూర్వము) అని నా అభిసంధి. ఆధునికు కొందరు ఖాషాశాడ్ర్ల మిటివలే హాఠాత్తుగా ఏ అమొరికాలోనో ఆవిర్భంపించిందని ఆంటుంటారు. రొమ్ము విరుచుకుంటారు గాని వెన్నుచూసుకోరు అల్పాచ్యులు: ఈ పాతిశాఖ్యల్లోని తంతంతాచూ స్తే ఆ శాడ్ర్టర్నెడ్డ్, సృష్టీ కూడ అచ్చంగా అతి సమీచీనంగా ప్రాచీనములే (దేశకాలములు రెండూ ఉద్ది ష్టములే) అని తేలుతుంది. ఈ పరిజ్ఞానాన్ని ప్రాతిమదికగా చేసుకునే మాక్సు ముల్లర్ తన "సైన్స్ ఆఫ్ లేంగ్వేజ్" [గంథాన్ని రూపొందించాడు, తరు వాత బ్లూమ్ ఫీల్డులూ, యెస్పర్ సమ్మలూ, సధీరులూ బయలుదేరేరు. అం తరి ఆ బ్లూఫీలు పాడినీయు ఫక్కీకకే మురిసిపోయాడు. అశ్చర్య చకితుడై పోయాడు. అదొక Stupendous feat of human intelligence అని క్లామాశిరః కంపం చేశాడు.

అనాశృకి తెలుగువారికో బ్లూమ్ఫీల్డు దొరికేడు—చి. ఏ⊔ డాక్టర్ ను బహ్మ ఇం శబ్దశా: స్మాన్ని క్రుణ్హంగా అవగాహన చేసుకున్న అంతర్వాణివరేణు. ఈ తన అభిరుచికి తగిన పర్శమ చేసేడు. పర్శమకు తగిన ఫలాన్ని పెలయిం చాడు. పూర్వ**థాష్యములను పుక్కి**టబట్టి తనడైన మణి,పభతో వెలుగులు \* వెద≍ల్లి అండి నరస్వతికి అంచితపరిఎన్య చేశాడు. ఇతనికి మనికి పూర్వక మంగళాశాననము.

యస్ప్ జోగారావు.

**ವರ್ಗಣಪಹಿಕ್ ಸ್ತಿ** 

ఈ కై కైరీయ పాత్రాఖ్య కొనుగు వారికేంద్ర యితర ఖాషీయులకు గూడ విలక్షణమైనదే. పేద సంస్కృత్వల్లనే ఖారతదేశమునకు గౌరవ కీర్తులు ఏర్పడినవి. పాశ్చాత్యులు ఈ పేదములకు అనువాదాలు ప్రశంసలు చేసిరి. ఈ సంసృశ్యత్ మొత్తము ప్రపంచమునకే శిరోధార్యము.

అడ్డి వేదములకు స్వాధ్యాయములనిపేరు. 'స్వాధ్యాయోఒధ్యతవ్యక' అని సూ\_క్తి. పాణికి నతంజలి యాస్కుడు వంటి మహర్షులు వేదముల యర్ధము తెలుపుటకు వ్యాకరణము నీరు క్రాదులు బ్రాసిరి. పేదాంగములలో శిక్ష మొదటిది. రెండవది వ్యాకరణము. పూర్వమునుండి నేటి వరకు పేద ములను గురుముఖకకచెప్పుకొనుచునే యుండిరి, వేదములకు వదము, కమ జట, ఘన మొదలగు వికృతులు (వఠన రీతులు)గలవు. కమాంత స్వాధ్యాయి జరాంత, ఘనాంత స్వాధ్యాయి యని నేడు పేదపండితులను పేర్కొనుచున్నాము. సంగీతమునకు నాదము ముఖ్యమైనట్లు పేదమునకు స్వరము ముఖ్యము. స్వరము తప్ప చెప్పిన హానీకలుగునని స్వరాపరాధముచే నీరి దునికి బదులు వృత్తుడు చనిపోయెను అని "మంధేంద్రి శత్సిక స్వరతోవవరాధాత్". అన్నచోట వతంజలి తన ఖాష్యమున ఉద్యాటించెను.

ఈ పాఠశాఖ్య అన్నది పేషముల ప్రతిశాఖకు సంబంధించినది. తై తై రీయోవనిషిత్తులు శిజ్వల్లి పాణినీముశిక్ష మొదలగునవి పేదాంగ శిక్షకు వివ రణములు. ఈ "తై త్రిద్య పాఠశాఖ్యలో" పర్ల సమామ్నాయము. శబ్దో తృ తై, హా)స్వవీధి ఇంగ్య (సమాస) పదవిపరణ, ఆగము, విశార, లోపములు, ప్రగహ విధానము మొదలగు విషమములు తెలుప బడినవి. పర్ణాదులను పలు బనపుడు కార, ఇఫ, పర్ణములు చేర్పట ఉదా:- అకార, కశార, రేఫకపర్గ ము.. మొదలగునవి అకారాదులు ఎట్లు స్వచ్ఛముగా ఉచ్చరింపవలెను. స్వరములు ఎట్లు ఉక్పన్నమగును. ఘోష అఘోష పర్ణములు వ్యంజనములు శషసహలు యురలవలు ఉచ్చరించు నపుడెట్టి ప్రయత్నము జరుగును మొద లగునవి అందు పూ రైగా చర్భింపబడెను. ఆది రంహతి ఆనుచోట అనుస్వా. రాగమము హన్యాడుప్యమానంచ అన్న బోట ఉవనర్గమీద ఇత్వము వికారము విషనన్య అనుచోట వినర్గలోపము వద్మాహి నూనో అని అంటా అంటియావత్ ఇత్యాదులందు ప్రగావత్వము (సంధ్యభావకార్యమగు ప్రకృతిభావము)

సంహితా పాఠములో దీర్ఘాంతములుగా నున్న కుత్రా దక్షిణేనా, ఏదా మొదలగునవి పదపాఠములు. కుత దక్షిణేన ఇత్యాదికము హస్వాంతము లగుట ఈ మొదలగు జేదమం తముల పఠన విషయములో ఆనేక విషయ ములు చెప్పబడినవి ఇవి సంహిత, వదము క్రమము మొదలగునవి చెప్పు కొను వారికి సులభ గ్రాహ్యములు.

ఈ పాత్రాశ్యకు తెలుగున వివరణం వాసినవారు బ్రహ్మత్రీ పేదుల సుబ్రహ్మణ్యముగారు ఇట్టి విలక్షణ పై దిక విషయము అనేడు తెలువ పూనుకొ నుట చాల ప్రశంశనీయ ముం. వేదుల అనగ వేదముల సంగత్తి తెలిసినవారు అని గదా అర్థము. వీరు ఇదివరకు సమామ్నాయము మొదలగు వేద విష యక గంథములు రచించినారు. నేడు సాహిత్య విషయములే తెలిసికొనలేని రోజులలో గూడ ఇవి కొందరు చదివినా మంచిదే. పనిశ్రానివి వెయ్యు కంటే మేలై వవి కొన్ని అయినను చాలు. పాఠకుల అనమర్ధత సంగత్తి చూడక ఇట్టి మహో తైపు గ్రంథరచన చేయుట ముఖ్యము. ఇట్టివే ఇంకను వార్తిసి వండి తుల మన్మనలకు పేమలవారు అర్హులు కాగలరని నా ఆశంసం 5

# పా9క్కథనము

పాతిశాఖ్యోదృవ వికాసములు

హరిః ఓమ్.

భారతీయ సం(పదాయమునమనరించి, ఆదిలో ఏకరాశిగనుండొడి వేదము ద్వాపరయుగాంతము నాటికి నాల్గు పేద ఖాగములుగ విడివడెను. అట్లు కలియుగ ౖపారంభములో నాల్లుగ ఉండెడి పేదము కాల ౖకమంలో 1130 శాఖలుగ పృద్ధిహొందింది. ఈ మార్పునకు చాలకాలం పట్టింది. బహుశః కొన్నిపేల సంవత్సరాలు వట్టి ఉండాలి. కాగ అందిలో ఉండే క్రాహన గురువులు ఇతరత్రి పేదాన్ని [ప్రపచిస్తున్న తమతమ శిష్యుల ఆ[శ**మా**లకు వెళ్ళి పాఠమునండు ౖభమౖషమాదములు లేకుండునట్లు వరిశీలించేవారు. కానీ బహుకాలా నైరంలో, మానవమ్ధ నీరసించిపోసాగింది. మరియు స్వర వర్హోచ్భారణయందు పా9ంతీయ వాతాపరణము, ఖాషలు తమతమ వ9భావాన్ని చూపసాగాయి. ఈ రెండుకారణాలవల్ల భిన్నశాఖలందలి వేదపాఠమునందు అచటచట చెప్పకోదగ్గ పాఠభేదం సృష్టంగ కన్పించింది. మూలపాఠాన్ని అచటచట మరచిహోయిన కులపతులగు గురువులు వారి [పథమ గురుపులను సంప్రపదించుటకవశాశము లేక, వారి బుద్ధిబలంతో ఆయా ఖాగాల్ని పూరించారు. నిజానికి శాఖాభేద**ం** మొద**ట్లో** ఆయా **గు**రువులపేరిట వచ్చినా, కాల్కమంలో సంహీతాపాఠంలో కూడ వచ్చిన మార్భులను పుర స్కరించుకొని శాఖాభేదములు స్థిరపడ్డాయి.

వేదరజా చర్యలు:—

ఈ వరిస్థితులలో ప్రతి రెండు మూడు సంవత్సరముల కొకనారి, ప్రధాన కులపతులు వారి వారి పేదశాఖలకు సంబంధించిన సమా వేశాలను ఏర్పరచేవారు. ఈ సమా పేశాలనే వరిషత్తులని, వర్షదములని అంటారు. ఈ వర్షదముల్లో శిమ్యులు వారు చెప్తున్న (ఉపదేశిస్తున్న) వివిధ శాడ్రము లను, పేదములను చర్చించుకొని, పాఠములను సరిదిద్దుకొని, మరల వారి వారి ఆశ్రమములకు పోయి ఉపదేశం చేస్తూండేవారు. ఈ విధంగ మరి

కొన్ని వందల సంవత్సరాలు గడిచాయి. తర్వాత కాలంలో ఈ పరిషత్తు అందలి ఉందదేశాలపల్ల ఆశించినంత <sub>ఆ</sub>పయోజనం కల్గలే**దు. కను**క నాటి మహార్షులు ఈ విద్యలు మరింతగ భ్రష్టమెపోకుండ చూడటానికి, వీనివన్ని టిబ్ లేఖనంద్వార భద్రపరచాలని నిశ్చయించారు. అప్పటినుంచి గ్రంథ లేఖనం బ్రాంధమై వ్యాప్తిలోనికి వచ్చింది. ఈ విషయాన్నే "యాస్కా చారు<sub>క్</sub>"లవారు తమ నిరుక్తగ్రంథంలో— "ఉపడిశాయ గ్లామున్తోఒపరే బిల్మ గవాణాయేమం (గంధం నమామ్మా సిఘం పేదంచ పేదాంగాని చ"— అని నృష్టంగ చెప్పారు. మరియు ఇంకా పాఠభేదాల్ని అరికట్టడానికి నాంటి కున్న మూల సంహీతా పాఠాలకు "వదపాఠ, క్రమపాఠములను ఏర్పర ఈ విధంగ పేదరజాచర్యలలో [వథమచర్యగ ఆయా పేదశాఖలకు, పద్రమ పాఠములు ఏర్పడ్డాయి. ఇలా కొంతకాలం గడవగ వీటితో కూడ [మౖజేపాలు, అపపాఠాలు రావటం జరిగింది. వీటిని వారించటం కో న≎ ్షకృతి పాఠాలైన పద, క్రమ, స౦హీతా పాఠాలకు "జటా, మాలా, శిఖా, రేఖా, ధ్వజ, దండ, రథ, ఘనపాఠాల్ని ఏర్పరచారు. వీటిని వికృతి పాతా లంటారు. అయితే ఈ రోజుల్లో మాలా, శిఖాదిపాఠాలు పఠన పాఠనాల్లో వి నృతంగ లేకహియునను పడ, క్రమ, జట, ఘన పాఠాలు మాత్ర 🕳 న్నాయి. అవ్పటికీ, అంటే ఈ విధమైన వికృతిపాఠాల ఏర్పాటుతో పం తృ ప్తి చెందక నాటి ఋషులు మం∟తసూచి, పదక9మసూచి, అంను∟కమణి కలు, దేవతా శార్దేశములు మొదలైన అనేక గ్రంథాల్ని కూడ వార్శారు. ఈ విధంగ పైదిక వాజ్మయము, మానవపుధ బలహీనపడిహోయిన కారణంగ లెఖిత (<mark>గం</mark>థరూపంలో పెరగటం పా9ిరంభించింది.

# ವಾ9ಿತಿಕಾಖ್ಯಲು :-

యాస్కాచారుక్రలవారు ప్రాక్షితాఖ్యలగురించి నిరుక్తంలో — "పద ప్రకృత్తిని సర్వ చరణానాం పార్హదాని" (నిరుక్త 1-17) అని చెప్పారు. ఈ వాక్యాన్ని వ్యాఖ్యానిమ్డ దుర్గాచార్యులవారు పార్హదమనగ పాంశ్రీతాఖ్యయని వివరించారు. "శాఖాం శాఖాం ప్రత్యేత మంద్ర ప్రత్యేత ప్రత్యేత ప్రత్యేత చెప్పారు. అనగ ప్రధాన ప్రద్యేశాఖ్య చెప్పారు. అనగ ప్రధాన ప్రద్యేశాఖ్య చెప్పారు. అయితే ఈ ప్రాత్యేశాఖ్యలో చెప్పే విషయం ఏమిటి?

# ్రపాతిశాఖ్యల్లోని విషయము 📜

పేదానికి స్వరం (వధానము. స్వరహీనమైన మం(తప్రయోగంపల్ల ఫలితం ఉండదు. సామాన్య ఖాషాజ్ఞానం కర్గితే కలగవచ్చుకాని, యజ్ఞ యాగాదులనుంచి ఆశించిన ఫలం మాత్రం ఉండదు. ఆ పలముు నున్నర యు\_క్త పేదమండ్ర బ్రామాగం వల్లనే సిద్దిస్తుంది. కనుక పేదరజ్ఞ చర్యు లుగవదపాఠ క్రమ**పాఠ, వికృతి పా**ఠాలను ఏ**ర్భరచినపుడు ఈ అం**శాల నెన్నిటిని వరిగడించా**రు.** సంహీతాపాఠం నుంచి **వ**డపాఠం ఏ**ర్పరచ**ట మందిమూలమ**్తంలోని వదాలను పేరు**చేసి, విడివిడిగ చూపిం<u>చు</u>ట. దీన్నే మనం లౌకికంలో వదచ్చేదమంటున్నాము. ఈ విధంగ వదాల్ని పేరుచేసినపుడు, మంత9ంలో ఉన్నప్పటికంజె వృస్తంగ ఉన్నపుడు పద ముల రూవం **మారు**తుంది. ఉదావారణకు మం<sub>డ</sub>ంత**ి** "అగ్నిమీశే" **అని** ఉందే, వదపాఠంలో "అగ్నమ్! ఈశే!" అని ఉంటుంది. అలాగే న్వరంలో కూడ స౦హీతాపాఠ౦క౦జ్ వదపాఠ౦లో మార్పు ఉందు౦ది. ఈ విధ౦గ సంహించనుంచి వద<sub>్</sub>కమ పా కాల్ని ఏర్పరచిన, లేక పడపాఠం **నుంచి స**ం హీతా పాఠాన్నేర్పరచిన వదాన్న వదాదులందుండెడి అక్షరాల్లోను, పదమం దలి స్వరంలోను మార్పులు వస్తాయి. సంహితలో దీర్హా నముగ 💠 ండెడి కౌన్ని వదాలు వదపౌఠంలో | హస్వా న్మములుగ మారుతాయి. ఉదాహరణకు: <u>తై తి</u>రీయ బ్రాతిశాఖ్యలో మూడవ అధ్యాయం ఈ విధమైన పదాల్ని చెప్తుంది. మృస్థా, ఇన్స్ట్రీమూ, **ద**్రవిణా మొదలైన **ది**ర్హైన్త వదాలు **వద** ేపాఠంలో [వస్థ్ ఇస్ద్రీయ (ద్విణ అని హ్యాస్ట్రాలంగ ఉంటాయి. (తై. ్పా. 3-5). అలాగే కాన్ని ప్రకృతిఖావాన్నే కలిగిఉంటాయి. కొన్ని చోట్ల కాన్ని అక్షరాలకు ఆనునాసికత్వం వస్తుంది. ఈ విధమైన స్వర, సంధి ార్యాలకు నంబంధించిన ఆనేక విషయాల్స్, విశేషాల్స్త్రీ ఈ మాతశాఖ్య గం థాలు వివరిస్తాయి. ఇంతేశాక ఉచ్చారణ సృష్టంగ నిర్దుష్టంగ ఉండట**ం** కోశం వర్ణోత్పై తై విధానం, స్థాన, కరణ ప్రయత్నాదులను కూడ ఈ పా9తి శాఖ్యలు వివరిస్తాయి. అట్లే జటాదిపాఠ విషయాల్నికూడ సాంగోపాంగంగ తై త్త్రియ ్పాతిశాఖ్య వివరిస్తోంది. ఈ విధంగ ్వతిపేదశాఖకు సంబం ధెంచి ఫైన చెప్పిన అనేక విశేమాల్ని పా ిశిశాఖ్యల రూపంలో గ9ిబ్దీకరించ టం జరిగింది. | పత్ళాఖకు సంబంధించిన పడ[కమాది పాఠములను, స్వర ము, సంధికార్యములు మొదలగు విషయము గల్లీన్ (గంథములకు "[పాతి శాఖ్య"లని పేరు. ఈ విధమగు ్రపాతిశాఖ్యలు అన్ని పేదముల యొక్క (పథానశాఖలకు ఉండేవని ఖావిస్తున్నారు.

# పార్తిత్ళాఖ్యలేన్ని:

ఆడిలో నాల్గుగ ఉండిన ఋగ్యజాన్స్మాథర్వణ పేదములు కాలా నైర ములో 1130 శాఖలుగ వ్యాప్తి చెందినవి గడ. మరి యా శాఖలగ్ఫైటికి పాత్శాఖక్ష గంథాలున్నాయా? నేడు లభించుడున్న ప్రాత్శాఖక్ష్మగంథ సం ఖ్యమబట్టి చూస్తే అన్ని ప్రాత్శాఖక్షలు లేవనే చెప్పాలి. ఇక పైన చెప్పిన 1130 పేదశాఖలు ప్రధానంగ ఆచార్యభేదంచే కల్లినపే గాని, విషయు పైవి ధ్యంచే కల్గినచి కావు. ఆయా శాఖల్లోని సంహీతా పాఠాల్లో పెద్దగ మాత్పుం డదు. కాకపోతే కొన్ని శాఖలలో ప్రాంతీయఖామా వ్రభావంచల్లనో, ధారణ యుందలి లోవంవల్లనో ఏకొద్ది స్థలములందో ఆత్స్వల్పమైం భేదం ఉండ వచ్చు. కనుక ప్రాత్శాఖక్ష్మ గంథాల్ని రాయటంలో ఎట్టి మార్పులు లేని పేదశాఖలనన్ని టిని తీసికొని వానిననుసరించి గ్రంథరచన చేశారు. ఎఫార భేదం ఉన్నన్లలాల్లో వాటినచటనే శాఖా నైరమందలి మజా నైరంగా పేర్కొ నాన్నరు. కనుకనే నేడు మనకు లభిస్తున్న పార్తిశాఖ్య గర్తింథాల్లో పోర్వేదు మహర్హంల అభిపార్తియాలు ప్రాసి ఉండటం గమనిప్పాము.

్ పత్శాఖకు ఉండేది ప్యాత్శాఖ్యయే యైనను మూలపేద శాఖంగు బుంగ్వేదము, కృష్ణ, శుక్ల యజార్వేదము, సామపేదము, అథర్వణపేదము—ఈ ఐదు సంహీతలకు సంబంధించిన ప్రధాన శాఖలకు మాత్రమె ప్యాత్శాఖ్యలను బ్రాయటం జరిగి ఉంటుంది. వాటినే తర్వాత తర్వాత ఆయా ప్రాత్శిశ్శక శాఖలలో వచ్చిన మార్పులను పరిగణనలోకి తీసుకొని ఆయా ప్యాత్శాఖ్యలను వారివారి శాఖలకు అనుగుణంగ ఎవరికి వారే బ్రానికొని యుండుడు కానీ తర్వాత శాలవుందు ప్రబలిన అనార్వమతములు వానీని ధ్వనంటోనీ యుండును. తక్షశీల, నలంద మొదలైన విశ్వవిధ్యాలయాలను, గురుక్తులా అను మొన్న మొన్నటి శశాబ్దాలలో తురుష్కులు, యవనులు, మహ్మా దీయులు తగులబెట్టగ, ఎన్నీయో పై దిక, సాంకేతిక, శాస్త్ర విజ్ఞాన గ్రంథాలు నశించిపోయాయు కద. మిగిలినవి విదేశాలకు తరలి పెళ్ళిపోయాయి.

ఇంకను మిగిలి యున్న బి దేశీయ లిఖితపు స్థకాగారాల్లో, లేదా ఏ మారు మూల కుట్రామాల్లోనో ఉంటే ఉండవచ్చును. కాని నేడు మనకు లభిస్తు, వరన పొఠనాలలో ఋగ్వీదము ఐదు శాఖలు; కృష్ణ యజార్వేదము ఆరు శాఖలు, శుక్ల యజార్వేదము రెండు శాఖలు, సామపేదం వళ్ళాలుగు శాఖలు అధర్వణావేదం వదముండు శాఖలున్నా యాని వరిశోధకుల యభిపా9ియము. అయితే ఇండులో కొన్ని ఉవశాఖలు ఉండవచ్చును. అట్లే ఈ కేదము లకు సంబంధించి వన్నెండు బ్రాతిశాఖ్యల పేడ్లు విన్నిస్తున్నాయి. కాని నేటి వరకు లభించి వననైండు బ్రాతిశాఖ్యల పేడ్లు విన్నిస్తున్నాని, అదేయలు మాత9ిమొ కలవు.

## ్రపాతిశాఖ్య-వ్యాకరణము:

్పాత్శాఖ్యయందు వర్ణనమామ్మాయము, వర్డోత్పై క్రైసెనికరణ వ్యమశాఖలు, వర్డ్ చ్బారణ, స్వరసంధ్ నియమాలు చెళ్ళుడ్డాయి. ఈ విష యాల్మి వ్యాకరణ శాడ్రం కూడ చెబుతోంది. కనుక ప్రాత్శాఖ్యలు వ్యాక రణ శాస్త్రాంతర్భాగముఅగునా యన్ ప్రశ్నం. 'శావు' అని నవూధానము.

్ పాతిశాఖ్యలో చెక్కబడుచున్న విషయాలు ప్యాకరణంలో అతి సామాన్యమైన అంతర్భాగము మాత్రమె. మరియు పాతిశాఖ్యల స్వరావ స్వధానములు, లక్ష్ము, వరిధికాడ వ్యాకరణంకంటె మిక్కిలి ఖిన్న మైనవి. వ్యాకరణం లోకిక—పైదిక వాజ్మయ సామాన్యానికి చెందినది. కానీ పాతిశాఖ్య కేవలం పైదిక సంపాతా పద్రమాది పౌఠాలకు మాత్రమే పరిమిత మైనది. మరియు వ్యాకరణంలో పద వ్యుత్పత్తి, సాధుత్వా 2 సాధుత్వచర్భ ఉంటుంది. సంస్కృత ఖాషలో పదవ్యుత్పత్తికి సంబంధించి కృత్, తద్దిక, నమాస, ధాతువృత్తులనే చేతుర్విధ ప్రక్తియలున్నాయి. ఈ ప్రక్రియలు వ్యాకరణ శాస్త్రంలో విశేషంగ చర్పించబడతాయి. కానీ పాతిశాఖ్యల్లో ఈ విధమగు పదనిష్పత్తి, సాధుత్వా 2 సాధుత్వ చర్భలు ఉండవు.

్పౌతిశాఖ్యల్లో ప9ధానంగ వడపాథంనుండి సంహీతను కూర్చనపు డును, ఆట్లే సంహీతనుంచి వద, క9ను పాఠములను చెప్పనపుడును కలుగు స్వర వర్ధవేదములను గూర్పన చర్చ, వానింకి సంబంధించిన పి\_సృత ఉదా హారణ వరిశిలనముతుంటాయి. అట్లే [కము, జటా పాఠాలకు సంబంధించి నట్టియు, ఛందశ్మాస్త్రాగికి సంబంధించిన నియుమాలను కూడ కొన్ని [పాశి శాఖృలలో చేర్పెంచటం జరిగింది. నురియు వ్యాకరణశాస్త్రా)న్న ంతను అభ్య సించకవాయున, పోద రక్షణకు స్వర వద పాఠ రక్షణకు కావలసిన సామాన్య జ్ఞానాన్ని కల్గించటమే [పాతిశాఖ్యల ఉద్దిశృము.

ఈ విషయాన్నే — శిజ్ఞ చృందో వ్యాకరజై కి సామాన్యేనో క్రలక్షణమ్! తడిపమివం శాఖాయామితి శాస్త్ర స్థ్రమయోజనమ్మ్!

ఆసె ఒక చిన్ని క్లోకంలో చెప్పారు. అంటే "శిక్ష, ఛందస్సు, వ్యాకరణా లలో చెప్పిన సామాన్య లక్షణములు ఆయా మ్రేశ్యక సంహితయొక్క నుంత9 క9ను వదపాఠములకు సంబంధించినంతవరకు సోదాపారణంగ ఈ శాస్త్రంలో (టెాతిశాఖ్యలలో) చెప్పబడుచున్నవి" — అని అర్థము. దీనికి వద పదార్థ వ్యుత్ప్రత్తితో పంబంధం లేదు. ఈ విధంగ ఈ టెాతిశాఖ్యలు వ్యాక రణంకంటె భిన్నమై, సంహితా వద్దమాదిపాఠ రక్షణామాత9 ప9ియోజనం కల్గినవి. కనుక ఈ టెాతిశాఖ్యలు వ్యాకరణంలో అక్షరాఫ్టాగం కావు.

ఈ విధంగ ఇంతవరకు వేదముయొక్క క్రను ఫరిణానుము, పా కిం శాశ్యం ఉదృవ వికాసములు గూర్ఫి తెలిసికొన్నాము. పేదశాఖలు 1138-అని చెప్పినా, ప9న్నుతం లభిస్తున్నవి 36 శాఖలు మాత9మే. అయితే పీటికీ సంబంధించిన పా9తశాఖ్యలలో కేవలం పన్నెండింటి పేర్లు తెలుస్తున్నాయి. ఈ వన్నెండింటిలోను కేవలం ఆరు [గంథములు మాత9మే దొరకగ, అవి నరిష్కరింవబడి [పకటించబడైయు.

### တာ ဆ ီွေ ၎ ဘော၅ ခါ အာ ဈ ေသ

యజార్వేదము నందు నుం[త పాఠము, బ్రాహ్మణ పాఠము గూడ పేర్వేరుగ నుండక అంతయు కలసీపోయి గజిబిజిగ నుండును. ఇది ఈ పేదము యొక్క బ్రాత్యేకత. ఈ పేద రక్షణను ఆదిలో పై శంపామనుడు, వ్యాసమహార్షి నుంచి గ్రహీంచెను. ఈతడు నురల వాజసనేయుడు, త్రిత్తిరి అను ఇరువురు శిమ్యలకు అప్పగించెను. నుం[త బ్రాహ్మణములు పరస్పరము కలసిహియి సంకీర్డముగ నున్న యజార్వేదము నుండి వాజపనేయు నుహర్షి బ్రాహ్మణ భాగామును పేరు పరచి మం[త భాగమును సృష్టపరచెను. మం[త

pూ హృణములను పేర్వేరుగ శిష్యుల కుపడిశము చేసెను. **త**్త్రింధి మహర్షి **သာ**ုန္သေသ ဆာ၀ုန္ ေစြးေဆာ္မွာရသားမေလး စမ္မီတီး တာတာနွာန္သောက္ အခမီဝတ చుండెను. ఈ వి¢ముగ ఆవృతు జార్వీదము నుండి ౖ వ[వథమముగ జా౪స నేయి **సంహీశ** పేరు ప**డెను. ఈ మ్థమ సంహీతా శాఖ నను**నరించిన **మారు** ్రవథమ శాఖీయులుగ వ్యవహరింప బడుచున్నారు. నాటినుంచి తి\_త్తిరిచే క్రవ చించ బడుచున్న సంకీర్ణ వేదము తైత్రియువున్ పసిద్ధి హిందెను. ఇది గాక ఈ శాఖా భేదమునకు మరియొక ఉవవ త్రిని కొందరు పండితులు చెప్ప దురు. వాజననేయు శాఖ యు౦డు, హార్జిమ రా[కులలో వస్తువులు సుఖముగ సృష్ణముగ క౦ంటి కగుపి౦చుకట్లు, ఇంది మ౦ౖతము, ఇంది [బాహా⊋్థమంని స్పష్ణ ముగ నుండుటచే దానికి శుక్తయజార్పేదమనియు, తైత్తిరీయు మందు ఇట్టి సృష్టత లేకుండు, ఆమావాస్య రాజ్తి యుందు వస్తువులపలె మండ్ర జూహాృణ ము**లు** కలసియుండులచే దానికి కృష్ణ యుజార్వేదమనియు పేరు కలైను. మరి కొందరు పండితులు ఈ శుక్ష, కృష్ణ యజార్వేద వృవహారమును గూర్పి – "వేదోప [కమణమునండు ౖతైత్తిరీయులు [పత్పక్రత్పయు\_క్రహాస్ట్రి (హార్జిమ యుక్తమైన పాడ్యమిన్) [గహింతురు. కనుక నీది కృష్ణయజు ర్వేదము. వాజననేయులుచతుర్దశీ యుక్తపూర్ణిమను [గహింతురు. కాపున నీమైదిక శాఖకు శుక్తయజుర్పోదమనీ వృవహారము కల్గౌ–ననీ చెప్పిరి. ఇక తి క్రైరి పిట్ట కథ కట్టు కథయొకాని, నమ్మదగ్గ ఆధారము లేవియును లేపు. విది ఎజ్జై నను యజార్వేదము శుక్ష యజార్వేదమనియు, కృష్ణ యజార్వేద మనియు రెండు [వధాన భాగములుగ విడిపడెను.

## "ရွေ షွ တာ ဆ ိွ င်္ဂ တ ုခဲ့ ခ ေ » ။".

కృష్ణ యజార్వేదము ఎనటై యారు (86) శాఖలుగ విస్తరిల్లివది. కానీ పీనిలో చాల శాఖలు కాలగర్భములో కలసీ పోయెను. కాగ నేడు 1. కథ, 2. కాపిష్టం, 3. చరక, 4. తైత్తిరీను, 5. మై తాలోయ, 6. శ్వేశాశ్వతర మను ఆరు శాఖలు మాత్రం లభించు చున్నవి. అయితే కొద్ది సంవత్పరము లకు పూర్వము జరిగిన వరిశోధనలలో "చారాయుణీయు" మను మరియొక కృష్ణ యజార్వేదీయ శాఖగూడ లభ్యమైనది. కానీ ఈ శాఖలకు సంబంధించిన పాత్ శాఖ్యలు ఆన్నీయు దౌరకుట లేదు. ప్రసిద్ధముగ, బహు వ్యాఖ్య సమే తముగ నర్వృత ైత్రిత్తిలో పాతిశాఖ్య యొక్కటియో దొరకుచున్నది. చారా యాదీము ఓపాతిశాఖ్య యొకటి యుండెడిదని వరోక్ల సాక్ష్యముల వలననె తెలియుచున్నది. మైత్రాయణ్మాతిశాఖ్యమ ఈ శతాబ్దమ ననే కనుగొనిరి. కాని ఇది వ్యాప్తిలో నంతగ లేదు.

# ခြာ ညီ ဝီလာ ပြားခါစားမွာ; :

నేడు తై క్రియి పాత్శాఖ్యగ లక్యమగుచున్న ౖగంథముంను ఎవరు, ఎపుడు వా 9నీరో తొల్యడు. కనుంక కాల దేశాద్ వివరము లు తెల్లియవు. కానీ సుక్రవిన్డ్ వై దిక్ వరిశోధకులగు "యు థిష్ఠీ మ్మాంసకులు" ఈ ౖగంధము ఆవ స్త్రంబ మహర్షిచే ౖవాయ బడెననియు, ఇవుడు తై క్రియ నంహిందగి వ్యవహరించబడుచున్న సంహీత, ఆవ స్త్రంబీమామనియు చెప్పచున్నారు. గ9ంథకర్త కాలము నిశ్చయుముగ తెలిమకున్నను ఇది పాడిని మహర్షి కాలము కంటె చాల ౖజాబీనమగుట సత్యము.

#### గంథప్పరూవ స్వభావములు:

వ్రత్యాత ప్రాంతిశాఖ్యతు ప్రధానమం గ ఆయా నలించించాను. నానీ అంధించిన స్వర నిలిన్కారములగార్పి ముఖ్యమం గ చేర్పించును. వానీ కమాబంధముగ వర్లోక్పైత్తి, స్థానకరణ వ్రాంతాన్ని దులు కూడ వివరించబడును. ఈ గ్రంథమున కూడ విషయముట్టిదే. అయితే ఋక్పాత్ శాఖ్యయులడున్న నిజ్ఞమటలము, ఛండం వటలములు ఇందు వత్యేకముగ లేవు. ఈ గ్రంథము కేవలము వర్తిక్రితి పాఠములకు (సంహీతా, ఇద, కమ పాఠములు) సంబంధించిన విషయములను కూడ చర్పించెను. ఈ గ్రంథములకు చెందిన విషయములను కూడ చర్పించెను. ఈ గ్రంథము నందు రెండు వర్శిల్లు (ఖండములు) గలవు. మత్మక్ష్మా మంలకు చెందిన విషయములను కూడ చర్పించెను. ఈ గ్రంథమునందు రెండు మాత్రితు (ఖండములు) గలవు. మత్మక్ష్మా మంల గ్రంథము ఇది. ఇండు ముత్తము పేశేక్ మాత్రములు గలవు. మాత్ర వర్శాను బట్టి బుట్టాక్స్తి శాఖ్య, వాజాననేయు పాత్రశాఖ్యలకందే నీది చిన్ని గ్రంథము. కానీ విషయు వీవరణమందు ఋక్, వాజననేయు పాత్రశాఖ్యలకందే శాస్త్రీయము గను, నరశముగ నున్నది కూడాళికా విధానము సుఖావహమైనది. ఆక నీవుడడ్యాయములందలి విషయములను నూచించెదను.

- ! వ అధ్యాయము! వర్ణ సమామ్నాయము ఉపసర్గలు వర్ణాఖ్య పరి ఖాషలు – ఉదాత్తాది స్వరములు – బ్రాస్వదీర్హ ప్లుతాది స్వరూభము – ఇంగ్యము – అవగ్రహ – అప్పక్తము – లోపాదుల లక్ష్ణములు.
- 2 వ అధ్యాయము: శబ్దో కృౖ కృఠారము, స్థాన నిరూపణము, వర్డ్లపోకృతి నిరూపణము; స్వరాద్యుచ్చారణము, అనునాసిక – స్థానకరణ ప్రాదర్శ నము – స్వర వృంజన భేదము – స్పర్మ, ఈ ష్మ అ గ్రైస్థల ఈ చ్భారణ విధి – వినర్జనీయు, అనునాసికా స్థాన నిరూపణము.
- కొవ ఆధ్యాయము: పదాన్త, పదాదులందలి దీర్హమునకు మాస్పవిధి.
- 4వ అధ్యాయము: ౖౖపౖగహ నిరూపణము.
- ి వ అధ్యా యము: సంహీతాధికారము—(పకృతి లక్షణము—ఆగమ—ఆడేశ -లోపవిధులు -మకారమునకనువాసికత్వము.
- 6 వ అధ్యాయము: షత్వ, నత్వ విధానములు.
- 7 వ అధ్యాయము: ఇత్వ, టశ్వ, థశ్వ విధానము.
- 8 వ అధ్యాయము: పర్గ ్వథమాక్షర పునునానికముగ మారుట, వినర్గకు రేఖ, లోప, నత్వ, షత్వ విధానము.
- 9వ ఆధ్యాయము: వినర్జనీయలోవము, అయవాద్యాదేశము, అప్పక్తో కారమునకు మ్రకృతి ఖావము, పఠారాగమము, జంకార, నకారములకు ద్విరాృవము: ౖగహోఖ్యాటలందు ఈశారోశార పూర్వకమగు పఠారము నకు రేధ, ఆయాద్యాదేశ విధి.
- 10 వ అధ్యాయ ము: స్వరసంధి విధానములు. సంధి నిమి\_త్తములగు స్వర ముల వృత్యయము – అంకారాశార లోపము—యుణాదేశము – పదా నై యుశార వశారలోవము—[పకృతి భావ విశేషములు.
- 🔢 వ ఆధ్యాయము: అకారలోపము..నిషేధము..మశభేదములు.
- 12 వ ఆధ్యాయము: ఆకారలోన బ్రతిషేధములు-శత్కృశ స్వరభేదములు.
- ఇది వ9ిథమ (నేశృథు ందలి పండెండధ్యాయుములలోని విషయము. ఇకనిపుడు రెండవ (వేశృథుందలి విషయములను పరిశీలింతము. రెండవ (వేశృథుందు

- I వ అధ్యాచుకుంపి: మకారలోప ప9్తిషేధములు, ఇంత్వవిధి జకాధమునకు "ఈ" కారాదేశము.
- 2ివ ఆధ్యాయము: ద్విత్వ; ఆగమ; ఆదేశ, వ<sup>్ర</sup>తా**ది** విధాన**ము**.
- 3 ళ ఞాధ్యాయ్లము: అనుస్వార, అనునాసిక, యమ విధానము.
- 4 వ అధ్యాయము: అనుస్వారాగమ విధి.
- ప్ తార్యాయుము: అనునానిక భేదములు త్రీమోచ్చారణమున వ్యంజన కాలాధికృత - దృథ్మయత్న తర విధి-ఉచ్చారణ స్థారము.
- ర్వ అధ్యాయాము: వ్యజహ్హేచ్చారణము.
- 7 వ ఆధ్యాయము1 3్రకమ విధి- మశ భేదములు.
- 8 వ ఆధ్యాయము: స్వరిత భేదములు.
- 8 వ అధ్యాయము: స్వర వ్యంజనముల క్షాశయాక్ష్ణ భావము. [3 a] య విధి- నాసిక్యకాగమ విధి స్వర $\phi$ \_క్షి.
- 10వ అధ్యాయము: శబ్ద్రవ్యములు.
- Ila అధ్యాయమ: వర్ణమిశేషోత్ప్పత్తి కథనము-స్త్రహ్ స్థానములు-. కృష్ణాది స్వర నిరూవణము.
- 10వ ఆధా<sub>క్</sub>డుము: సంహీతా స్వరూప విభాగ కథనము ఫల్తుమై

ఈ విధముగ <u>కె త్రి</u>ధీయ జాతీశాఖ్య యందల్ విషయము ఇరువడి నాల్గ**రా**య్ యుములలో, రెండు బ్రాశ్మలుగ విధజిందబడి వివరించ'బడెను.

#### ဘာ နားႏွ న ဿ **ဗာ 🗕 ဘာ**ႏွနားႏွ 🛎 ဗာ

తైత్రిమ పాత్రాఖ్యకు తొమ్మిది వ్యాఖ్యనములు కలపు. అందు రెండింటి యునికి పరోక్ష సాధ్యము పలననే తెలియు చున్నది. అప్ ఆలభ్య ములు. మిగిలిన వాన్లో మూడు మాత్రము ప్రకటిశకుులు. మిగిలినోనాల్లు వ్యాఖ్యలు ప్రావ్య లిఖిక గ్రంథా గారము అందు, పెల్లు చూచుటకై యున్నవి.

- 1. వరడుచి ) వరడుచి, ఆ కేయులను పాచీన పైడిక పండికులు
- 2. ఆ[తేయుడు ) ఈ  $\frac{1}{2}$  త్రీను ైపాతిశాఖ్య వ్యాఖ్యములను

్రాస్థికను విషయము (తిళాష్ట్ర రక్తమను ఇంకొక వ్యాఖ్యనుంచి తెలియు చూన్నవి. ఈ రాష్ట్ర రైయెగు సోమయార్యుడు, తన (గంధాదిలో

> "ဆာ္လွစ္ႏွာလွ ေႏွာက္ဆည္ေဆာင္သတ္ေတြ ေဆာ္လွန္းေသာင္သတ္ေတြ ေဆာင္သြတ္ေတြ ေဆာင္သြတ္သည္။ ဧန္မွာေနြကားရွင္မွစ္ေတြက်က္ျခံခ်ဳိးေတာ့လည္း

ఆడ్ర అది వదేన అడ్రియం, మాహిషీయే గృహ్యేశ్జి" అని చెప్పెను. పై వార్యము లాధారముగ వరరుచి, ఆడ్రియులు వేర్వేరుగ ఈ పాతిశాఖ్యకు వ్యాఖ్యానములు (వాసీరని నిశ్వయము. ఈ గ్రంథములు నేడెచటను లభిం చట లేదు.

పైదిక వాజ్మయము నందనేక ఆక్రియులు కలరు. తై త్రిరీయ సంహీతా వద కారుడగు అక్రియుడొకరు. తై త్రిరీయ పాఠశాఖ్య యుందొక అక్రియుడు (వ్-31; 17-8) స్మరింనబడెను. వ్యాఖ్యకారుడగు ఆక్రియుడు ద్రాంతి మాడగ ప్రాంతి శాఖ్య యుందు స్మరింపబడిన ఆక్రియుడు, ప్రాంతి శాఖ్య మందు స్మరింపబడిన ఆక్రియుడు, ప్రాంతి శాఖ్య మందు న్యాఖ్యము. అక వదకారుడగు ఆత్రేయుడు, వ్యాఖ్యకురుగు ఆక్రియుడు సౌకరీ యగుదురా: ఋట్రైతి శాఖ్యను కూడ ఒకే అక్రియుడు వ్యాఖ్యనించేనుకడు. వ్యాఖ్యనములను ప్రాంతి శాఖ్యను కూడ ఒక్కరేనా? అయితే రెండు ప్రాంతి శాఖ్యలను ఒక్కరే వ్యాఖ్య నించి యుండుకు అవకాశములు కలవు. ఏది యేమైనను వ్యవ్యత్ పాతిశాఖ్య వ్యాఖ్యనములు అవకాశములు కలవు. ఏది యేమైనను వ్యవ్యత్ పాతిశాఖ్య వ్యాఖ్యనములు కూడ దొరకకపోవుల యుది మన దురదృష్టము.

ఇక వరరుచి విషయమున గూడ నన్నీయు ప్రశ్నేలే. పాణినీయ ప్రామంతో పరరుచి కాత్యాయనుడును, ప్రాకృత ప్రకాశకారుడగు పరిరుచ్చు, ప్రాక్టిశాఖ్య వ్యాశ్యాతయగు పరరుచియు నొక్కరే యగు దురా: దేశకాలములేవి: అను ఈ ప్రశ్నలన్నిటికి "తెలియుడు" అనున దొక్కటియొ సమాధానము.

#### 3 మాహిష్యము. మాహిషుడు:

మాహిషుడను ఒకానొక ప్రాస్టీన వైదికవిద్వాంనుడు తైత్తిందియ బ్రాతిశాఖ్యకు భాష్యము వార్తినెను. ఈ భాష్యమునే మాహిషీయ భాష్యము Þ

లేక "వదక్రమ నదనము" అని కూడ వండిత లోకమున నిందురు. ఈతని తండిర్రి మహిషుడై యుండను. కనుక నితడు మాహిషుడు. ఈతని [గంథము మాహిషుడుము. ఈ ఖాష్క్ష్మతీ యొకటి మదార్తిను రాజకీయు లిఖిత పు్రాక్ష్మ కాండాగారమున కలదు. కాని ఖాష్క్ష్మ మచటనచట [తుటిత మయ్యెను. తైత్తిరీయ పాఠిశాఖ్యను మాహిషేయ వ్యాఖ్యానముతో పరిష్కరించి, వ్యాఖ్య లోపించిన స్థలములను వైదికభూషణము (భూషణ రత్మము) అను వేరొక వ్యాఖ్యా భాగములతో పూరించి మదార్శను విశ్వ విద్యాలయమువారు ప్రకటించిరి. ఈ మాహిషుని కూర్చన దేశకాలాది ఓవ రములు తెలియువు. అయితే ఇతడు [తిఖాష్యరత్మకారుడగు సోమయార్యుని కంటె పూర్వుడు.

#### 4 [తెళాష్యరత్నము: సోమయార్యడు:

జైత్తిరీయు ప్రాశిశాఖ్యకు సోమయార్యుడను వండితుడు డ్రింటాష్ట్రం రక్కమను చక్కని వ్యాఖ్యనొకదానిని బ్రానెను. ఈ వ్యాఖ్యాన బ్రారం భమున నాతడు, వరరుచ్, అడ్రేయ, మాపింషే ను వ్యాఖ్యలను జాగుగ వరి శీలించి, డ్రమ్మత వ్యాఖ్యనము చేసినట్లు చెప్పెను. ఈ వ్యాఖ్యనమును చక్కగ వరిష్కరించి, ప్రాశిశాఖ్యను కూడ కలిపి మైసూరు విశ్వ విద్యా లయముద్వార, పండిత కస్తూరి రంగాచార్యులవారు ప్రకటించిరి. సోమ యార్యుని దేశకాలాది వివరములు తెలియువు. కానీ తైత్తిరీయ ప్రాశిశాఖ్యకు గార్గ్య గోపాలయజ్మ అను వండితుడు తాను బాసిన "పైదీకాభర జము" అను వ్యాఖ్యనమున త్రిఖాష్యరత్న కారునీ మతము ననేక స్థలము లలో తిరస్కరించెను. కనుక సోమయార్యుడు గోపాలయాజ్మకంటె పూర్పు డిగికాలా దులు గూడ సృష్టముగ తెలియకపోవుటచే సోమయార్యుని గూర్భి ఇదమిత్థ ముగ ఏమియు చెప్పలేకపోవుచున్నాము.

# 5 పైదిశాభరణము: గార్గృగోపాలయజృ:

ైటైరియ ప్రాత్రిశాఖ్యకు 'గార్డ్య గోపాలయజ్వ' యను ప్రసిద్ధ పైటెక విద్వాంనుడు "పైటెకాళరణము" అను సరశమగు వ్యాఖ్యనమును మాసెను. ఈ వ్యాఖ్యాప్రకులను సరిచూచి వరిష్కరించి, ైపాతీశాఖ్యతో కూడ పండిత కస్తూరి రంగాచారు,లఖారు మైసూరునుండి మైకటించినారు. త్రీ గార్య గోపాలయజ్వయొక్క దేశకాలాది వివరములేవియును తెలియవు. అకడు వృత్తరత్నాకరమునకు "జ్ఞానడిపము" ఆను వ్యాఖ్యనమును రచిం చెనని, కస్తూరి రంగాచార్యులవారు, పై దీశాభరణమునకు బ్రాస్న యువి ద్యాతములో పేర్కొనిరి. మరియు నీ యజ్వ నుబ్రానీద్ధమగు "బోధాయన ఓశౌతకారికల"లోని ప్రాయశ్ృత్త నూడ్రములకు "బ్రాయశ్ృత్త దీపికి" యను నౌక వ్యాఖ్యాగ్రంథమును బ్రాసెను. తైత్తిరీయు నంహితా న్వరము నకు సంబంధించి "న్వరసంపద" యను గ9ంథమును కూడ వా9ొనెను. కాని ఈ గంథములందెచటను తనను గూర్పిన దేశ, కాలాది విపరములను ఈ గోపాల నుజ్వ చెప్పకొనలేదు.

## 6 శబ్ద్బుమా, ప్రాలానము: ప్రీరరాఘువ కవి:

క్రైక్రియ బ్రాతిశాఖ్యకు "వీరరాఘవ కవి" అను ఒకానొక వండి తుడు "శబ్దబ్రిక్మా విలాసము" అను ఒక వ్యాఖ్యను వార్తిస్తు. ఈ గ్రం థము యొక్క లిఖిత్రవతులు మబ్రాసు రాజకీయ లిఖితపు వైక ఖాండాగార మున కలవు. ఈతని వ్యాఖ్యయందు అత్రేయ, పరరుచి, మాహిషీయం, త్రిభాష్యరత్న, వైదికాభరణ వ్యాఖ్యంను అనేక ప్రలములందుట్టంకించెను, దీనినిబట్టి ఈతడు గోపాలయజ్వ కంటె అర్వాచీనుడు అని తెలియును. అయికే ఈతని దేశకాలాది వివరములు తెలియవు. ఈ గ్రంథము నేటికిని అప్పకటితముగ నున్నది.

#### 7 వర్జక్రమ దర్భణము: ఖైరవా(చా)ర్య:

తైత్తిందు పా9తిశాఖ్యకు ఖైరవాచారు ద్వమ ఒక పండితుడు " పర్ణ క9మ దర్ఘణము" అను వ్యాఖ్యానమును బ్రాపెనును. దీనియొక్క లిఖత్ పతి యొకటి మందాను రాజకీను లిఖిత పుస్తక భాండాగారమున నున్నదని తెలిసినది. వివరములు తెలియువు. గ9ంథమ ప9కటితము.

# 8 వివరణము: వద్మనాభుడు:

తై త్త్రియ ౖ పాత్రాఖ్యకు వద్మనాభుడను పండితుడు "విళరణము" అను వ్యాఖ్యను ౖ వా సెను. దీన్ లిఖిత ౖ వత్ యొకటి అడయారు లిఖిత 18

పుస్తకారాండాగారమున కలదు. <sub>ໄ</sub>గంథకర్తను గురించిన వివరములు తెలియవు. ౖగంథమ ౖదకటితము.

#### 9 మైదిక భూషణము (భూషణ రత్నము):

<u>తైత్తి</u>రియు (పాత్రాఖ్యకు పైన చెప్పిన **ప్యాఖ్యనము**లే కాఠ "పై**ది**క భూషణము" లేక "భూషణ రత్నము" అను మరియొక వ్యాఖ్యానము కలడు. ద్బి లెఖిత త్రుత్యొకటి ఆడయారు లెఖిత పృష్ణక ఖాండా గార మున కలవు. ౖగ౦థమున ౖగ౦థకరౖ పేరు, ఇంతర వివరము లేఖియును లేవు. ఈ గ్రంథము కూడ అప్రకటితమె.

నేడు పై దికాభరణము, త్రిఖాష్యరత్నము, చద్రకమ నదనము అను ఖాష్యములతో వేర్ప్రంగతైత్త్రియ ౖపాత్రా 👣 ౖపకటించబడినది. ౯న్ ఈ సంవత్సరము (కి). శ. 1985) ఢిల్లీను౦డి మాతీలాల్ బనారసీదాన్ సంస్థవారిచే ఈ ప్రాత్రాఖ్య టైశాష్కరత్నము, పైడికాభరణములలో కలెప్ ఒకే (గంథములో (వకదించబడెను.

ఇతిశమ్.

నమో పేదన్న**రూపాయు నిత్యా**నందవిధాయినే! సచ్భిదానందరూపాయు బ9హృజ్ఞానాత్మనే నమః॥

పేద వాజ్మయమునకు పుట్టినిల్లగు భారతదేశములో నేడు యుజార్వేద మునకు నంబంధించి, కృష్ణ యజార్వేదీయ తైత్తిరియ శాఖ; శుక్ల యజా ర్వేదీయ కాత్యాయన శాఖలు మాత్రమే అత్యధికమగు పఠన, పాఠన, మ్రారములందున్నవి. అందును తైత్తిరీయ శాఖ ఆంద్రమాంతమందు వ్యలముగ నున్నది. పేదాధ్యయనము చేయు వ్యక్తి ఎట్టి జ్ఞానమును కలిగియుండపలెనో ఈ కింది శ్లోకములో చెప్పబడినది.

> "స్పరోపేదోఒక్షరం మాౖతా ఫినియోగోఓర్థ ఏవ చ మ\_గ్రైం జిజ్ఞాన మానేన పే**దిత**వ్యం వదే పదేశ

అనగ మంత్రమును తెలియగోరు న్యక్తికి స్వరము, ఆడ్రము, కాలము, అర్థము, ఆ మండ్రమును ఏ కర్మ కాండమందిట్లు వినియోగించ వలేననెడి క్రమము, మొదలగు సంపూర్ణ జ్ఞానముండవలేను. అందులో స్వర, వేదాడ్ర, మాడ్రాజ్ఞానము ప్రాంశిశాఖ్యలు, శిజ్మాగంథముల నుండి వచ్చును. అందును ప్రాంశిశాఖ్యలే ప్రమాణము. కానీ ఇట్టి లడ్డణ గ్రంథము లతో కూడిన పేద్రవవచనాధ్యయనములు నేడు తగ్గిపోయినవి. కేవలము మూలమును అనగ సంహీతను మాత్రము విద్యార్థులువడేశము పొంది కంఠ స్థమును చేయుచున్నారు. కనుక ఈ విధముగ పేదము నళ్యసించినవారు ఆయా లడ్డణ గ్రంథములను స్వయముగ నళ్యసించుటకనకాశముండునట్లు ఈ ప్రాంశిశాఖ్యలకు దేశఖాషలలో వ్యాఖ్యావివరణములు ఎంతయు ననసర మగుచున్నవి.

ఈ ప్రాత్రిశాఖ్యలకు కేవలము వైదిక ప్రాముఖ్యతయో కాక, నేడు ట్రమంచమందు వ్యముఖ స్థానము వహిస్తున్న భాషాశాడ్లు (Linguistics) వరముగకూడ మిక్కిల్ విలువ కలదు. ఈ దృష్టితో చూచినపుడు పైదిక బాతశాఖ్య, శిజ్జాగంథములు ఖాష్యాశాడ్లు మవంచమందు బ్రమ్మతమ గ్రం థములగుచున్నవి. బ్రాబీవ ఖారతీయ స్వరశాడ్లుమును (Ancient Indian Phonetics) తెలునుకోదలచినవారు ఈ ప్రాతిశాఖ్య, శిఞ్మాగంథములను తప్పనివరిగ ఆధ్యయనము చేయవలెను.

ఈ విధముగ ప్రాశిశాళ్ళ, శిజ్ఞాగరథములకు పైదికవరముగ చూచి నను, ఆధునిక ఖాషాశాడ్ర్ల వరముగ చూచినను దేశఖాషలందు వివరణము చాల యవనరమై యున్నది. మరియు బ్రాతిశాళ్ళ శిజ్ఞాగంథ సొహిత్య సంవదను తెలియచేయు గ్రంథములు కూడ మన తెలుగు ఖాషయందు అంతగ లేవు. కాగ, ఈ కారణములను పురస్కరించుకొని స్వశాళీయమగు తైత్తిరీయ ప్రాతిశాళ్యకు "మడిబ్రభ" అను ఆంద్ర వివరణమును చేసితిని.

ై శ్రీ రీయ ప్రాతిశాఖ్యను రెండు ప్రక్నలుగ (ఖండములు) విళ్ళిం చిరి. అందు ప్రథమ ప్రక్న యందు పండెండధ్యాయములు, ద్వితీయ ప్రశ్న యందు పండెండధ్యాయములు గలవు. ఈ గ్రంథమందు మొక్తము 545 (346) స్కూతములున్నవి. అడ్టి ఈ గ్రంథమును అంద్ర వివరణముతో మూడు ఖాగములుగ పెలువరించుచున్నాము. అందు — ఒకటినుంచి నాలుగు అధ్యాయములు (181 స్కూతములు) ప్రథమ ఖాగము. 5 నుండి 12 అధ్యాయములు (185 స్కూతములు) – ద్వితీయ ఖాగము. 13 నుండి 24 అధ్యాయములు (178, 178 స్కూతములు) – రృతీయ ఖాగము.

"మడ్డివభ" అను ఈ అంద్ర వివరణమును ప్రధానముగ త్రాష్ట్ర కష్టము నాధారముగ గొని చేసితని. ఎడనడ పై దికాభరణ మాహిషీయ ఖాష్ట్రములను గూడ నుట్టంకించితిని. త్రిఖాష్ట్రత్న వ్యాఖ్యను పూ\_ంగ నిబ్బితిని. ఉదావారణములను మాత్రము నండ్రీ ప్రముగ ఒకటి రెండడ్ర ములలో చూపితిని. కానీ వానినెల్ల అంధ్రవివరణమున పూ\_ంగి చూపితిని. పాఠకులు ఈ వ్యతతిని గమనింతురు గాక.

ఈ ౖగంథ ము.ద¤మునకు తిరుమల తిరుపతి దేవస్థానమువారు ధన నహాయమునందజేసిరి. వారికి నా కృతజ్ఞతలు.

ఇక నీ పుర్వకము నచ్చొ తెంచుటకు శుద్ధవ్రతిని మా శిష్యురాలు చిఖకుమారి నరిపల్లి అడ్డి; M. A; బాసీ అందించినది. ఆమెను త్రీవేంక బేశ్వరుడనుగ్రహించు గాక.

ఈ గ్రంథమును ము్దించి ఇచ్చిన లలీకా ఆర్ట్టు పెస్ సిబ్బంది యాజ మాన్యము లకు కృతజ్ఞతలు.

# m

క్షాయనామ సంవత్సర విజయుదశమి. ( i2 i8−88 ) ఓపరణక<u>ర</u>, నుథీవిధేయుడు వేదుల సుబ్బహ**ైఇ**న్రము

#### విషయు నూ చిక

#### ్రవథమాధ్యాయము —

స్వాతములు 1\_11 వర్ణనమామ్మా యము, వర్గీకరణము 12\_14 ఘోష, అఘోష వర్ణములు; 15 ఉపనర్గలు 18\_21, 27 వర్ణ సంజ్ఞలు; 22\_24, 28 నిర్దిష్ట పదములు; 15, 26, 29, 30 స్మాత వ్యాఖ్యా విధానము; 31\_37 మాజ్రాలాల నిర్ణయము; 38\_40 న్యరము. 41\_47 న్యరిత స్వరము; 48\_49 నమాస పదము; 50\_53 నిర్దిష్ట పదవ్యాఖ్య; 54\_55 ఏరా చ్ పదములు; 56\_61 స్మాత ప్రవృత్తా నిముమములు.

#### ద్వితీయాధ్యాయము —

నూ త్రములు I II ఇద్దోత్పత్తి, ఘోషా ఘోష వర్ణ న్నభావము, 2\_29 న్నరోతప్రత్తి విధానము; 30 నానికా వర్ణములు; 31-54 న్నరవ్యహ్ఞన భే<mark>దము; 35\_3</mark>8 న్నర్మ వర్ణములు; 40-43 అ<u>న్</u>య్లు; 44\_45 ఈష్మలు; 46\_48 మాంకార వినర్గలు; 4\_52 నానిక్యలు.

## <sup>త్ప</sup>తీయా**ధ్యాయము** —

సూ త్రము I వరిచయము, హైస్ప్ విధ్; 2-8 నమాన పడమున అకా రా\_న పూర్ప పడములు; I నమాన వడమున ఈకార, ఉంకరా\_నృ పూర్ప పడములు; 8\_12 ఆకారా\_నృ క్రియా పడములు, నిపాతలు; 13-14 ఈకారా\_నృ; ఈకారా\_నృములు; 15 పూర్పమంచునృ, ఆకారము.

#### చతుర్దాధ్యాయము 🕳

సూర్తము I-4 ఉహిద్హాత వరిచయవులు; ప్రేమ్ బ్రాగహ విధా నము; వివిధ భదముల నిర్దేశము.

#### ဗာဂ္ကာလေး စီနာတာ စီဆေတမာ

అధ్యాయము 5.

సంహీతా విషయంకృము—1 [వకృత్ స్వరూప నిర్వచనము—2 సూ త్ర [వకృ త్రై (వకారము—3 కథారాగమ విధి 4—7; దశారాగమ విధి 8; అరా దేశ విధి—8; రేభ, షాడేశ విధి—10; మం, వ, ఫ, ఫిసర్ల, యుకార లోక విధి 11—19; పడా నై నంశార తశారములకు శశారాడ్యా దేశ విధి 20—26; మథాభమునకు సమ్మానానునానిక విధి 27—31; జశార, జశాధములకు శశారం. తకారాగమ విధి 32—33; శశారమునకు భశారాడేశము 34—37; హశారము నకు చతుర్దాగమ విధి 38—41.

ఆధ్యాయము 6.

సూరం, విన**్గలకు షక్షవి**ధి**! –5; వానికవవా**డములు 6-18; వ**దా**న్త పా9కృత వకారమున **సాదేశము** 14.

అధ్యాయము 7.

నకారమునకు అత్వవిధి 1.—12; త, థ లకు టత్వ, ఠత్వ విధి 13—14; నకా రమునకు అత్వావవాడ విధి 15.

అధ్యాయము 8.

ఉ\_త్తమవర భవ**థనుకు ఉ\_త్తమాది**క విధి 1\_4; విషర్గకు రేఫాదిశము 5\_15; విసర్జనీయ లోపా**ది విధి 16**\_22; విసర్గకు సత్వ, షక్షవిధి **2**3\_35.

అధ్యామ**ము 3.** 

వినర్గకు లోపాదేశవిధి 1–10; అయువాద్యాదిశవిధి 11–15; అవృత్తికారము నకు [పకృత్థావం; నకారాగమ విధి 18–17: గాంగ నకారముకుంటే ద్విత్వము 18-19; గ్రహోఖ్యామలందు కంకారోకార పూర్వకమగు **నకారము** నకు రేఫాయాద్యాదేశ విధి 20-24.

అధ్యామము 10.

స్వర నంథులు 1-8; ఉదాత్తాదివృత్యయము 10-12; ఆశార ప9ికృతి ఖాతము 13; ఆశారాశారముల లోపము 14; యజాదేశ సంధి; స్వరమార్పు 15-17; ఈశారమునకు బ్రకృతి ఖావము 18; పదా న్రాయం, వశారముల లోపము 19-23; ఓవకృతి ఖావము 24-25.

అధ్యాయము 11.

అంకారలోప విధ్ I; లోపాఽఖావ విధ్ 2-18; లోప విషయుమున మ**రా**్న రము 18.

ಅಧ್ಯಾಯಮು 12.

అకారలోవాఒకోపములు 1-8; ఉన్నిమిత్త స్వరంభేదములు 9-11.

#### ရီနံတံ စီးဆံပံအသား.

**ല**ന്നൂಯము 13.

మకాఠలోన విధి-1-4; నకారమునకు అత్వ విధి.  $\lfloor$ పాకృత అత్వము-5-15; శకారమునకు డత్వ విధి-18.

ఆధ్యాయము 14.

ద్విత్వ విధి-1-8; ఆగమ విధి-8-11; ఈష్మకు సవర్గీయ ద్వితీయా దిశము-12-13; పై నూడ్ విషయమున అవవాద మ**రా\_న్రములు-14-28**; స్వరికాది విధానము-28-33.

**ఆధ్యాయ**ము 15.

ఆనుస్వార విధ-1-3; [సాడులలో ఆనుస్వార విధ-4-5; సమానా $\underline{\mathbf{x}}$ రములలో ఆనునాసిక విధానము-6-8; ఏకలువు విధానము-9.

ಅಧ್ಯಾಯಮು 16.

పదమధ్యమందలి ఈష్మలకంటే పూర్వమనుస్వార వి-1-30.

అధ్యాయము 17.

ခ်ဳပ္သြဲခံတာကီ ဆိုလ် သီသံဝမ္းေ1.4; ခ်ဳပ္သြဲခံပြီးေရာ္သပလာမ5; လွန္ ပြဲဆံလာခံွ ခံဝ သီတာဆိသာ-6; ေဆာ္သပလာ ပြဲဆက္သသား-7, 8.

ఆధ్యాయము 18.

| పఅవోచ్పారణము=మక భేదములు=1\_7.

అధ్యాయము 19.

వ్మికము స్వరూప నిర్వచనము 1, 2 కమ్ప విధానము 3... 5.

ಅಧ್ಯಾಯಮು 20.

మై[వ, వ9తివాత, ఆఖినిహిత [వర్లెష్ణ పాదప్పత్త తైరో వ్యత్జన నిరూపణము 1⊸8; వాని ఉబ్బారణ విధావము. ∀—12.

ಆಧ್ವಾಯಮು 21.

అంగ నంహించాందిందార్య నీరూవణము 1\_8; ్ష్మాచయ స్వరూప నీరూవణము :8\_11; యము, నానీక్య, స్వరభ\_క్తి స్వరూప నీర్వచనములు 12\_16.

అధ్యాయము 22.

పర్జాన్మక్ష నిర్వచనము I=2; పారిశాష్ఠ కట్ట వివరణము 3=8; ఉమై 1=6, నీమై: కర వద నిరూపణము1=9, 1=0. మన్ప్పాన్ స్టాన నిరూపణము 1=1, 1=1?. విరామ స్వహాపము 1=18. నీ.రం., అఘు స్వరాప నిరూపణము 1=19.

అధ్యాయము 23.

పర్ణ విళేషోత్ప త్రీకథనము 1-3; స ప్రవాచ స్థానములు 4-13; ట్రమ్మాది న్వర నీరూపణము 14, 15. అహ్వారక స్వర, తదుజా ృరణ విధా నము 18-24.

ఆధ్యాయము 24.

చేశుర్విధ నంహితా నీరూపణము 1\_4; పోదాధ్యమునము చేయువారు \_గహించవలన్న విషయములు— 5, €.

#### ※※※

N.B. 1 నుండి 12 అధ్యాయుముల నూత్ర పాఠము పుస్తకము చివరన గలడు.

# <u>జై త్తి</u> రీ యు పా<sup>9</sup>) తి శా ఖ్య

# က်ာမြနည်းမာ

అధ్యాయము 1

- I అథ వర్ణ సమామ్నాయః।
- -----
- 2 అథనవాదితస్సమానా**క్షరాది**।
- ి ద్వి ద్వి సవర్ణి హ్రాస్వదీర్హే,1
- 4 న ఫ్లతపూర్వమ్।
- 5 షోడశాదిత స్స్వరాణు
- 6 శేషో వ్యక్త్మనాని।
- 7 ఆద్యాః వఞ్చవి ఈ తిన్స్పర్మాఃః
- 8 పరాశ్చత్రసోఒ\_న్రస్లో 🛭 🛚
- ৪ వరేషడూప్మాణঃ।
- 10 నృర్మానామానుపూర్వ్యేణ వళ్ళపళ్ళవర్గాణ
- 🔢 ౖవథమ ద్విశ్య శృశ్య చతుర్తో్హ్హకమా:।
- 12 ఈష్మ వినర్జనీయ క్రవథమ ద్వితీయా అఘోషా:।
- 13 నహాకారః
- 14` వ్యజ్ఞనశేషో ఘోషవాన్।
- 15 అప్ా9వోపాథ్యద్ వ9త్వరివిన్తున్నవనర్గాణ
- 16 వర్హా కారో తృరో వర్ణాఖా,ు
- 17 అకారప్యవేతో వ్యజ్ఞనానామ్:
- 18 న విసర్జన్మ్ జిహ్వామూలీయోపధ్మానీయానుస్వారనాసిక్యానామ్।
- 19 ఏఘస్తు రస్యం
- in స్ట్రామ్లో తైద్ద స్త్రామా మామ్లు
- ટી అకారో వజ్ఞనానామ్౹

22 (గహణస్య చ)

23 అంకార ఆగమవికారి లోపినామ్)

24 గ్రహణం వా।

25 ఆవన⊋ు నన్దోహా⊪

26 అనేక**స్యాపి**।

27 చ్రతమా **వర్గ్**త్రరో వర్గాఖ్యా:

28 පටඩිවරෙන්§ා

😢 పూర్వ ఇత్తి పూర్వౖః౹

30 పర ఇత్యు త్రిణ

31 ఋకారలా<sub>డ్</sub>రౌ**హ**్రిస్పౌ!

32 అకారశృ

38 ভীম ব মమాমহాలస్వరు। ।

34 అనుస్వారశృ

35 ద్విస్తావాస్ట్రీక్షక్

36 இல்ஜ்க்ய

37 ౖహస్వార్ధకాలం వ్యక్ష్వమ్!

**38 ఉ**చ్చైరు**దా త్ర**ి

39 నీమైరనుదాత్రః

40 సమాహారస్స్వరితః!

41 తస్యాదిరుబై ృ స్త్రాముదాత్తాదన నైరే యావదర్ధ **్ హన్య**శ్య

42 ఉదాత్రమశ్మేషః।

43 సవ్యక్షానోఒపి।

44. అన న్రోవా నీచై స్థామ్।

45 ಅನುದ್ ತೃಣಮಾವಾ।

46 ఆదిరస్యోదా తృసమశ్మేషోఽనుదా త్రసమ ఇత్యాచార్యాకు

# సూౖతములు

అధ్యాయము 4

- 1 అథ్చర్యిణ
- 2 నావ్రగహణ
- វិ ២ ភ្នុះ រ
- 4 ఇత్పర్డెప్కి
- 5 ఉంకారః!
- β ఓకారోఽసా∙ హితోఒకారవ్య≅్ఞనపరః౹
- 7 సమ**హదథ**పిత్పూర్వశ్భు
- 🖁 ಅಂಥಕ್ರಿಕ್ರ್:
- 9 అస్మే<sub>1</sub>
- 10 త్వే ఇత్యనింగ్యా నే!!
- 11 దేవతే ఉందే భాగధే ఈంధ్యే విశాఖే కృంగే ఏనే మేధ్యే తృడ్డే తృద్యే కన్నికే పార్మేన్ శివే చో త్రమ్ ఏమో తైరే శి[పే రథ నైరే వత్సరాన్య రూపే విరూపే విషురూపే నదోహవిర్ధానే అధిషవణే అహోరా[తే ధృత వ9తే స్తుతక స్త్రే ఋక్సామే అ\_కే అర్పితేరై వతే పూ రై (వత్తే విధృశే అనృతే అచ్చి[దే బహంలే పూర్వజీ కృణుధ్య చినదనే!
  - 12 అమ్ చక్రుషీ కార్ట్లి దేవతాళల్లున్ ముష్ట్రీ ధ్నాభీ పపాశ్వవణి అహాన్ జన్మన్ నుమ్మిన్ సామన్ పై ష్ణపీ ఐక్షపీ దర్వ్ ద్యాపావృథిపీ॥
  - 13 పూర్వశృ
  - 14 నరున్గేనిత్యమ్ః
  - 🜃 హార్స్ హార్సహూత్కల్పయ న్డ్ ఆవృషత్ ఆహు 🕫
  - 🛚 పూర్వశృ
  - 17 వాసనీ తవనీ రోదనీ।
  - 18 పరశృ
  - 19 వ్యవస్వత్ భరిష్క్ల స్థ్రీ నేం పృథిప్।
  - 20 యే అప9థేకా ముర్కి తే అన్య యం ౖకన్లస్ ధన్లప్తి తె ఆచరమ్తి అనరై కానుః
  - 21 **నోవ**స్ట్రే
  - 22 ဗုတ္ဆီဗီ ုဆံဈွား**မွာ**္ထင္းတုံး
  - 27 హార్యజే ౖపభృత్యాఒయమ్౹

```
<sup>2</sup>4 ఇమే గర్భముపై వరసేనవరు
```

25 క్రూరమావన్నజ్హూర్పహ్మజైతేఘ తు

<sup>26</sup> పూర్జేవు

27 దృశ్రేగ

28 ఘ్రీ చ్రేవపరేగ

29 న్వత్

30 వచ్రోను

32 నవరోను

శిశి - బీ య్రత్పవరణ

14 అన్మహ్

35 නම් (කිම්වා

36 Aji

37 నహివరః।

38 వీడ్డ్స్ ర్ృష్ట్ శృతా వే య**దా వరః**।

39 వేజ్లహ్హ్నిత్యమ్!

40 ఆకార్ ఏకార్ పూర్వన్తు బహున్వరన్య తేథే।

41 ৯ శార్యాతే।

42 🕏 మాపాతం నమ. ఏనమభి వాయుర్గర్భముపాహాస్తు వరః।

43 ఆనుదాత్రసౌక్యమ్

44 ఏజే తనువొ పై సమీ వహియుక్ల వధిష్ణ కృరు।

45 పరశృద్వయాణ

48 స్ట్రహివరకు

47 పెంక్ఫ్ ఉయోగ

48 సోమాయ స్వైతస్మిస్(

49 ద్వే

50 వరశృ

51 ఏకవ్యపేతోఒస్కి

52 గమనులో భవశ్∠మాకారాతృరం తమాముదకరోత్కుర్యా దిష్టిష్నౖలూ కార్మవర్తా స్థాల్లు మామ్మిక్ బిభ్నకస్తాగ్నిం గాయుత్రం కార్యామేవో ఖాఖ్యమవా స్థరంవర ఆషష్టాత్∦

ప్ర గ**్రామ్ వర్ప**న్ మిధున్ మాన్ లోకే **ధ**ైతేంగ

54. ఆశే పమావ పడే బెశ<sub>త్</sub>మపే చాపే **చ**∎

# తైత్తిరీయు పార్తితిశాఖ్య

# က်ာုေစသာ**ဗာ**

అధ్యాయము 5

- l అథనప్రామామేక ప్రాజభావే॥
- 2 သာဏ္တာသာ ကြွာရီသူလိုက္ခု ညွှန်းမွှစ်း။
- 3 తత పూర్వంపూర్వం ౖవథమమ్။
- 4 \_తపు మిథు పూర్వశ్శకార శృపరః॥
- ప్ సుపూర్వశృ చేస్త్రపరికి జ
- 6 సము**్పర్ప** సృకా**రః కురువరః**॥
- 7 అకుర్ప చ ౖవత్య**చూత**ృరః⊯
- 8 నీచాపూర్పో దకార ఉచ్భాపరణ
- 9 అనమ్పూర్వ్**రమ్ప**కా**రః**॥
- 10 ခရေကြေး မော်တွဲလှူ လေးျွနာဝီလာ ဝီရဝ ရာဝလေးျွနာဝည်း။
- 11 అథలోపః⊪
- 12 ఈమ్పూర్వో మకారణ
- l) తునుపూర్వ ఉ<mark>దా త్రామార్వ</mark>కారం။
- 14 ఉత్పూర్వ సృకారో వ్యక్షానపర్య
- 15 ఏషన నృ ఇత్ చేఖ
- 16 ক<sup>-</sup> ব্যা
- 17 ఇద్విదగ్న ఇమాంన ఏనాషధిః వరస్సుఃఖ
- 18 ఆవ/గహ ఇక్యేకమ్ః
- 18 శివ్ష స్టేకయా సహార్వ:॥
- 20 నౄరశృౄర≎ చ పరఃః
- 21 నాయునై రైవు నాఎైట్లృద నృవడ్వా న్పుడివా న్వారుజానేవాస్మిన్#
- ೭೭ ಕಕರಕ್ಷುಕಾರಲ ಕವೆಫ್ತರಣ
- 28 జ≼రో జ౯రమ్∎

- 24 నరార ఏతీపు ఞకారమ్⊪
- 25 లువరౌ లథారమ్⊯
- 26 నకారోఒనునాసికమ్ః
- 27 మకారస్స్పర్మ పర స్త్రేస్య సస్థానమను**నా**సికమ్॥
- 28 అన్నెహ్హా పరశ్భ సవర్ణమనునాసికమ్॥
- 29 ත් වී් නක්ර: 🛚
- 30 యవకార**వర**ై ృైకేషా మాచార్యాణామ్ఖ
- 31 🛧 త్రమ లఖావాత్పూర్వ్ 2 మనాసిక ఇత్యాత్రియు:။
- 32 జాపూర్వ: కకార సృషకారవరః⊪
- 33 టనకారపూర్వశృ తకారః॥
- 34 పృర్భహార్వక్శకార శృకారమ్॥
- 35 న మకారహార≾ిు
- 38 వకారభూర్వశృ వాల్మీకేంగు
- 37 వృజ్ఞావవరః పౌష్కరసాందేర్న పూర్వేశ్ప ఞకారమ్ు
- 38 ్రథమపూర్ప్ వాశారశ్భతుర్థం తన్య సస్థానం ప్లాక్షి కొడ్డిన్య గౌతమ పౌష్కరసాదీనామ్။
- 39 ఆవికృశ ఏకేషామ్ః
- 40 చతుర్ద్ష న**ే** శైత్యామనాదినామ్။
- 41 మ్మాంచ్రూనాం చెబ్బూ చర్యానాం చ

- 1 ఆథ ష**రార**≎ పూరారిప్పరైనీయా∎
- 2 స్వానాసోదిన్యాపోహ్యయముకమూమో (ప్రోతీమహి ద్యవి పద్యవ 👼 والمعدد مولا و مواقي ع
- 3 అనదామాసిక్బాలేశ్బు!
- 4 ఉపసర్గనిఘ్పార్ప్ఒనుదా\_త్తే పదేశ
- 5 రాసన్స్లు ప్రేజగ్ని ర్వి ద్విదుర్మిడు కిపాయుభిర్వేస్సుమతిర్మా కిరియురాయు రాఖి స్పధిర్మక<u>ి స</u>్థ<del>ారోపో</del>రో నిత్యమ్:
- ర్ అథను∎
- 7 అవర్డ వ్యక్జాన శకుని వత్కు సృతు మృత్యు మలిమ్లు బృహానృతి పూర్వక⊪
- 8 ఋಕ್ಕ ರಿಘ್ಷಕಾ॥
- 9 ဗာဆုုကု**ဘာ။**း
- 10 నవస్థానమ్ు
- 11 వధాహర్యా
- 11 వధాపూర్వేం! 12 ననానేభ్య నృక్తింద్రమ్మికాలో మీకాలానికి తల్లో నృశనృధ్యమ్మన్నిన్నీ స్సభేయున్నక్వా సస్యాయై!
- ్ 18 న స్వరస్పర్ధా స్త్రురీమ సాహ్మాన సౌరథ్ స్పుర స్త్రీ స్త్రు జ్ఞ్యోత్ రాయు శృతుం పూర్ప<u>స్త్</u>పా‼
  - 14 తర్హా స్మాన్లో కా న్విద్వా చేస్తా చాడ్డ్ న్యుప్మానూర్డ్నా నమ్మకాన్నతూ
    - \_ నృవనే పఠాతి ్ప్రార పధనృకారం ౖపాకృతో నిత్యే పా9కృతో నిత్యే‼

# က်ောနေသောဗာ

ဗ**ြာ**းတသေသ ?

- 1 అథనకారో ఇకారమ్ు
- ౭ి ఘమాకృధి నువన్నమిస్థా9ి న్లూ ర్యరువాష్ట్తి⊵ామ నిమ్పార్వింకు
- ి హన్యాదుప్పమానం చః
- 4 <del>పా</del>ర్ప**రిపర్**ైవ పూర**ృ**ఃఖ
- ఫ్ **ఆపర్థవ**ృపేతోఒపి⊪
- 👉 ర వాహన ఉహ్యమానో యానమయున్యవేనవ ఇృ॥
  - ె | పాపూర్వశృఖ
  - ర్ ఇన్ట్ర్ల్ యజంకి పూర్వ ఏనం కేనికి
  - <sup>9</sup> నృత్తుపూర్వో మనాణ
  - .10 అక్షానామోనేగానిగానాంగ్యానియామేను
  - 11 రషః పూర్వ్ హవన్య హ్నీహంన్ః
  - 12 రాంఘార్వ్ మయానృస్ఖ
  - 13 వాఘాష (ఆఘాష) పూర్ప స్ట్రమ్మ్మ్మ్మ్
  - 14 ధశృ రమ్య్
  - 15 న తకార పరః॥
  - 16 నహ్యత్ నూనం నృత్య వృ్స్ట్రి ≥న్యాభీరన్యాన్న నైశృ ఆ నైశృ∥

≿శి కఖపకారపరష్టమకార పూర్ఫన్సమవ∟్గహః!

24 ఆవిర్కరిడ శృశ్వత్ ఒపనోది వరిషో ఒపా సో ఒత్రిదివో విశ్వతో ఒశ్మ<sup>న</sup> \_ స్థమనంగు

ప్ కృధిపిన్నవథే వరః।

26 న స్కకఘకారవరి!

27 పత్నీ దేవతీవతే వతయే వతిష్పతిమృరణ

28 దివ స్పహాసస్పరిపుత్పరి!

29 တတာလီျှန္နာမ

30 నమస్మరో పరః౹

3। వనుష్క్ #కార వరః।

ిజీ నాధ్వరం విశ్వతోఽ\_న్హాతో వివిశుః వరుః పునఃః

33 ధషవత్తి

34 పరివా ప7్పరః!

35 ననిర్ధాన్ణ

() () ()

- 1 ဗုတ္ ညဴစုံသား၊
- 2 🚓 နွှည်ဆေဝ 🍲 ကျွှံသည် အဆင္ဂိုတာသီး၊
- 3 ချွန်ထာ<del>တဲ့</del> ဆွဲငနားရခနျင်း၊
- 4 కకుచ్ప మకారపరః।
- 5 ဗဟု သီးလွည်းတား။
- 6 రేఫమేతేషు!
- 7 న **ే**ఫ ప**రః**।
- 8 హాన్టర ఖార్వార్హార బిళరజీగరకరన నైర్విప న్సువేం పునరహరహం ౖపాత రక్ష శృఘితనృవితస్సనుత స్పునుత స్పోతర్హోతం వేతర్మాత రృష్ట్రేష్ట్ర రోష్ట్రాన్స్ట్రెంట్
- ৪ ಕರ್ಮ ಶ್ರಮದ ಕ್ರೌಪಧಿ।
- 🜃 😕 ညွှင်က ထံႏွင္မာ 💆၊
- 11 ఆవృత్పరః
- 12 ఇ**8** పరోఒపి!
- 13 అహారహం స్పువరబీడ్డ్యా నైంట
- 14 న బెన్మ్యామ్ఫరః।
- 15 ఆపవాశృ నర్వేషామ్
- 16 అనవర్జహార్వమ్త రేఫపరో అువ్యతే!
- 17 దీర్ఘం చపూర్ను!
- 18 ఏష్టశృ
- 19 <u>බ</u> සිషా**ර්**চা
- 20 **ద్వాప్త్రమాత్రియాన్య** రేఫమ్౹
- 21 సాజ్కృత్యస్థికారమ్!
- 22 ఉఖ్యన్య నపూర్వణ

- ి ఈమృవరోఽఘోవవరో ఆవృతే కాడ్డమాయనన్య।
- ? అఘోషపర్రస్థ సర్థానమా ష్మ్మాడమ్।
- శ్వ క్షమారం!
- 4 కవవర్గవరశ్పాగ్ని పేశ్య వాల్మీకోన్లు
- ర్ ఈష్మనర ఏపై కోషా మాచార్యాణామ్
- 6 ನ ಪ್ಲಾಕ್ಷಿ ಪ್ಲಿಕ್ಷ್ ಯ ಆರ್ಮಾಃ
- 7 ఓకారమన్సర్వో2కారవరః।
- ర్థి ఘాషవత్పరశృ
- 9 **అవర్జపూర్వ**స్తు లువ్యతి!
- 10 ఆథ స్వరపరో యకారమ్
- 11 ఏశారోఒయమ్౹
- 12 ఓశారోఒవమ్౹
- 13 నాశాధవరౌగ
- 14 ఐశార ఆయమ్ు
- 15 ఔశాధ ఆవమ్।
- 16 ఉంకారోఒప్పక్షి (మకృత్యా వకారోఒన్ని)
- 17 న త\_త్రాహ్హానా చేశాతః!
- 18 మాన్యహార్వ్ జశారో ద్వివర్డమ్!
- ំ19 న్రారశృ
  - ပေါ် မာလီခိုဆင်း ကြန်းကြီးသွား တာ ဆားနှည့်သွဲ့ သီး ငံယားနှင့်သြီး သီး ျားပင်းလေးင်း င်ံနညာဗာဝန်ဘောဝွေရဲ႕ တာစာဝည်း၊
  - 21 మర్పై న.దయానమృతా స్టర్మాన్లోని మహార్విశనా ఈ స్మానపీమా న్లో మా న్నభు మాన్హ విష్మాన్హాతమావార్డే చికిత్వానిడావాన్ కక్షివాన్బాజవా స్థి పరు స్వాన్వశాన్విదతా9నమ్మితానరాన్పోషాన్మహాళళ్ళి
  - 22 ఇన్లోమేఒకరూడ్పమిహాఒప్యేత్వగన్మిడేన్యానాయజీష్ ఆచ\_ర్వ్ కుర్వతా దుహాద దిశ్రిగ్గిఒధరా\_స్పవతాన్నిన లమ్పరశృశ
  - 28 న రశ్మీశ్రీల్ఫ్ ప యా నృమానృత జ్ఞాన్స్మమాం నావల్పెన్యజీయా న్ః
  - 24 ఉదథావరశ్భి దథావరశృ

- រ 🛎 ធ្វី ៩ మ. គឺ៖
- 2 దీర్హ 🕹 సమాశాక్షరే సవర్ణపరేం
- ి ఆథావర్లపూర్వే।
- 4 ఇవర్ణవర ఏకాకమ్।
- **ఫ్ ఉ**వర్ణవర ఓకారమ్।
- $\ell$  ವಿಕ್ ${\mathcal Q}$  ಕ್ರಾರ್ಪ ${f t}$  ಐಕ್ರಾರ್ಮ ${f t}$
- 7 ఓకారౌకారపక ఔకారమ్!
- 8 ఆధమృకార వరే!
- 9 ఉంచనర్లపూర్ప ఆరమ్౹
- 10 ఉదాత్రముదాత్రవతి।
- 11 ఆమనాసికే ఆనునాసికమ్౹
- 18 నృరిశాయవా త నళ్ళిపాతే నృరితమ్
- 13 న ధాముపాన్ పరో బుధ్నియూజ్యాఽఽపూషాఽమ్నన్నారేౖ!
- 14 ఏష్ట రేకనేమన్నోద్మన్నో ప్షేపం పరో అవ్యతే।
- 15 ఇవర్లో కారౌ యవకారౌ၊
- 16 ఉదాత్రమాశ్ృ వరోఽనువాత్త స్పృరితమ్!
- 17 ఉంథాపే}ైచ!
- 18 న శ్వేత్త్ మిథున్।
- 18 లుప్యేతే త్వవర్జహౌన్తా యవకారౌ।
- 20 నోఖ్యన్య
- 21 వకారము నాజ**్స్త**ృశ్యన్య।
- 22 **န**ှားတီနာဝံဆံတီ ယာသီ<sub>း</sub>ခြံ သောကျာဇီတာဆံ<sub>း</sub>ျ
- 2ని లేశో వాత్సవ్రస్థ్యాతమోకు
- 24 నప్త ≼్రగ్రహౌగ
- 25 పరశృ పరశృ

- l లువృతే త**్వకార ఏకార** ఓకార పూర**్వ**ు။
- ౭ అధాఒలోవః⊪
- కే ధాతారాత్రువరా జపీరు జుష్టశ్యేనాయోఖ్య ౖధువ డ్జీత్రిమమీప సాయాఒగ్నిర్మార్థా రుంద్ర ౖవథమోహో \_త్తమ ఓకర్ష విహావ్య హీరణ్య వర్ణీయ యాజ్యా మహాపృష్ట్యే!
- 4 ఆలివానోఽల హంత్రంబ్ష్ప్రిక్ ఒక న్వస్థానవదా ్రహంబ్ చక
- ్ అను ఘర్మన ఇహిచుర్తో రథస్త్వి డత్తివాతః పూర∵ౖః⊪
- 6 అభి వాత్పపశ్చౖ‼
- 7 అన్నగమ చృౖు
- గ్ ఆంథ పూల్వి∠దృరపార నపాదన్మాన్⊪
- 9 రాయేన ఇద్ద9ః పూర్వశా⊋కారపరేశ∠
- 10 తేపూర్హోడ్వాఒ్య స్ట్ఫాతరగ్ని#
- 11 మేపూర్వశృౖౖౖౖౖ
- 12 అస్వాశ్వినా≥్వరా చ∎
- 13 నం ఘార్వ్ఓనదగ్నరహా\_న్మూఓభ్యస్మన్నద్య వధి။
- 14 నమః పూర్ప్ 2 ౖగెబ్ శ్వ్భ్ ప్రద్వాయు။
- 15 ఆవిన⊋స్స్ము:పూర్వ్ఽగ్న్వరః⊪
- 16 ధీరాన్ం దబ్దాన ఏకాదశాన ఋషీజాం పుత్ర శాశార్యత్ పాడం పీశారం వృథిపీయజ్ఞ అనతే యో గృహ్హామ్య ైగేవా ప ఏషజజ్ఞే సప్తు స్ఫాన్ యు వయోరంకి వృష్టి వతిర్వోగో శుష్మి పువన్సమిద్ద ఋషభం పాథోవచో వర్షిష్టే జంపాణ్ యోరుద్స్ వృష్టిం పూర్వంకి
- 17 ఆరత్మన్య జ్ఞాన్యాత్ డ్బత్ఒత్ య న్యై నృద్ాబిష్యన్న నమ్హోజ న్నేష్ట్రిండింకానజ్యా బ్యహ్మీయా అమ్మాల్యర్స<u>ైనమే న్య</u>ే కృదోద జ్యీర్జిప్స్ని యో ఆనం, ఖాయు దచ్యుతోఒక్వన్నిరయ్ఖిరద్దేదణేబమ్మి యు
- 18 అధ్వర ప్పరపరేశ
- 19 న షూర్ఫన్యార్థ నదృశమీకేషా మర్ధ నదృశమీకేషామ్॥

సూత9ములు

- I అథలోపః॥
- 2 පෙඨා
- శిన గరృశ్సన్నద్ధ్ యమో థ్రు హూర్వులు
- 4 యువనహం వరః స్పరప**ే**షు။
- 5 జకారగ్న వర ఈదా తౖః⊪
- 6 మోవచోదధాన స్ట్రేషూర్వశృధ
- 7 అభ్యావ ై నై హావమపి దధాబు, బ్యాన్వధిశిశ్శర్మా గ్నేర్జి క్వమగ్న యుం ప్రవయోజస్మాకమాస్మీ ధత్తాశ్మాశ్వ శ్రీతిరశ్యామామాడ్ర, మన్మస్మ త్పాశానస్మిన్యజ్ఞేజస్తాడన్యతమానాడభి దోహీ మధాయ్యదోడథో దుగ్గా అరిష్టా అరథా అర్ప నైస్ట్రస్యామ్త స్థాన్నా యాడ్గిర స్వదకరమ్క
- 8 గాహమాన్ జారుమాన్ హీతయో మన్యమాన్ వనస్పతిభ్యం వతే ౖనిధ\_స్త్రవసస్స్వధాన్ ఖామికోఒగ్నము ఆయోఒధ్వర్య్ ఈ తో పూర్వం॥
- కి కస్మిన ౖనుదా\_త్తే ఘార్వ ఈదా\_త్త స్స్వరితమ్⊍
- ID ఉదా ခြံ့ တေလးသာ <u>နှံ့ ఉကာ နှ</u>ည်း။
- 11 స్వరితశృ నర్వత్త న్వరితశృ సధ్వత్త

# తైత్తిరీయు పా<sup>9</sup>)తిశాఖ్య

**సూ త**్రిములు

မာ့တာသာ 13

- l ఆథ మకారలోపః।
- ೭ ರೆಭಿಕಿಮ್ಮಪರಃ।
- రి యువకాదవరశై ృక్తేషా మాచారాక్షణామ్।
- 4 న న**ు సామిక**్రాపరః।
- **్ అథ వర్గానా**మ్।
- β ఋకార రాం, ధ రషపూర్వ్ వకారో ఉకాధ 🗅 నమా నవడి।
- 7 వ్యవేతోఒపి।
- 8 ခံ•ဝံစဥ္မတာသ်ဳ၊
- 9 పాణి–గుంజ–పుజృ–కజృ–కాజ–గాణ–జాజ–వేణు–గుణ–మంజి ్వవాదేమ పూర్యు
- -10 వతెవడిం ప్యమాణ ఉద్యోట
- 11 టమర్ల పరః
- 12 చాంతుల పణక్ స్టూడౌ హిణుయాద్ధిడోతి కోడేయోఽడిస్టాక ఉల్పణముగుణా కృశ్ తృపుదే కావాడి జాయాణపశాృట్హార స్ట్రాణం తూఇవే వీడాయామ శ్లోజయాపడేతవాడికి కల్యాది కుణువర వాణ శృతశోదా (శుతీర్థాడికామేడి)
- 18 ఆవ గహో వృషణ్ఫీర్ష బృహ్మణ్జ్రక్షబృర్మణ్పర్షణ్ 1
- 14 ဃာဋ္ဌာန္အဆန္ဆန္ဆန္
- 15 న నుషుమొక్కెడగ్ని యుష్మానీతో ఒన్తో ఒలోపాశ్ స్పర్శవరో వృధాయేషు శనచటత వర్గీయోషు!
- 16 పృ క్రాప్తరాత్పరో ళోడం హాష్కరసాది: హిష్కరసాది:।

- l న్ళర పూర్వం వృజ్జనం ద్వివర్ణం వృజ్జనవ**ర**మ్:
- 2 లక్రార్వ స్పృర్మశృ పొష్కరసా**దే:**!
- 3 స్పర్మ ఏమై కేషామాచార్యా**దా**మ్౹
- 4 రేఫాత్సరం చ
- 5 ద్వితీయ చతర్థయోస్తు వృజ్జనో త్రరయోక పూర్వకు
- ర్ రేఫ పూర్వయోశ్న నిక్యమ్ు
- 7 లకారపూర్వి చ
- 8 ఉపనర్గ పాధఏషోఒత్యాత్ భామపరమథూతే హార్వేఘ ఛఖ్ భుజేమ చ।
- ဗြိ ఆాఫాా మాధ్యా మా క్షణం: పరఃప9థమోఽభినిధానన్న ప్రాధ్మరా తృష్ణ సహ్హాను:
- 10 ఆఫెంప్ ప్లైడ్జ్క్
- 🚺 🕳 👅 သေး ဆက္ညည္ဆည္တြယ္အႏွ၊
- 12 (వథమ ఈష్మపరో ద్వితీయమ్)
- 13 బాడభీ కారస్యాన స్థానపరు
- 14 ఆంథ ను
- 15 అవసానే రవిసర్జనీయ జిహ్బామూలీయోపధ్మానీయా:1
- 16 ఉంషా, స్వరావరణ
- 17 ్రవథమ వరశ్భ ప్లాడ్డిప్లాజ్ఞాయణయోకు
- 18 ఈష్మాఽఘోమో హా**రీతస్య**।
- 19 రేఘవరశృ మాకారణ
- ≀ि ట≾ర్గకృ తపర్గపరః।
- 21 ၿမဴဆာဂ္ဂြာ လာဆန္ကပဴဆတၱ၊
- ింది పరశ్భు
- 23 సమర్జ స≦∲ නො మార≉।
- 24 నాను <u>త</u>మ <del>ఉ</del>త్తమవరః!

- 25 అథై కేషామాచార్యామ్।
- 26 అంకారో హంశవకారవరః!
- 27 నృర్మ నృృర్శవర:
  - 28 వదా న్రకృ వ్యజ్ఞవవర: ౖపాకృత:।
  - 29 ఉదాత్తాకృరోజనుదా\_త్త: స్వరిశమ్౹
  - 30 వ్యక్షాన్ న**్**డిసి
  - 3! నోదా త్ర్యారితవరః।
  - 32 నాగ్ని పేశ్యాయనస్య।
  - 33 సర్వ్ నేత్యేకే సర్వ్నేత్యేకేం

- l నూరస్య రోభోష్మ ముకార భావాల్లుప్తే చ మలోపాచ్చ పూర్ఫన్ఫరోఒను నాసికঃ।
- ర్ సై కేషామ్!
- 8 **తత**్స్పనుస్వారణ
- 4 స్కాదిమ చైకవద ఈ మృపరঃ।
- 5 నా స్థవికారాత్పూర్వః
- 6 ఆప్రమాణ సమానాథరాధ్యనాసికానే, కేషామ్౹
- 7 పదం చ ప్లతస్తా శాజ్ఞాయన కాణ్డమాయనమోగ
- 8 **ఆకారస్తు సహహితాయా**మపి!
- ి 🎖 నర్వమేకముమం పూర్వేషా 达 నర్వమేకముమం పూర్వేషామ్।

### స్తుములు

- 1 ఆథ నకారవరాః!
- 2 <sub>|</sub> సశోహహెశవదాదమున్న్వర పరేః
- 3 వికృతేఒప్క
- 4 రాపూర్వకృ
- 5 శాత్రికి కాత్రి
- 6 ఆశ≟ సన్ః
- 7 న శననం విశననిను
- 8 మాపదాదిరనుదా తృ:।
- 9 పుమీపూర్వక్ప నిత్యమ్।
- গ্ৰহ কাৰ্যকৰ বৃষ্
- II నావ(గహ హా**ర్వ**ణ
- 12 మాసి మాసుమాసో మాసామితి చ।
- 13 హీపు జీగా జీఘా ఛటినిండితో సయుదాశాల సీత్యనీయా జ్యాయా బాఘీయా రఘ్యా కేయా హీసీయా వస్యా భూయా తని జడ్జీవా జఘ్మీ వా జీగివా జీగివా తస్థివా బాశ్వా దీదివా వపివా పీపివా విద్యా వ్యవిశివా శుఖ్వవా సస్స్తివా!
- 14 ఉందారిశా రోజారాన్ృషిప**రా**ం వ**దా**\_న్మానిం!
- 15 వికృతేఽపి౹
- 16 ఆనాకారో హా9న≲ౖౖౖ సాంజ౯ృత్యన్య!
- 17 నపదేద్విన్ఫరే నీత్యమ్।
- 18 ఋజీషీ, జిగానీ, జిఘాస్యజానీ యుజానీ దదాన్ దధాన్ వ\_ర్తయాన్ చ
- 19 దలగునాళ్య్ దలస్ళిధిత్తం వృషదలశో దలశుకా దల్రాహ్హె భాయం పరః

- 28 మల్బ్ మంతనం యంతనద్యలనన్నలనతే వలనగు
- 21 **ఉన్న వ**ంశమ్
- 23 ఐకార ఉఖ్య నీతా నుం!
- 24 విర్ధి సంఖ్యాసు
- 25 శితమార శ్మితతన్లాకు నల్లేనా? నల్లు సత్తున్నతు నలను ప్ర నల్ల ను ఎత**ీ** నల శిశనస్థిందాం కీలశలు
- 2ింగితృదృహాకార పరఃగ
- 27 మ 🕹 హిష్ట్రస్ట్ర చు
- 28 కోటరం హాంత్రం హోకం హోముగత్యం హాంతి అంటేహనిండి హసాంబంధమం శుఖిరం శిఖవాబప్రశ్వం ఈ అంత శకోబం శుశం శుమంతాన పశనాబం కోరం కాయోపాట్రశ్వం కావవ్రహేం!
- 24 ఉదాత్రాలు నాడ్డాలు సాయాలు సాధ్యామలు సావికి!
- थ। ਨਾਨਾਡਾ ਨਾਨਾਡਾ।

# సూత్రిములు

- I త్వితరమానునానికృవును స్వార్ త్రామ్ ష్విత్ శై క్యాయనోకు
- 2 నమ**ు** నర**్షత్రి** కౌహాళ్పుత9:1
- 3 ఆనుస్వారిఽడ్నతి ఖారద్వాజః।
- 4 నకారస్య రేభోష్మ యుకారభావాల్లుప్తే చ మలోపాచ్పోత్తరముత్తరం శ్వీతరమితి స్థవిరం కొడ్డిన్యం!
- ఫ్ వ్యక్షానకాలశృ స్వరస్యా ౖతాధికః।
- ర స్వారవ్మికమయో ర్థృథ ప్రయత్న తరింది పాష్కరసాదేం।
- 7 వ్రమత్న విశేషా తృర్య వర్ణానామితి కై క్యాయవం।
- 8 က-မေဆႏွန္ျပ္ လက္ဆည္ေရးသီးဆ၀ ဆက္လ္ဆလဲပီဝေလီးမ်ိဳး၊ ဆတား ဘက္ရွ သီးဆာသည္ေဆာင္လိုင္စီး တာတာသမာ။ အေနာင္မြီးတား မခြံတား။

- l డ్కారం తు ౖపణవ ఏకెంఒర్థతృత్యమాత9ం బు9వతే।
- 2 ఉదాత్తానుదా తృ స్వరితానాం కస్మీ సర్భదితి శైత్యాయనేకు
- ိ ధృత**ঃ** ွపచయঃ కౌడ్డిన్యస్యు
- 4 మధ్యప్నన వార్ప్రమోగు।
- ర్ న్వరిత: ప్లాక్షి ప్లాజ్మామణయోగు
- 6 <del>က</del>ကာည်<u>ေ</u> ဆာစီ<sub>နွေ</sub>ဦး။
- 7 యథాడ్రమాగం వా నర్వేషాం యథాడ్రామాగం వా నర్వేషాష్!

సూ[తములు

- 1 న్వరిశయోర్మాల్లో యుత్త నీచలస్యాడుడా త్రామార్వాలన్న తరతో వో**దా త్ర** స్వరిశయోక స్వరిశయాకి విశ్రమంకి.
- 2 పြံသည် పూర్వశ္ခ ခားမှီုလွှလ်ပျ
- 3 ရွိတံသေး သိန်း ရွိတံသေးဆင် အား မားဆသော ကြား၊
- 4 తన్యామ్మవ ప9కృతా।
- వ్ నపూర్వశా\_బ్రై నపూర్వ**శా** స్త్రీ!

# **က**ာုမြေဿေစာ

ಅಧ್ಯಾಯಮು 20

- . ఇవర్హోకారయెం రృవకారఖావే మై[ప ఉదా త్రాయాం:!
- రి నయకారమకారం త్వక్షరం యు<sub>ట్</sub>త స్పర్యతే స్థితే పదే**ఽనుదా\_త్త ఫూ**ే్ఫ్ల ఫూర్వే వాా నిత్య ఇత్యేవ జానీయాత్!
- శి అప్ చేన్నా నావదస్థముదా\_తమథ చేశాన్ల హీతోన స్వర్యతే స పా9తమాతఃః
- 4 తస్మాదకారలోపే**ఓఖినిహ్**తః!
- వ్ **ఉంధాపే** [పర్డ్రి
- రి వదవివృత్తాయం పాదవృత్తకు
- ి ఉదా తత పూర్వ స్తైరో వ్యక్థానికి।
- 8 ఇత్ స్వాధనామధియాని।
- 9 <u>మై</u>ప్ర **నిత్య**యోద్ద్పడతరః।
- 10 అఖినిహాతీ చు
- 🔃 [వర్లిష్ణ ప్రాతిహతమూర్భ్నదుతరః।
- 12 తైరోవృఞ్ఞన పొచపృ త్తమారలృతరోఒలృతరః!

- 1 వ్యక్తానల స్వరాజ్గ్రమ్
- 2 తత్పరస్వరమ్!
- ఫి ఆవస్థిం పూర్వస్య।
- 4 ನಂಯಾಗಾದಿ।
- స్థ చానా**ు హీతమ్**!
- 6 అనుస్వార వృ్దర భ\_క్రిన్ని।
- 7 నా స్టస్థావరమసవర్ణమ్।
- 8 నాసిక్యాః)
- కి **స్పర్శక్**ప్రప్రవర ఊమ్మా చే<mark>త్పరస్</mark>యం!
- 10 గృరించార్సలిహించాయామనుదాత్రానార్భవచయు ఉద్పాత శృత్మి
- 11 నోదా త ్స్టరితవరణ
- 12 స్పర్భాదను త్ర మాదు తమవరాదానుపూర్వ్యాన్నా సిక్యాణ
- 13 జాన్యమానేకి!
- 14 వంకారాన్న ణముపరాన్నా సిక్యమ్।
- 15 రోఫోష్మ సంయోగి రేవ స్పక్షరభ 🚉 ।
- 18 న (కమ్ (పథమపరో వ9థమఫరో)

Ĩ

): }

- 1 శబ్ద: ౖవకృతిస్పర్వ వర్హానామ్
- 2 తన్య రూ**పావ్యత్వి వ**ర్ణాన్య**త్వ**మ్।
- 🎚 🄞 နည္း ငြဆာ္မွတ္အေတြအစီဆီးနည္း၊
- 🛮 వర్ఞారా నిర్దేశకా।
- 5 చాపిత్య**న్వాడి**శకౌ।
- ଓ ಕೃಥಾ ನಿಂತ ನಿನಾವ\_ರ್ಥಧಕ್ಕರಕ್ಕರ್ಮರಕ್ಕಾ
- 7 వేత్ వైఖాష్థః
- 8 నేత్మవత్షిధకః
- 9 ဗဟောသာ ထာတ်ထൃသဏ**ာ 📸** స్పేత్యుచ్చై; క**రాడి** శబ్దన్య)
- 10 అన్నవనర్గో మార్ధవముడుకా ఖేస్యేతి నీమై: కరాడి!
- 🗓 మన్ద్ర మధ్యమ కారాడి స్థానాని భవ్సి।
- 12 ತತ್ತ್ರೀಕ ವಿಲಿಕರಿಕ್ಯಮಾಗ
- 13 ఋగ్వరాము: పదవిరామో వివృత్తి విరామ నృమావపద వివృత్తి విరామ ష్రిమా[తో ద్విమా[త ఏకమా[తోఒర్థమా[త ఇత్యానుపూర్వేక్షణ]
- 14 యద్వ్యక్జానా నైం యదు చాపి దీర్ఘం సంయోగపూర్పం చ శశాఒనునానిశమ్మ్ ఏతాని పర్వాడి గురూడి విద్యాంత్ శేషాడృతోఒన్యాని శతో లఘూని॥
- 15 అవృష్ణనా నం యుద్ధ్రిస్వమసంయోగవరం చే యక్క అననుస్వార సంయు క్రైమేతల్లుము నివోధతు ఏశల్ల ఘు నివోధతు

# సూత్ 9ములు

ಅಧ್ಯಾಯಮು 23

- l ఆథవర్థ విశేషోశృ<u>త్తి</u>కుంట
- 2 అన్నువహానా∙కృందర్గాత్ స్థానాత్కరణ పెన్యతుాత్≀ జాయతే వర్ధమెశేష్యం పర్మాణావృ పఞృమాది8ు
- కే వస్త్రవృత్తశృద్ధ్ వాచ ఉత్పత్తి:I
- 4 స<sub>మ</sub>్వాచస్థానా**ని** భవ<u>న</u>ి।
- 5 ఉపా 🗀 శధ్వాన నౌమదోపబ్ది మనృధ్భ మధృమ తారాణిo
- 🖟 ಕರಣವದಕ್ಕುಸುಮನಃ ಪ್ರಯಾಗ ಮುಫ್ಲಾ ಕು
- 7 అంక్షర వ్యక్త్రానా నామనువరభ్ధి ర్థ్మానుణ
- 8 🕳 మలబ్ద్ ర్మైమంద\*ు
- 9 సశబ్ద ముపబ్దిమ్ౖౖమ్
- 10 ఈరన్ మన్ద్రమ్
- 12 శిరణి తారమ్ృ
- 13 మన్ద్రామి (తీసు స్థానేసు వ్యవస్థ యమాణ
- ≻14 కృష్ణవథను ద్విత్మ తృత్వు చతుర్థ మన్దా9తీ స్వారా, ః∎
  - 15 ခေါ်ဆာဝ ညီ ညီ၏ဆံစညီး။
  - 16 ద్ృత్వు \_వథమ [కృష్ఘైను ఆహా∰ై⊄కన్నరా:≇
  - 17 మన్ద్రాదయో ద్వితీయాన్తా శృత్వారపై తైరియకా:•
  - 18 దృశ్యాన్మన్ల సైత్రియాణామ్
  - 19 తృత్య చతుర్హావవ నైరమ్
  - 20 శచ్భ తుర్యమముశాం, చక్తేు။

- 21 తెస్మిన్ ద్వియమాఽ నైరా సృత్తి:॥
- 22 తామునదేవ్యామఃః
- 23 తచ్చ తుర్యమమిత్యు క్రమ్ ∤
- 24 క9మ వి<sub>డ్</sub>కమనమృన్నా మ**్లు** శా మవిలమ్మి జామ్ నీదోచ్చెన్వార సమృన్నా ం నదేవృశవత్ — సమామ్ (నదేద్దృశవత్ — సమామితి).

సూ**ౖతము**లు

ဗြင္မွာ္တလည္း 24

- I అథచత∟్న నృటిహ్**జా:**∥
- 🙎 నుదన 🕹 హీం తాంఒకైర నలి హీం తాం వర్ణనలి హీం తాంఒజైన లీప్ శాం చేతింగ
- శ్ నానాపద సంధాన నంమోగు పద న 🗅 హీ తిక్మభిధీయతేం
- 4 మధా స్వ**మ≦ర** స౮హీం తాదినా**మ**ప్పేషమ్∥
- ప్ గురుత్వం లఘుతా సామ్యం హ్రిన్వడీర్హ్మంతాని చ లోపాగమ వికారాశృ ౖవకృతిర్విక9మ ః ౖకమ ః॥ స్వరింతోబా\_త్త నీచత్వం శాష్ట్రి నాటో ఒజ్మమవ చ ఏతతృర్వం తు విజ్ఞేమం ఛన్హోఖాపావుధిముతా॥
- శ్వద్రమం విశేషజ్హ్ నర్జ్రమ విచక్రణం! ప్పరమా అా విభాగజ్హ్ గచ్ఛేదా చార<sub>ం</sub> నంత నడమ్॥ (గచ్ఛేదాచారం, సతం సందమ్యం)

<mark>జైత్తిను పా9శశాఖ్య స్థపారము</mark> సమా<sub>మ్</sub>ము.

| - |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

# ತ್ತತ್ತಿರಿಯ ಮಾತಿಕಾಖ್ಯ

ప9థమ ప9శ్న

**ప**్రథ**మాధ్యాయ**ము

လ်**ု** ျော်နေ**င်အ**ဿ

**హరిశ** ఓమ్౹

అగజానన పద్మార్కం గజానన మహర్ని శం! అనేక దం కం భక్తానా మేకద్వ ముపాప్మ హేంద్ పాత్రశాఖ్యన్య కర్తారం త్రిత్రిం ముని న\_త్తమమ్! వ్యాఖ్యాతారం చ వందేహం సోమయార్యం మహా బుధమ్॥ అనుగృహ్ణ న్లు సంఖ్యాపద్వైదికా విబుధా నై థా! ఏవం వాణ్యాం: ప్రసాదోఒపి మయి తిర్మకు సర్వదా!! పేదులాన్యయ జాతోహం ఖాధద్వాజనగో త్రజం!! కృష్ణావదానినం: హీత్ర స్సుబ్బహ్మణ్య నుధిరహామ్!! మా జా కామేశ్వర్ సాధ్య పీతా కామేశ్వర స్సుధీం!! యా ఖ్యామహం గుణ్మా ఖ్యాం వర్థితోన్మ సదాముదా!! మడి బ్రాఖిధా సాధు వివృత్యి తీమయా! మాతృఖాపాముపార్యేత్య అందలో కోవకారిడి!! దృష్ట్మమాం కృత్యాలాం చ ముద్దాం నర్వాంగ నుందరిమ్! నిన్నముర్యబుదా సృర్వీ త్యక్రి దోష్టక దృష్టముకి!

1. సూ త్రమ:- అథ వర్ణ సమామ్నాయి है। జ్ఞామ్య రత్నమ:-

మజ్లాన సైరారమ్మ ్పక్న కా ్ర్ప్లేషు "అథో" "అథ" ఇది మజ్లలా ద్యనేకార్థత్వాత్ అథకబ్దస్యార్థ నిర్ణయార్థం ఏకోఒర్థో నిశ్చేతవుకి 1 త్వత ్రవధమం తావనృజ్లార్థత్వం ఉద్యత్తే తథాహి నమాచక్షతే శిజాకారాం!— "ఓంకారశాృ 2ధ శబ్దకృ ముజ్లావితి క్రీతెతా" — ఇతింగి ఆహో స్పీదాన స్థార్యాలైతాం! పోదాధ్యమునాన స్థారం లక్షణజ్ఞానం కుర్యాదితి సాపేశ్ఞతాన్నాల్లే క్రార్డ్ పోర్వం పోదాధిగమే నతి, ఆథ లక్షణ పరీహైఒకునరుం! అధవా అధికారార్థ్ 2ధ శబ్దం

"త్వదై పేతి ఓనివ రైకాధీకారకా 2 వధారకాం?" (సూ <sup>2</sup>2-6-) ఇతి విద్యమా, జ్యాత్: ఆధ వర్ణ సమామ్మా ముఖ పార్కమో ఒధి క్రిమత ఇతి సూ తాన్నమి: సమీత్యేకీ ఖావే! ఆజ్ ఇతి మర్యా దాయామ్! మ్మాయు ఇత్యానుపూర్వేణో పదేశం!! ఏకీభూ తంజకారాదయో సర్హా: స్వరభ క్తి పర్యవసానాం? ఆనుపూర్వేణ పూర్వై: శిష్ట్రి ఉపదిష్టాం!!

తధాహి — ఆ ఆ ఆ కె. ఇ ఈ ఈ కె. ఈ ఈ ఈ కె. బుం బుంగా 7 ఏ ఏ ఓ ఔ స్వరాం షోడక; కఖగఘజ చే ఛజరు ఇం టరడడణ త థ ద ధ న ప ఫ బ ఖ ము అత్ స్పర్మా: పఇ్చెప్రశత్ం! యు ర ల న ఇత్ చేశ్రేస్ 2 నైస్టాం! శ ష స హం గ ఖ గ ఫ ఇత్ షడూ మా మైబం! అను స్వారకృ (1-34) ఇత్ నూ క్రూ 2 ను స్వర ఈ కై: కాలమెశేషా. శ యు శావై దహా ధర్మీ నత్వామనా నీక పడ్డర్మం! మిధే ముధ్యస్థాం నీక్య ఇత్ శిజ్ఞపచనే సత్ ధర్మధర్మణో: అఖేద వివక్షయోవపద్యతో! అధ వినర్జన్యు: (8-5) ఇత్య నేన వినర్జన్యు ఈ కై!!

నానికా వివరజా దానునానిక్యమ్ (2-52) అత్యనేన రంగ ఈ కైం! [పర్ృత ప్వరాత్ వరో 'లో' డమ్ (13-6) ఇత్యనేన అకార ఈ కైం! స్పర్మాత్ అను త్రమాత్ (21-12) ఇది చత్వారో యమా ఈ కైం! రేఫోష్మ సంయోగి రేఖ స్వరభ కైం (21-15) ఇది స్వరభ కైం రు కైం! అనేన [రమేణ యూజుర్వేదిక వర్హానాం షష్ట్రి సంఖ్యా స్వాతత ఏప విస్మహ్హె [దష్టవాయ్యి!

నను " త్రిషష్టిశృతుష్ట్రిర్వా వర్హాం కంభుమతే మతాం" ఇతి శిఞాపచనే సతి, కథం షష్టి సంఖ్యా నిముమ్యతే: ్వీతల్లొకిక, పైదిక సర్వవర్ణ విషయమ్" ఇశి శిజ్ఞావచనేన న విరోధింగ అత్ర కు నూత్రైకి ఏజావతాం వర్ణానామేవ ఉపలంఖాదిష ఏవ నిర్ణయో వర్ణితుం "వర్ణానాం నమామ్నాయం! వర్ణసమామ్నాయం!"

### ဗန္၊ ဆင္အလည္း သာ္မွတား။

మద్దేళ— ఆథ— అను ఈ పదమునకు అనే ార్ధములు గలాపు. "మాజ్లలా నైనరారమ్మ ైక్స్ట్ క్రార్స్మ్ ము అథం" — అని నిఘంటుపు. ఆంగగ్ అథ శబ్దము— మంగళ నూచకము, ఆం స్ట్రై బోధకము; ఆరమ్మ వాచకము; ఓ శబ్దమ్మ కార్స్ట్స్ట్ ట్రామ్ అని నిర్మము, అంతయు అను ఆర్థమును చెప్పను. కనుక్క ప్రస్తాత నూ తమందలి 'అథ' శబ్దము మబ్దల వాచకము, తిశనూచకము. అనిగే ఈ శాడ్ర్మము నిభ్యసిందు శిష్యనికు, లోధించు గురుపునకు శుభములు కల్గునని ఖావము. లేదా ఆథ శబ్దమునకు ఆన్ స్టర్స్ పాచకక్స్ట్స్ట్స్ ప్రస్ట్ ప్రార్ట్స్ ప్రస్ట్ ప్లాప్ స్ట్ ప్లాప్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్లాప్ ప్రస్ట్ ప్లాప్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్లాప్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్రస్ట్ ప్లాప్ ప్రస్ట్ ప్లాప్ ప్లాప్

సమామ్నాయువును పదము సమ్—ఆజ్ అను ఉపనర్గలతో కూడిన "మ్నా" ధాతు నిష్పన్నము.

సమ్ అనగ ఏకీఖావము — అనగ ఒక దగ్గరకు చేర్చుటం ఆజ్ ఆనగ మర్యాదా — పూ\_రైగయుని చెప్పవచ్చును.

"మాై" ధాతుపునకు ఆనుపూర్వేణ ఉవచేశించుట యుని ఆర్థము, కాగ సమా మాైయము అనగ ఏదేని ఒక విషయమునకు సంబంధించివ విషయము ల సెన్మిటిని ఒక దగ్గకకు చేర్చి, ఒక (కమవద్దత్రిలో నుపడేశము చేయుట అనె తెలియును. కనుక ప్రస్తుతములో అర్జి ఉపదేశము దేని నుద్దోశించి చేయ బడుచుండెనని ప్రక్నించగ, యజుర్వేదమునకు చెందిన వర్ణములను ఒక క్రమవద్ధతిలోహా రైగ ఉపదేశము చేయుచున్నామని నమాధానము.

నిజమునకు న్నూతకాతడు వర్ణములనిచట ఉవదేశించలేదు. పేదా ర్యయానాన్నప్రతరము అక్షణ(గంథముల నథ్యసింతురు. కశుక అన్మానికి ఫారికి వర్ణజ్ఞానము ఉంతును. అందుచే మరల ఇచట వర్ణో వదేశము జేందు తేతు. కాని జాను తర్వాత చెప్పబోపు న్యూతములన్ని యు ఆ ఆనుత్తాన్ని హాధారవడింతున్న వి గనుక, వానిని మాగసికముగ జ్ఞప్తి తెచ్చుకోవతెనని కెలిముతేయుట్కై "అథవర్ణనమామ్మా యు!" అని న్యూతీకరించెను.

అ వర్డ్ సహమా మా ముమును ఖాష్యకారులే వినరించిరి. వర్డినమామా మై యీము— అ ఆ ఆ శీ, ఇ ఈ ఈ శీ, ఉ ఈ ఈ శీ, ఋ ఋా, ఇం, ఏ ఐ ఓ ఔ తీందున్ని శృధము లు [ఆచ్చులు] –ఇవి వదునారు; క ఖ గ ము ఇం, మ భజర్హుడ్లా, టథడడణ, తథరధన, పళుఖభము, అనునవి నృర్భలు. ఇవి ఇరువధియైడు. యురలవ—అనునవి అన్హస్థలు. ఇవి నాల్లు. గ ఖ క ష స గ వ మా – అను ఈ ఆరును ఈ ష్మలు. ఓ అను స్వార (కి) విసర్గ; ఇచ్చాక యము ఆను అక్కరములు నాలుగు, నాసిక్యము, మూ రైన్య 'ల' కారము, వృర భ క్రి యునునవి. మరి మూడు. ఇవన్ని గలిఫి మొత్తం ఆరమై యుక్కరములు.

ఆవును. వర్ణములు అరవై మూడు లోక అరవైనాల్లు యన్ కంభు మంకానుసారమను శిజ్ఞాగంధములలో యున్నది గిన. మరి ఇచట వర్ణ ములు "ఆరవై" అన్న ఎట్లు: ఆ శిజ్ఞాగంథములో చెప్పిన వర్ణనంఖృ లౌకిక వైదిక వాజ్మముమునకు చెందిన మొత్తము వర్ణరాశి కాని ఇచట ఉపదేశిం చినది కృష్ణయజార్వేథీము వర్ణరాశి. అనగ యజార్వేదముంతునుయోగుంచి బడిన వర్ణములనే యిచట మేముపదేశించిశ్రమి. అవి అరమై మాత్రమే కలపు—అని భాష్యకారులు విషరించిరి. 2. సూత9ము:- అధనవాదితః నఘానాక్షరాది ။

🗷 ్రాష్య 🟞

ఆయేశ్ నింద్ఞా ధికారార్థం! అన్మిన్వర్థనమామా ఎయా ఆదిశ ఆరధ్య న వర్హా సమానాక్ర వర్హా భవస్తి। తుంథా ఆ ఆ ఆ కె, ా ఈ ఈ కె, ఉ ఉ ఈ కె॥ పరజాజాయా : ప్రయోజనామ్ ! ద్ఞా ి పమానాక్రే నవర్హహాన్ (10-2 ఇత్యాది। నను ఈడృశ్ మహశ్ సరజాజా కిమర్థా ! శిశ్వాది శాస్త్ర ప్రసిద్ధ్యనుర్ ధాయోత్ బూము 8 ॥

అధ గనవ ఆద్తః గనమానాక్లాణి ి

మడి వర: -

పూర్పమందు చెప్పబడిన స్కృతము గ్రాంథమునకు ఈ హో మైతమువం దాని చెప్పవచ్చును. కనుక అచేది "అథ" శబ్దము మణ్లలార్థకము. ఇప స్కూతమునందరి "అథ" శబ్దము అధిశారవాచకము. ఈ స్కూతమును ఈ శాడ్ర్ముపైక్రియా నిర్వాహార్థము చేయుఖడిన కొబ్పిసంజ్ఞలు వివరించబడ్డు? శాగ యించట "అథ" శబ్దము సంఖాధికారఘును తెళ్ళిమజీయుము.

ఆథ - ఇకనిష్టడు; ఆదితః - మొదటినుంచి: నవ - తొమ్మిటి; న నాక్షరాణి - సమాన్మాక్షర్గములు.

అనగ వర్ణనమామ్నా యమందల్ మొదటి తొమ్మిట్ ఆక్షరాములు " ఆకె, ఇఈ ఈ కి ఈ ఈ ఈ కి ఎ." అను నవ్సవహానాక్షరాములు. అనే? తొమ్మిటెంటికి "నమానాక్షరములు" అని సంజ్ఞ. ఈనేరేజ్లో ఒవోయోజ "దీర్ఘా ి సమానాక్షరే సవర్ణవరే" (10–2) మొదలగు సూత9ములండు గ

శ్రీ సూడ్రము:- ద్వేద్వే సవర్డ్ డ్రూస్వదీర్ఘే ။

్జభాష్య:\_

తేమ సమానాక్షరేమ ద్విద్వి హాస్ప్, ద్విద్వీ దీస్టే, హాస్పదీస్టే, దీర్ట్లో స్పేవా ఓక్టరే వరస్పరం సవర్ణ సంజ్ఞీ భవకం! అయమన్వర్డ సంజ్ఞీ 1 సవర్ణక్షం మ సౌదృశ్యముచ్యతే! తస్మాదకారాదీనాం ఇకారాధిశీర్మ, సవర్ణ సంజ్ఞీ కేంక్స్ స్ట్రీస్ట్రీస్ట్లో సమా ప్రమాత్స్ ప్రమాత్స్త్రి కింగ్స్ట్రీస్ట్ సమా క్రిస్ట్ సవర్ణవరే ( 0-2) ఇది! హాస్పం చే దీర్టం చే హాస్పదీస్టే.

ద్వేద్వే! సవర్లే! హ9్రస్వదిస్టే!

డిౖపభ:\_

ఈ నూ తముచే నవర్జనంజ్ఞ చెప్పజడుచున్నది. పూర్వము చెప్పిన మానాక్షరములందు ఒకే జాతికి చెందిన, ద్వే ద్వే చెండు, రెండు; హాస్వ స్టే - హాస్వ దీర్ఘ ములు; సఎస్టే - సవర్జములు అగును. సూ తమందలి హాస్వ ర్ఘ ములనునది ఉపంక్షణము. కాగ రెండు హాన్వదీర్ఘ ములు అనగ అ ఆ; ఈ; ఈ ఈ; దీర్ఘ హాస్వములు ఆ అ, ఈ ఇ, ఈ ఈ; రెండు దీర్ఘ అలు అ అ, ఈ ఈ, ఈ ఈ రెండు హ్యాస్వములు ఆ అ, ఇ ఇ, ఈ ఈ విధముగ రెండేసి అక్షరములు, వానిలోనవి (పరస్పరము) సవర్ణములు ని సూ కార్డము. సవర్జత్వమనగ సాదృశ్యమని అర్ధము. ఆ సాదృ ఎ స్థాన ప్రమత్న కరణాములందుండును. ఆకార, ఇకార, ఈ కారముల కృ. స్థానకరణ ప్రమత్న ములు పరస్పరము భీన్న ములు కనుక అకార, ర, ఈ కారములకు పరస్పరము సపర్జత్వము సిద్ధించదు.

తా సంజ్ఞా ప్రామాజనము "దీర్హాత్ నమానాక్షారే సవర్ణపరే" (10–2) ాంగు స్కూతములందు గలదు.

<sub>న్</sub>నూ**త**9ము:؎ నప్పతపూర్వమ్ ⊪

**લં**ઠ :-

ప్రతపూర్వం సమానాక్షరం సవర్ణసంజం న భవతి । "ప్రతమస్మాత్పూర్వ ాతపూర్వమ్" యథా "ఆగ్నా శీ ఇత్యాహిఓ"తి ! అడ్రత "దీర్ఘాత్ 03

#### న∣పృతపూర్నమ్ #

మణి ౖవభ 🖫

ఈస్యూతముచే మాస్వదీర్హమాలకు స్లోకాక్షరముకో సవర్ణక్వమును నిషేధించుచున్నారు. "స్లోకపూర్వమగు సమానాక్షరమునకు సవర్ణపండ్ఞులేదు" అనిస్మూతార్థము. స్లోకపూర్వమనగ స్లోకాక్షరమును పూర్వమందుగల్లిన సమా నాక్షరము. సంజ్ఞ్మివయోజనము – "అగ్నీ కే ఇత్యాహా" ఆను స్థలమున ఏకారమునందున్న స్లోతమగు ఇకారముతో, ఇతిలోని ఇకారమునకు నవర్ణ క్వము నిషేదించబడినది. కనుకనే "ఆగ్నా కే ఇతి" అనియే రూవము చివరకు మిగులును. ప్రక్రిమ - ఆగ్నీ కే ఇతి –ఆగ్నా కే య్ ఇతి – ఆగ్నా కే ఇతి 1

5. సూ[తము:- షోడశ ఆదితః స్వరాంణు

్తిళాష్య:— వర్ణనమామ్మాయువ్య ఆధితం ఆరళ్య షోడశ వర్ణాంకి స్పరసంశాళవ $\underline{R}$  . అకారాదము ఔశార వర్యన్తా ఇత్యర్థం . సంజ్ఞాయాంకి [వయోజనం: ఆధ స్వరవరోయకారమ్ [9-10] ఇత్యాప్ :

మోడశ, ఆదితః ≀ స్వరాః ౻

మణి[వభ : 🗕

ఈ స్కూతముచే స్వరసరజ్ఞ చెప్పబడుచున్నది. ఆదితికే మొదటినుండి, షోడక ఇవ**దు**నారు స్వరాకే స్వరములు అనగ అచ్చులు. హార్వముపడేశించబడిన పర్జనమామ్మా యుముండల్ మొందటి పదవారు వర్ణములకు "న్వరములు" తాన్పోరు. అనగ త ఆ ఆ శి, ఇ ఈ ఈ శి, ఉ ఈ ఈ శి, ఋ ౠా 7 ఏ ఐ ఓ జో అను ఈ పదవారు శ్వీరములు. సంజ్ఞాపయో జనము: "అథన్వరపరోయకారమ్" [8-10] ఇత్యాద్ మాత్రములండుండును.

6. నూ తము.— శేయో వృంజనాని॥

త్రాష్ట్ర స్వరేథ్యం శేషో వర్హరాశిం వ్యంజన సంజ్ఞో భవతి। కూరాది న్వర భ క్రి పర్యనా ఇత్యర్థం కి సంజ్ఞాయాం ప్రామాజం మ్ : వ్యంజన ి న్వరాజ్గమ్ [21\_1] ఇత్కి

ేచక, వ్యంజనాని

్ మడివ్యాభ: 🗕

ఈసర్మాతముచే వ్యంజన సంజ్ఞ చెప్పబడుచున్నైది. పూర్విస్తూత ముచే ఆశాతము మొదలు ఔకారా స్ట్రమంగ స్పరసంజ్ఞ విధించబడినది. కనుక శేషః – మిగిలినవర్హలాశి, వ్యంజనాని, వ్యంజనములు.

వర్హహైశ్యాందలి ఆర్షక్రెయక్షకములలో స్వరములేవో చెప్పబడెను. అవికాక మిగిలినవి – అనగ కకారము మొదలుగ స్వరభ\_క్తివర్కన్షముగల "నలభైనాలుగు" అక్షరములకు "వృంజనము"లని పేరు.

ఈ సంజ్ఞకు "వ్యంజన ి స్వరాజ్ఞమ్" [21\_1] మొదలైన సూత్సము అందు ప్రయోజనముకలడు.

7. నూృతము:- ఆద్యా: వఞృవింశత్ నృర్మా: ః

్తిళాష్ట్ర వృంజనేష్టాదాని పళ్ళపొందతినర్లో "స్పర్మ్ సంజ్ఞా భవ టై! కథారాదయో మథారాన్లో ! సంజ్ఞాయా ి [1.2]; షోడకఆదితో స్పర్మ [14.-7] ! ఆధ "నవాదితో నమా నాక్షరాణి" [1.2]; షోడకఆదితో స్పరాణ (1.5); ఇతిపత్ ఆటోత ఇత్ వక్షవృమ్ ! "ఆడాన్" ఇత్ శజ్ఞాన్ల బ్రామా గో ఆర్థాన్ర మాచకిం! వృంజనేష్యాద్యా న తం నర్వేష్యాద్యా ఇత్ విజ్ఞేతున్ను 700

ఆద్యాః 1 పఞ్చవింశతి 1న్పర్మాః 11

మడి(పభ :-

ఈ సూడ్రముచే పృర్మ సంజ్ఞ చెప్పటడుచున్నది. ఆద్యాకంముదట నున్న; వళ్ళవింశతి = ఇదవదిఖడు; స్పర్మాకం - "సృర్మలు" ఆను సంజ్ఞ గలవియగును.

ఈ న్యూకరచనలో పూర్వన్యాతములందు (1-2; 1-5) వలె "ఆదితి?" అని చెప్పక "ఆద్యా?" అని ప్రయోగించెను. దీనివలన, మీద చెప్పిన "ప్యంజ నములందు" అను అర్ధము వచ్చును. అంతియే కాని "స్పరములందు" అను అర్ధము రాదట. అనగ వర్ణరాశిలో మొదడినుండి ఇరప్పై యైను అనుఅర్ధమును వారించుటకు "ఆద్యా?" అను వదము ప్రయోగింపబడెనని ప్రతిభాష్యరత్న కారుని వ్యాఖ్య ఇక ఈ సంజ్ఞాప్రయోజననుు "స్పర్మ స్పర్మపరం" (14-27) మొదలగు న్యూతములందు గలదు.

రాగ "క ఖగపు జ, చ ఛ జ ఝ ఞం, ట థ ఢ ఢ ణ, ఈ థ ద ధ మ ప ఘ ఖ భ మ — అను ఈ ඉరువదియైదు పాంల్లులకు "నృరృలని" పేరు.

8. నూడ్రము:- పరాశ్ృత్యాస్థ్నస్థాక ။

్తిఖాష్య: – స్పర్మేభ్యం వరే చత్వారో వర్హాం: ఆన\_స్థనంజ్ఞా భవ స్త్రీ । సంజ్ఞా యాం: ౖవయోజనమ్ "ఆ\_న్లహ్ఞా వరశ్చ సవర్హం అనునాసికమ్"(5-28) ఇత్యాది.

သံတာ ၊ ဆေမရုံသံ၊ မည္ညေကွာ း ∎

మణి్పభ:--

ఈ సూడ్ ముచే "అగ్దస్థ" సంజ్ఞను చెప్పాచున్నారు. పరాః = తర్వాత నున్న; చేత్రణ: = నాల్లు; అగ్దస్థాణ: - అగ్రాస్థలు. అనిన పూర్వము చెప్పిన స్పర్ఫాక్షరముల తర్వాతనున్న "య రల ప" ఆను ఈ నాల్లు ఆక్షరములకు "అగ్దస్థలు" అనిపేరు. ఈ సంజ్ఞకు "అగ్దస్థ పరశ్భ సవర్ణ మనునానికమ్" [ఏ-23] మొవలగు సూడ్ ములందు ప్రయోజనము గలదు. 9. సూ**త్రము:**...

ప**ే ష**డూ**ప్బైఐ**ః॥

သံဝီ၊ရစ်၊ <del>ေရ</del>ာ္ကြး။

మణిప్రభ:-

ఈ సూతమునే "ఊష్మ" నంజ్ఞను విధించుచున్నాడు. పూర్పము చెప్పిన అన్డస్ట్రాకంటె, పరే = తర్ఫాకనున్న; షట్ = ఆర్లు;ఈష్మాణు = ఉష్మలు. పూర్వము యుర్త ప — లు అన్డస్ట్రాలమ్ చెప్పబడిన్గది గోడు ఇప్పడు మీమి తర్వాతమన్న ఆదు వర్జములు "గక్క ష గ్రామా" అనునవి "ఉష్మ"లని పిలువబడును. జాగ ఈ అక్షరములకు "ఉష్మ" అనునది సంజ్ఞ. ఈ సంజ్ఞకు ప్రయోజనము "ఉప్పూ న్వర పరు" [4-16] మొదలను స్మాతములంను గలను.

ఇచట ఆవ ౖక్రికరమైన విషయమును గమనించుడు. ఈష్మనంజ్ఞగల పర్ణములు ఖిన్మ ౖహెశ్శాఖ్యల౸డు ఖిన్మముగ నున్నవి.

వాజననోయి. పా9తిశాఖ్య [8-22] ననునరించి ఈష్లు 4. శ,ష,న,హ అథండ్న బ్రాపెత్తాఖ్య ననునరించి [1-31] ఈష్ట్లు 7. గర్గవ,శ,షనమం తైత్రిలియ బ్రాపెత్తాఖ్య ననునరించి [1-3] ఈష్ట్లు 6. గర,శ,ష,న,గవ, మా. ఋజ్పాత్తాఖ్య ననునరించి [1-2] ఈష్ట్లు 8. గర,శ,ష,న,గవ, మా. ఖ

10. సూత9్ము: - స్పర్మానామానుమార్వేణ పఇ్చ పఇ్ఛ వర్గాకి తిళాచ్యి: - శృత్మానాం మధ్య ఆనుమార్వేణ పంచ పంచ వర్జాకి, పర్గ సం జాజి భవత్తి : కాడా-టాత-జా- అడియో జ ఞ ఇన మ- అన్నా ఇత్యర్థకి : సంజాట్రయోజనమ్ "టవర్గాన్న తవర్గ షరకి" (14-28) ఇతి ။ నృర్మానామ్।ఆఘపూర్వీణ।పఇఎపఇఎ! వర్గాం॥

మజి్ద్రభ: 🗕

ఈ స్పూతముచే వర్గపంజ్ఞను చెప్పుచున్నారు. స్పర్మానామ్--స్పర్మంకు; ఆనుపూర్వేణ-- కమముగ; వెఞ్ళ వెఞ్ళ-- ఐదేసి; పర్గాం-- వర్గలగును. స్పర్మాష రములు ఇకమై యైదు గడం! అందు పరనగ ఐదేసి వర్ణములు ఒకవర్గచెప్పుప ఐదువర్గలు అగును. ఈ ఐదేసి అక్షరములకు "వర్గ" ఆనిపేరు.

ఈ స్వాతమ్మే వర్గవిళజనము జరిగినది. కాని ఆవర్గలనెట్లు పిలుపై వలెనో చెప్పలేదు. ఈవిషయమును 27 వస్కూతమున "్రవథమో వర్గ్లోత్తరేస్తి

వర్గాళ్ళా," అని చెప్పెను. జాగ స్పర్మవర్ణములు, కవర్గ (క ఖాగ మ జ) చవర్గ (చ ఛ జ ఝ ఞ) టవర్గ (ట థ ఢ ఢ ణ) కవర్గ (త థ డ ధ న) వవర్గ (వ ఫ బ భ ము) అని ఐమ వర్గలు. ఈ సూడ్రమునకు భవయోజునము "టవర్గకృ తవర్గవడం" (14-20) మొదలగు సూడ్రములండుండును.

# 11. ప్రధమ ద్విత్య కృత్య చకుర్దోత్తమాం ి

టైఖాష్ట్ల ఏకై కస్మిన్స్గే యాథా కమేణ వర్హాం ప్రతమ ద్వితీయ తృతీయ చత్తున్నోత్తమనంజ్ఞా భవ్యి! సిడ్డిఓపి సంఖ్యా నిముత్తే నామని సంఖ్యాన్తరాడని ధానార్ధం సంఖ్యాన్తరం కథయితుం ప్రథమాది సంజ్ఞా విథానమ్! తత్కథమ్ ? కకారాడి సేపు ప్రభమాది సంజ్ఞా పత్యయార్థమ్! స్వరాడ్ నై స్టోష్మ్ ప్రభ్నితమ తత్సంఖ్యా సంజ్ఞా ప్రతిషేథార్థమ్! సంజ్ఞాయా ప్రయోజన్మమ్: ప్రభమ ఉప్పవరో ద్వితీయమ్" (14–14) తృతీయ ప్రస్థిమ్మా ప్రభ్నిక్స్ క్రిప్ క్రిప్ క్రిప్ క్రిప్ క్రిస్ట్ ప్రభావిక్స్ ప్రభావిక్స్ క్రిస్ట్ ప్రభావిక్స్ క్రిస్ట్ ప్రభావిక్స్ క్రిస్ట్ ప్రభావిక్స్ క్రిస్ట్ క్రిస్ట్ ప్రస్ట్ క్రిస్ట్ ప్రభావిక్స్ క్రిస్ట్ క్రిస్ట్ క్రిస్ట్ క్స్ట్ క్స్ట్

్వధమ ద్వీతీయు తృత్తీయు చతుర్దోత్తమా : 1

ముడ్షివళ:--

ఈ నూడ్డముచే శ్రగ్గతుందలి వర్ణములకు ప్రభమాది సంజ్ఞలను విధించు చున్నారు. జ్రహివర్గయండు ఇదేసి వర్ణములు కలిపుకడ : భాజికి క్రమముగ జ్రహమ, ద్విత్య, శృత్యం, చేతుర్థ, ఉడ్డమ అనునవి సంజ్ఞలు. నందేహము: వర్గాయందలి అక్షరములకీ సంజ్ఞ లేకపోయినను, వానిని ప్రధమ, ద్విత్మ, తృత్త్మ, చతుర్థోత్తమములనియే ఫిలుచుచున్నారు గర. మరల యీ సంజ్ఞాకరణ మొందులకు :

సమాధానము : - నిజమీ : కాణి ఈ విధముగనే స్వరములను గూడ, అ<sup>19</sup> ఈష్మవర్ధములనుగూడ వ్యవహరించవచ్చుగద : కనుక వానివిషయములో ఇట్టి వ్యవహారమును నిషేధించుటకు, ఈ నూ తము చెప్పఖడినది. కనుక వర్గయందరి వర్ణములకే ఈ వ్యవహారము ఉల్లను. ఇతర పెర్ణములనిట్లు వ్యవ హరించరాదు. కాగ ఈ గంథములో పథము, ద్వితీయాది ప్యవహారమ చే వర్గయందళి పథమాది వర్ణములనే గహించవలెను.

#### ఇక ఈ సంజ్రాభయోజనము:

" మైతమ ఈ ష్మవరో ద్విత్సుమ్" (14.12 "తృత్యంలో న్వరామా షవత్పరం!" (8--) "హాశారో హా చతురైషు" (2-9) "నాను త్రమ ఉత్తమ వరం!" (14-24) మొదలగు స్వాతములందు కలడు.

12. నూ[తకుు:- ఊష్మవినర్జనీయ [పథమద్విత్రా అఘాషాం:॥

త్సిఖాష్య: — ఈమ్మ్ఐక్స్ విశర్గనీయక్స్ పథమ ద్వితీయాక్స్ "అఘోషా" నంజ్ఞా భవస్తి 1 సంజ్ఞాయాంకి ప్రియోజనమ్ : "అఘోష వర్సుప్య సస్థాన మూష్మణామ్" (9–2) ఇత్యాది 1.

ఈష్మవినర్జన్యు ప9్తమద్విత్యాం । అఘౌషాం । మంది వర:--

ఈ స్కూతముచే ''అఫ్హాష'' యను సంజ్ఞను విధించుచున్నారు. ఈష్మవర్ణములారు, వినర్జనీముమొకటి, వర్గలయొక్క బ్రధమ ద్వితీము వర్ణములు వది. మొత్తం వీటన్నిటికి ''అఘోషలు'' అని పేరు. ఈ గ్రంథములో ధర్మధర్మలకృషేషముద, ఈవర్ణములకు అఘోష సంజ్ఞ విధింపబడినదని తెలియ వలెను. అఘోష యమనది షాజినీడ్సుము ననునరించి, బాహ్యావయక్న ములలో నౌకటి. కాగ ఈవర్ణములను ఉచ్ఛ రించునపుడు ఘోష యుండదు. కోన్మక ఇవి "ఆఘోషలు" అయ్యెను.

18. నూ[తము 🕳

న హంకారిః ⊯

ట్రింటాడ్య:— న భవక్య ఘీాష నంజ్ఞో హాకారి:। ఈష్మ్ తాా్ప్డి ఘోషంత్ర్మ్ ట్రాప్త్తి తదవచాదోఒయమ్॥

#### ನ।ಘ್ರ್ರಃ॥

మడిప్పల :--

ఈ సూ ౖ ఈ మా జే ఈ కారామునకు కళా పా షి? సంజ్ఞను నిషేధించు యనాన్నారు. హా జారము ఉప్పవర్ణములలో ఒకటికడి కనుక పూర్వనూ ౖ త ముచే హకారమునకు "అఘ్యా పేషి సంజ్ఞ పచ్చిపది. కాని అది ఇష్టముకాదు. అందుచే హకారికే హకారము; నజకాదు. అని చెప్పెను. కాగ హకారము అఘ్యా ష వర్హముకాదు.

14. స్టూతము :-

వ్యక్థానశేమ్లో ఘోషవ్హాన్ 🛔

త్రిఖాష్య :- అఘాబేఖ్య్ వ్యంజనశేష ఘాప్షక్స్ ఫ్లోళవత్ ! యద్య మ్యాష్మ్మ విపర్జన్ ము బ్రభమ ధ్విత్యేమ అఖా చేస్తూ శ్రీమ వ్యంజనశేషన్న పారిశేష్యాత్ ఘాగ్షక్ష్మ వ్యంజనశేషన్న పారిశేష్యాత్ ఘాగ్షక్ష్మ వ్యంజనశేషన్న మాధిశేష్యాత్ ఘాగ్షక్ష్మ వ్యంజనశేషన్న మండ్రా మ్రాండ్ కేర్వశేషాత్! అన్నరా అండ్రా మండ్రా సంజ్ఞానిస్టేక కి నుతే! షారిశేష్ట్యాదపి కండా కేర్వశేషాత్! అన్నరా అన్నరా సంజ్ఞానిస్టేక కి నుతే! షారిశేష్ట్యాదపి కండా కేర్వశేషాత్! అన్నరా అన్నరా పారా మాడ్రాన్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు అన్నరా పారా మాడ్రాన్లు మాడ్రాన్లు మండ్రాన్ ప్రభాశాన్లు కథా వ్యాప్షక్ష్మాత్స్ నాడ్ర్స్ మాష్ట్రాన్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు అత్ర మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మండ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మండ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మండ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రాస్ట్రేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్వేష్ణ్లు మాడ్ర్ ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మే ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్ ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రాస్ట్ ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రభాశ్మ్త్లు ప్రాస్త్ ప్రా

#### వ్యహైనశేష ा మెాషవాన్ ∎

మది ౖషభ:\_

ఈ సూత9ముచే "ఘోష సంజ్ఞి విధించబడుచున్నది. వ్యంజనశేష -మొగలిన హాల్లులనముదానుము: ఘోషవాస్-ఘోషకల్గినది. ఆనగ హాల్లు అలో, అఘోషనుడ్హ విధించగ, మొగలిన హాల్లులన్నియు ఘోషనంజ్ఞకల్గి యుండును.

ఇక్కడ చిన్నశంక, సమాధానములు చెప్పుతున్నాము.

పూర్వము కొన్ని హాల్లులకు అఘోషనంజ్ఞ చెప్పబడినదిగద : అంట్లి సంజ్ఞ లేని వ్యంజుము లన్ని యు — అనగ మిగలిన వర్ణములన్ని యు ఘోషవత్తు లనియొకద బావము. అది పరిశేషన్యాయిముచే సిద్ధించుచుండగ, మరల ప్రత్యేకసూత్రము ఎందుకు :

సమాధానము: - నిజమే: కానీ ఒక విషమము. లక్షజాజ్ఞానము కంటె అబిధాజ్ఞానము బలవత్తరముగద: మరియు శాడ్ర్రమునందు నందేహముండుట కనకాశము కల్పించరాదు. కనుక ఏవి "అఘోషవర్గములో చెప్పిన గ్లో, ఏవి ఘోషవర్లములగునో కూడ స్పష్టముగ చెప్పవలిను. లేనిచో న్వరముల విషమమునందనుమానము కలుగవచ్చును, అట్లే హాకారము విషమమునను సందేహముకలుగవచ్చును. కనుక శాడ్రమును సందేహరహితముగ చెప్పటకై ఈ సూతమును చెప్పిరి. ఈమాతము లేనిచో ఉత్తరోత్తర సూతముల విషమమున అనేక అనుమానములు కలుగును. కనుక, "ఇష్టసిధ్యర్థం, కంఠరపేణ మిగిలిన వృంజనములు ఘోషవర్ధములు అని చెప్పిరి.

15. సూతము: ఆపా ్రమోపాభ్యధి [పత్పరి పెన్తు,ప్రధాకి త్రిళాష్య: అప్పా........ఇత్యేతే శబ్దాంకి ఉపసర్గ నంజ్ఞాళవ స్త్రి నను ప్రవరావ నమన్మపనిర్ధర్వ్యాన్ ఇత్యాది పాడినీయా విశేషీణ భణస్తి కథ మత్ర మాత్రకృతా నిరర్గళమువనర్గా ఇత్రి శబ్దీన సంకుచితాం! ఉచ్య స్త్రే యజు రోద్ద విషయా ఏతాక స్త్రీపేత్ మెస్టివ్యమ్ ! తర్హి ,పపరావసం........ఇత్ సముచ్చయే విశేషపాఠ: కథముపలభ్యతే! ఇత్ పరత్వవిధానే తన్య కాతృర్యం, న తు ఉపసర్గ సంజ్ఞావిథానే విశేషపాథ: తస్మాన్మ కేనంచిద్వరోడ: సరణ్ఞాయా: వ్యయాజనమ్ : ఉపసర్గ నిమ్పూర్వో ఆనుదాత్తేవదే [[6\_]4] "! ఇత్కబ్జి [పకారవాచ్ #

ఆ, ్ౖప, ఆంషె, ఉప, అభి, అధి, ్ౖపత్, పరి, పి, బె \_ ఇత్ ఉపసర్గాం జ మండి\_వాళ:-

ఈ సూత్రముచే ఉపనర్గలను వివరించుచున్నారు. ఆ, ప్రత్య ఉపి అభ్, ఆధ్, పైశ్, పరి, వి, ని ... ఇవి ఉపనర్గలు.

♥క్కడ రెండు ్పశౖలు :-

1. ఉపసర్గలు ఈ పదియేనా: ?. పాణినీయులు "నిస్, నిర్, డుస్, దుర్-ఇత్యాదిగ మొత్తం ఇరమై రెండు ఉపసర్గలు చెప్పిరి మరి వాని సంగతేమి: ఈ అమమానం ఎలావచ్చింది అందే, సూత్రములోని ఇతికరణము [ఇవి యునుట] వలన కల్గినది.

సమాధానము: — రు.జుర్వేదమునందు ఈ వది ఉపసర్గలుగ వాడబడినవి. కనుక యజార్వేదమునకు సంబంధించి, ఈ పడియే ఉపసర్గలని ఖావించ పలెను. అనగ ఇచట "౪త్" శబ్దము [వకారవాచియే గాని, సంఖ్యానియు మనము చేయునది గాదు. కనుక పాజినీయులు చెప్పిన ఇరపై రెండును ఉవనర్గలే. కాని ఈ యజుర్వేదమునకు సంబంధించి ఈ పదిమా త్రమే ఉప సర్గలు. కనుక, మాకు ఇతర కాస్త్రజ్ఞులతో విరోధములేదు అని ఖాష్యకారుడు స్పష్టపరచెను.

ఇక స్కూత్రపయోజనము :-

"ఉపసర్గన్మాన్ని∠నుదాత్రేవదే (ర⊸14) అత్యాద్ సూ.తములందు గలదు.

l6. నూత9ము:**\_ వ**ర్ణకార్<u>త</u>రో వర్ణాఖాg∎

ုခါလာရွာ: కారోత్తరో వర్ణో వర్ణన్యాఒఖా, భవత్ 1 యధా "అధైకారేకారావితి" (4-8)। కారశబైః ఈ త్రో యుస్మాదనా కారో త్రంగి

# နာစ္ႏွုန္း ေတြ ေတြ သြင့္သြားႏွွွန္း

మడిడ్రవభ :--

ఈ స్కూతముచే ఒక వర్ణమును ఎట్లు వ్యవహరించవలెనో చెప్పవున్నా రుం కారో క్రిక్ "కారి" రూను దానిని తన తర్వాత గల్లిన, వర్ణక వర్ణము, వర్ణాఖ్యా ఇ వర్ణమునకు సంజ్ఞయుగును. ఏదేణి ఒక వర్ణమును పేరు షెట్టి చెప్పటకు ఆవర్ణము తర్వాత "కార" యునుదానిని చేర్చి పలుకవలెను. అనగ 'ఆ' అనుటకు "ఆకార"మని యుందురు. అకారమనినచో "ఆ" అనియో అర్థము. అట్లే ఇకారము, కకారము మొదలగు వర్ణవ్యవహారము వర్ణాభిధాన మని తెలియవలెను. ఈ నంజ్ఞకు "అదై కారేకారా" (4-8) మొదలగు నూత్ ములలో చ్యాకనము కలదు.

17, సూ త్రము: అకారం స్ట్రిపోత్ వృధ్ధానానామ్ । త్రామ్య : అకార వ్యవహితో వర్హి: కారశజ్జ్ తైతో వృంజనానామాఖాన్త భవత్రి యాథా "తకారశ ైకారమ్" (5—22) ఇశ్యాద్రి ఆకారేణ వ్యవహితో ఆకారశృవేతికి !

# అందారవృషేశంగి ఫ్ర్మాత్రానామ్ 🕡

మడిడ్డుభ :-

ఈ స్మూతముచే హాల్లులకు "శాధ" చేర్చి ఎట్లు వెల్ల పనెన్ చెప్పు చున్నారు. హాల్వర్లము తర్వాత "అ"ను చేర్చి కారచేర్చవలెను. ఈ స్మూత ములోనికి పూర్వన్స్ తమునుండి "కారో త్రం" అనునిన్లో యునువృత్తివచ్చును. ఆశారవృవేతి, కారోత్రం అనునవి వృంజనముల విశేయములు. కాగా, వృంజనానామ్ వృంజనములకు, వృంజనముల విశయమున, ఆశారవృవేత్యం అశారముతో వృవధానము గల్గిన, కారోత్ర రిక్ల "కార"యనుదాా నిని తనతర్వాత గల్గిన వర్ణము, ఆ హాల్లునకు అభిధానముగ్గును. ఆనగ హాల్లులు హాల్లు అశ్రర ములు గదికి కనుక పూర్వనూత్సముచే వీనికిగూడ 'కార' చేర్చివచో క్రాంకారం

#### <u>శైత్</u>తిరీయ (పాత్శాఖ్య

మ్కార ఇక్యాదిగ పలుకుటకు కష్టమగును.

కనుక వాల్లునకు 'అికారమును చేర్చి తర్వాత "కార"యన్ చేర్చి, ఓ నుఖముగ నుండును. క్—ఆ—కార<sub>ా</sub>కకారము మొదలగునవి ఆ యక్షరమున అఖిధానను లగును.

ఈ సూత<sub>్రి [</sub>వయోజనము "తకారశ్హకారమ్" (ఫ్—22) ఇత్యాది స్కూతము అందు గలదు.

18. నూ త్రము: నవిసర్జన్య జీహ్వామూలీయోపధ్మాన్యాను స్వార నానిక్యానామ్॥

త్రాణ్యం: — వినర్జనీయాడీనాం వర్ణక్వాబవిశేషాత్ కారో త్రత్వం ప్రాన్హ మనేన నీవార్యతే! నఖలు విసర్జనీయాడీనాం కారో త్రతా భనతి! కుంకం సర్వత్ ప్రాయోగాబనువలమ్బాత్! నను యాథా "వర్ణం కారో త్రలో నర్హాఖ్యా" (1–16) ఇంత్రి నర్జకబ్దవాడ్యప్రైవ కారో త్రత్వం " నకారోజకారమ్ (7.1; 136) అశ్యాధి! నతు ఫాచక స్పైప! అన్యధా వర్ణకారి! ఇత్ స్పాత్! తద్వద్విసర్జనీయా డీనాం అక్రాంబి పాచ్యాగ్మాణమేవ యా క్రమ్! నాబన్యథా! తథా సత్ వాచక పరతయా వరరుణాది విరచితం ఉదాహరణం " అవసానే రవిసర్జనీయం!" (14–15) ఇత్యాది అరుచిరమ్! ఇత్వేత్ మైవం మంస్థాం! వాబ్యానాం కేవలా నాము[వయోగాద్యత వాచ్యవాచకయోరభీద వివక్షయా సూ.తసరజీరతి ఉద హరణ గమనీకా!!

న₁ ఫినర్జనీయ జిహ్వామూలీయోపధ్మానీయానుస్వార నాసిక్యానామ్⊪ మండి[వళ:-

ఈ స్కూతముతే విసర్జనీయాదులకు కారవ్యవహారమును నిషేధించు చున్నారు.

ఈ సూత్రములోనికి "కార్త్రో వర్హాఖ్యా" యమనదియు, అకారవ్య పేశక అనునదియు పూర్వస్మాతములనుండి అనువృత్తి వచ్చును. కాగ,

"విసర్జనీయ జిహ్బామూలీయోపధ్మానీయానుస్వార నాసిక్యానాం అకా రవ్యపేతః కారోత్తరః పర్ణాఖ్యా న భవతి" అని అగునుం విసర్జనీయము (క) యము (గక) ఉపధ్మాన్యము (గప) అనుస్వారము (స) ులు— ప్రిక్ ఆకార వృవేశముగ కాని. శుద్ధముగ కాని కారో\_త్రత్వమా మునకు అభిధానము కాదు— అని సూ క్రార్థము.

సూత్రము 16, 17 ల వలన వృంజనములకు ఆంజారవ్యవహిత కారాభి ధానము వచ్చుచుండగ, హల్లులగు విసర్జనీయాదులకు ఆట్టి వ్యవహారము ఈ సూర్రముచే నిషేధింపబడినది.

అవును, లో కములో విసర్జనీయాడులకు కార్\_త్రత్వ వ్యవహార మెచ టను లేదు కడి మరి యా నిషేధనునవనరము గడి! నిజమే! అయితే ఇక్క డౌక విషరుమును గమనించవలెను. అకార, కఠారాది వర్ణములు, వాచ్య మగు ధ్వనికి సంకేతములు. అనగ 'క' అనునది వాచ్యమునకే సంకేతమగు చున్నది. అనగ, వర్ణత్వము వాచ్యమగుదానికే గాని, వాచకమగుదానికి కాదు గడి! అలాటప్పడు విసర్జనీయాదులచే వాచ్యమగువానికి కూడ వర్ణత్వ మున్నది గడి! కనుక, వర్ణముకంటె కారత్వము చెప్పటడెను కనుక, యుచబ గూడ కారత్వము పచ్చుననుకొందురు. కనుక, అట్టి అవకాశము లేదని చెప్పు టకే ఈ నూత్సి వావశ్యకము అయ్యెను.

అట్లు పాచ్యమగుదాని సంకేతములనే మనము ్వాయుచున్నైచో, వధరుచాదులు చెప్పిన "అవసానే రవిసర్జన్యు (14-15) అనుచోట విసర్జ న్యా అను పదమనుపపన్నమగును కద? అట్లు గాదు. ఇచట వాచ్య వాచకములకభేదమునంగీకరించి, చెప్పబడినది. కనుక యుచట అరుచిలేదు-అని [తెభాష్యరత్మ కాడడు చెప్పెను.

#### 19. నూత9ము:\_ ఏఫస్తు రస్యం

త్రాష్య: — రాంగ్ర్మ్ శ్వాత శబ్దా ఆంశ్యా భావత్తి యధా "రేభోష్మ్ పరంం" ( 3-2) అంది రేధాన్య వ్యంజనత్వా∠విశేషాత్ పా\_వుం కారో తైరత్వం, ఆంకార వ్యవే తత్వం చే తదుభ నుం "తు" శబ్దో నివారముత్తి అన్యేత్వన్యధా మన్య స్తే ఆంకార వ్యవేతత్వ మ్వేత్తి తదసాధు, తధానత్ కదాచిత్ ఏహో తైరతాం, కదాచిత్ కారో కృఠతా చేతి చికల్పు! తథానతి రేఫోష్మనంయోగి రేళ న్వరల్లైకి (21 – ఫ్); "రషహర్వ్ హావన్" (7 – 11) అత్యాది! న త్వేవం కారో కృఠత్వమంపె వికల్పేన స్వీకృతం కృతచిత్! తస్మాదన్మదు క్రైవ్ మీమ యు. కృస్తు శబ్దాధికి!

ఏఫః! తు. రన్య‼

మణి్దభ : 🗕

ఈ స్వాతమ చే 'రి' వర్జ్జ్ బ్బారణ విధానము చెప్పబడెను. రస్య-రవ ్ట్లమునకు; ఏఫక -ఏఫ చేర్బవలెను. అట్లు ఏర్పడిన "రేఫ" అనుపది " ర " వర్ణ్మునకు అభిధానమగును. స్వూతముందలి "తు" శబ్దము పూర్వ సూత్రి ముల వలన, ర-వర్ణము వ్యంజనమగుటచే, వచ్చెడి అకారవ్యవహిత కారో క్ర రత్వమును, కేవల కారో త్రరత్వములను వారించును. కనుక రకారమనిగాని, ర్-కారమనిగాని ర-వర్ణమునకభిధానము కాదు. "రేఫ" యునునది మాత్రమే ర-వర్ణమునకు పేరు అగును.

అయితే కొందరు "కు" శజ్జము నిరర్ధకమనుచున్నారు. వారి మతము ననుసరించి ఈ వర్జమునకు అకారవ్యవహిత కారో\_త్తరత్వము ఉంటుంది. ఈ నూత్రముచేత ఏహి \_శ్రశ్వం ఉంటుంది. కాగ, రకారమని రేఖ యున్నిగాడ వ్యవహరించవచ్చును.

అయితే వారి ఈ అభిపార్తుం సరిగ లేదు. ఈ ద్వివిధన్యవహారము నంగికరిస్తే కొన్ని బోట్ల రకారమని, మరికొన్ని బోట్ల రేభయని వ్యవహార వికే లృము సిద్ధించును. అంతేకాక సూత్యములందు (21-15); (7-11) ర, రేఫ, అని వ్యవహారము కన్పించుచున్నదే కాని రకారమనెడు వ్యవహారమొచటను లేదు. కనుక ఈ సూ కమునందలి "ఈ" కట్టము 16, 17 సూ తములుచే వచ్చు కారత్వ, ఆకార వ్యవహితకారో త్రత్యమును రేఘకు వారించును — ఆని మేము చేసిన వ్యాఖ్యనమే యు క్రమైనదని — త్రిశాష్ఠ్రత్మ కారుడు చేస్పు చున్నాడు. 29 సూత9ము:- ౖహస్వ్ ఇర్డ్త్రిరస్థయాణామ్ #

త్రాష్ట్ల వర్హ్త్రో మాస్ప్ వాన్పదీక్ష ప్రాంతాలు భవతి! యుథా "శవర్హ పరేమ్కారమ్" (18-4) అత్యాది: పర్థశబ్ద ఉత్తరో యుహ్మాడసా పర్హ్త్రకు!

ညြံးက်ႏွူး၊ နာဂ္ဂ်ီမြိတ်၊ ခြံတေတာ့သားသြား၊၊

ಮದೇಏ⊈:-

ఈ స్కూతముచే హ్రాస్పవు యొక్క అభిశాధా క్రిస్త్రీ చెప్పడున్నారు. స్కూతమందు "[హాస్వ" మనుటచే, ఈ స్కూత్రము అచ్చునుగూర్చి చెప్పు చున్నదని నృష్టమే కరు కనుక, వర్ట్లో త్రికి "వర్ల" యనుదానిని తర్వాత గల్గిన హ్రాస్వక ఆ హాస్పమగు స్వరము; త్రామాణాం ఆ మూడిందికి, అనగ హ్రాస్వ దీర్ఘ ప్లత స్వరముల మూడిందికి; ఆఖ్యాభవతి అభిధానమగును.

కాగ అకారమనునది కేవల హ్రాస్స్ ఆకారమునకే కాక, దీర్హ ప్లత అకార ములకు కూడ వాచకమగును. ఇట్లే ఇతర స్పరములు ఇ, ఈ లు. మరియు ఋకారమునకు ప్లకము లేదు. గనుక అది హ్రాస్స్ దీర్హ్ ములకే వాచకమగును. ఈ విధముగనే ఏ ఐ ఓ ఔ-లు దీర్హ ప్లకములకే వాచుకములగును. ఈ నూ క ప్రయోజనము " ఇకర్ణపరం ఏకారమ్" (10-4) ఇశాంధ్రి నూ తము అందు గణదు.

21 సూ[తము:- అకారో వ్యాజైనానామ్11

త్రాష్య :- మృంజనానామకార ఆఖ్యాభవత్వి యధా "తూరశ్వకారం' శవ ఈ వరం (5-22) ఇత్యాది! కారశజ్జోత్రత్వం ఇదం చే వికల్ప్యత్తి! సముచ్చయే త్వకారవ్యవేతో వ్యజ్ఞానానామ్ (1-17) ఇత్ వ్యర్థం స్యాత్! నను తర్హి కారో త్వ రశా కిమర్థాం: తదానీమప్ స్వరూప్య అంకరలాఖాత్! స ఏవాడడాక్కా భవతు! నేత్యమ్!! శిజ్ఞాదిశాస్త్ర ప్రసిద్ధ సంకేశానుసార్య ఇత్ ఎరిహారం! అవరేతు సంభ రాస్తే-అకారం! సర్వ స్వరా వైస్య వృంజనస్య బాహార్ ఇత్! మంధా "మనం కేష్మే." (5-2-1-7); ఘనా ఘను జోళలు (4-6-4-1); "ఉధ్ధశాను జైమ (2-6- 2-4); ఇత్యాది "న క్షవరు" (8-8) ఇత్తి నిషేధన్య ఉదాహారణం స్యాదిత్రి తదసారమ్! కృతకి: "వాఘాష పూర్ప\_స్ట్రజ్ఞమ్" (7-18) ఇత్తి షపూర్పత్వాత్ తకారస్కటితేష్ట కృతే ఇమ్ ట్వా ఇత్ స్యాత్! కించ "మువన హి స్వర పెరిషు" (12-4) ఇత్యత స్వరవర శబ్దో షార్టు స్వాత్! భవనృతే సర్వ స్వరా స్వస్య స్వీకార నిమమాత్! తస్మాదనుపవన్న మేవ తనృతం మనృహి, కింతు వర్ణమాత9స్వాటలక్యా!!

అకారః। వ్యక్షానానామ్॥

మడ్కిపభ : 🗕

ఈ సూత్రముచే వ్యంజనములకు ఆకారో తైర-అభిధానము చెప్పబడెను.

పూర్ప సూత్సమునందు వృంజనములకు ఆశారవృవహిత, కారో తైరాభి ధానమును చెప్పెను. ఇపుడి నూ తముచే కారో తైరత్వమక్కరలేకయో, కేవ లము ఆశారము చేర్చుటచేతనే హాల్లు వాచ్యమగునని చెప్పాచున్నాడు.

అకారక-అకారము; వ్యంజనానామ్ మాల్లులకు; అఖ్యాభవతి మాచక ముగును. అనగ కకారమనుటకు బదులు "క" యనిన చాలును. అట్టే ఇతర హాల్లులు. క, మ, యు అనునవి క్రమముగ క్లమ్ ఎ్.అను వానికి వాచకములగునిని సూత్యార్థము.

అయితే కొందరి మతములో ఈ ఆశాధము చే దేనల హల్లు మా తమే శాక, ఏ అమృతోనున్నను ఆ హల్లుకట వాచకమగును. అనగ వారి మత ములో 'క' అనినచో దేవలము కశాధమే శాక, కి, కు, దే ఈ విధముగ ఆజన్హమగు ఆ హల్లునట వాచకమగును. ఆ విధమగు వారి వాదనట "న క్ష వరం?" (శ్రీ) అను సూ తమునకిచ్చిన ఉదాహాధజలే ఆధారము. అచట "మనం కేమం" అని ఒక ఉదాహాధణ. శ్రీ.ని. సూత్రం "క్ష"కు పూర్వ మందున్న వినర్గ లోపించడు అని చెప్పను. సూ తమందు "క్ష" అని అశా రాంతము చెప్పబడెను. శాని, ఉదాహారజలో " జే " అని ఏశారా సైము కలదు. అట్లే "ఘవాళునం కోళణం" అనుచోట "జో" ఉని ఓశారా నం కలము. "ఉక్రశాసం జైమ" అనుచోట "జా" ఇని ఆశారా సైము కేలదు. కనుక ఈ ఉదాహరణలను పరిశీలించగ స్వూతమందు "డ్" యని ఆశా రాస్త్రము చెప్పినను ఆయక్షరము జ్లే, జ్లో, జ్లా ఇత్యాదులను కూడ గ్రహిం చుచున్నది. కనుక అకారముతో కూడిన హాల్లు కేవలము ఆదంతమగు హాల్లునేగాక ఆహాల్లుయొక్క అన్ని అజ్యారూపములను (సర్వ స్వరా న్య ములను) చెప్పాను.

[జెళాష్కరత్నకారుడి వాదనను అంగికరించడు. పైన చెప్పిన వాదము అసారమొది. లేదా పేలవమైనది. పై వాదనను అంగికరించ నట్టైతే "వాఘాష పూర్వ నష్టం" (7–13) అనే నూత9 ప్రకారం "ఇషేత్వా" ఆనేచోట "ఇషేట్వా" అనే దూపం రావలనీ వస్తుంది. అది తప్పు. "ఇషేత్వా" అనునది సాధుపు.

అంకో విషమము, "మువన హం స్వర వరేషు" (12.4) అనే స్వాతంలో స్వర వరేషు అనే పడం అక్కరలేకపోవును. ఏమంజే మీ మతంలో అంకారా నై మగు వ్యంజనము, సర్వ స్వరా నై వ్యంజనమునకు సంకేతము గడ. మరి అవుడు "మ వ న హ" అనిన బాలు కడ. "స్వర వరేషు" అని అక్కర్లేదు కడ. కాని స్వాతకారువు "స్వర పరేషు" అని స్పష్టంగ చెప్తున్నాడు. కనుక మీ వాదన సరిమైనది కాదు. అకారముతో కూడిన హాల్లు కేవలము హాల్లునకు మాత్రిమే. వాచకమగును. కాని సర్వ స్వరా నై హాల్లునకు వాచకము కాదు.

సరే అట్లే యుగుగాక: మరి అకారమే అనగ అకారో త్రత్వేమే వ్యం జనమునకు వాచకమైనపుడు, మరల ఆకార వ్యవేత కారో త్రత్వమును చెప్పట ప్యర్థను కడ మరి ఆ సూత్రము (17) వలన ప్రయోజనమేమి: నీజమే: అకార వ్యవేత కారో త్రత్వనును హాట్లునకు చెప్పటకు మరియొక కారణ మన్నది. ఇకర శాస్త్రములందు, శిక్షా గ్రంథములందు ఆట్టి వ్యవహారము కలను. కనుక వాన్ని డృష్టిలోనుంచుకొని, విస్తృతముగనున్న న్యవ హారము కనుక, డీనిని కూడ పరిగణనలోకి తీసికొనుటచేత "ఆశార వ్యవేత కారో తైనాశాృనము" వృంజనములకు సూత్రీకరించబడెను.



## 💆 8 ္ င်တာြ ခဲ ေနာ္မွာ

22 నూత9ము:- గ9హణన్య చ#

్థిఖాష్య: — లక్షణం న్మ్మింకం చ గ్రహ్ణమ్కు చ్యేంద్రి గృహ్యాత ఇంత్రి గ్రహ్ణమ్: గృహ్యంతే ఒనేనేత్ న్మ్మింక్ మప్పి గ్రహ్ణమ్: పడై కడేశక బ్రాంత్రి పడికమ్తి యాపత్: చకారక పూర్వ నూ త్ర్మింకం అకారమా కర్హత్: గ్రహ్ణన్య బ్రాంతిపదికన్న నర్వా వస్తన్న అకారక ఆఖ్యా భవత్: యయా "క్రీంత్రిక్కి శిలా" (16–26) ఇత్ పర క్రీలి శబ్దో లక్ష్మ్. ఉదా హారణం యుథా "క్రీ శిలశృతుర్ధక" (5-5-9-2), క్రీలి శబ్దో లక్ష్మ్. యుథా ము చ (4-5-9-1) కి ఓస్టీమక పరోలుప్యంతే, (0-14) ఇత్ కు నిమ్మితమ్! యుథా స్వా ఓస్టాళ్యామ్ (7-3-16-1) ఉపయామనుధరేణో స్టేన (5-7-12)" ॥

### ္န-ုဂ်ဘ္အာလႏွဴ႔ မာ။

మణిౖపభ :\_\_

ఇచెటి సూత్రమందర్ గ్రహ్హర్మమనకు లక్ష్యము, నిమిత్తము అను రెండర్థములు కలపు. "గృహ్యతే ఇశి" గ్రహ్హము అనగ లక్ష్మమన్మ మాట. అట్లే గృహ్యతే అనేన ఇశి అను ఆర్థమందు చెప్పటవలన గ్రహ్హహ్హమనకు నిమిత్తము" అని కూడ అర్థము చెప్పవచ్చును. అనగ ఏదేని ఒక న్యూతము నకు లక్ష్మను పదము, అట్లే ఏదేని ఒక వ్యాకరణ కార్యమునకు నిమిత్త మగు పదము— ఈ రెండును కూడ "గ్రహ్ణ శబ్దార్థములే. కాగ వదైక దేశ మగు "చాతిపదిక" అని ఖాపము.

అక స్టూతమ<sup>.</sup> లీ "చ" కారాము పూర్వస్తా<mark>తమునుండి "ఆకారం"</mark> అను పద**ము**ను ఈ స్టూతములో నికి అనునృత్తము చేయును. కాగ,

్గహణన్య సర్వాకస్థన్య ౖపాతిపదికన్య – అ**డ్డ ని**మిత్తమగు ౖ**పాఊ** పదిక బౌబక్క అన్ని రూపములకు ఈ ౖపాతి దిక రెమక్క అద**ంకమావ**మే వాచకమగాను – అని సూ ౖతార్థము. అందుచే సూడ్రమునందు లక్ష్మముగగాని, నిమిత్తముగగాని చెప్ప బడిన ఆదంతమగు బ్రాతివధిక కేవలము బ్రాధమైక వచనమునకే గాక అన్ని విశ్వత్తిరూపములకు గూడ వాచకమే చుగును..అని ఫరిశార్ధము.

ఉదాహరణలు: క్రీశీల క్రీశీలా (16.26) స్వాతములో రొండక "క్రీశీలా" పదము లక్ష్మము. ఉదాహరణలలో "క్రీశీలాను చేక్షనుణాయచ"; క్రీశీలశృతుర్ధక—అను పదములు గలవు. అనగ స్వాతమునంకు అక్ష్మము అద్వపదముగ నిచ్చినను, స్వాత్క్ష్ కార్యము ఇతర విభక్షులందున్న లక్ష్మ పదమునకు జరిగినది గద. అట్లే 10–14 స్వాతము "ఓష్ట" పదమునకు ఫూర్వ పద్మానకు అద్వప్పులు అవదము, దాని యొక్క అన్ని రూపములకు వాచకమగును—అని స్పష్ట మయ్యాను.

23 నూ[తము:🗕 అంకార ఆగమ విరాంధీ లోపినామ్#

్తిళాప్పు: ఆగమాద్నాం ఆశకరశ ఇక్కళాపు లాకర్ళాతి ైకధమా విభ కేమ వలక్షణమ్)

ఆగమన్య యదా—"ద్విత్మ చతుధ్యాన్ను వృ౦జన్ తైరయొక పూర్విక (14–5)4 వికారిణ్ యుథా—ఆధ నారిక ఇకారమ్ (7–1); లోపిన్ య ఛా-తృష్ట్యకియా నాపూర్విక పే—19); ఇత్యేకవచనాని॥ లారొ లకారమ్ (స్ ?5) ఇత్తి ద్వివచనమ్! ఆనుపూర్వ్యాస్ నానిక్యాకి (21–12), ఇత్ బహుపచనమ్! ఆగమశృ వికారిచ లోపిచ—ఆగమ వికారి లోపినక తేషామ్!!

ಅಂಚರ್¢ ⊨ಆಗಮ ವಿಕ್ರಶ್ ಾಮ್ "

మణ్మిపభ:-

స్తామునండున్న "ఆం" కరా స్థమగు పదేము. ఆగ దేవనకు లేదా ఏకా గాగానకు లేదా లోవమునకు వాచకమగును. ఆశకారా స్థామగుపదేము అనే. 1 1

్రత్మైక వచనా నైపదముని ఖావీము. అయితే ఇది ఉపంద్రణము మాత్రమే. అనగ నూ తమందున్న ప్రధమా విభ క్తి ద్వివచనరూపము తేదా బహుష్థన రూపము గూడ ఆగమ వికార లోపములకు వాచకమగునని ఖావము.

ఈ కింది ఉదాహరణలతో సూ. తార్ధము స్పష్టము కాగలదు. అగమ మునకుదాహరణమ: - "ద్విత్ము చతుర్ధయోస్తు వృంజనో తైన యోకి పూర్వకి (14-5). ఈ సూ. తములో "పూర్వకి" యమనది అశకారా న్రమగు పదము. శనుక ఇది అగమవికారి లోపులలో నాకదానికి వాచకమగును. కాగ, ఈ సూత్యములో ఆగవాము చెప్పబడినది. స్వరమును పూర్వమందు, వృంజన మును పరమునందు గల్గిన, ద్విత్ము చతుర్థ పర్ణములకు (కమముగ ఆవర్గ యొక్క ప్రతమ, తృత్ము వర్ణములాగమముగ పద్భును —అని సూ. తార్ధము.

ఖికారమునకుండా హారణము:⊷ అధ నకారక ఇకారమ్ (7-1) ఈ సూౖతములో శని"కు ఇశ్వము చెప్పబడినది. ఇది వికారము. శన" అః కారా\_నౖఘు.

లోపమునకుదాహరణము :- "త్మైన్యేకయా సభూర్వం?" (5-19). ఈ స్టూతముచే "త్మైన్డి శబ్దము తర్వాతనున్న పదములోని, చివరి వర్ణము భూర్వ వర్ణముతో కూడలోపించును. అని లోపమును పూర్వం! అను ఆంకారా\_న్న ముచే చెప్పెను. ఇవి ఏకపచన రూపమునకుదాహరణలు. ఇక "లవరౌ లకారమ్" (5-25); "ఆను పూర్వ్యాత్ నాసిక్యాం!" (21-12) అనునవి క9మముగ ద్వివచన బహుపచనములకుదాహరణములు.

24 నూ త్రము: \_\_\_\_\_\_ [గహణం వాణ

ုခါတူးဆံ္တွ: తేషామాగమాదీనాం కృచ్ఛిద్దహణం వా భవత్రి ఆంశ కారేజ వినాఒపీతి తాతృర్యమ్

ఆగమన్య యధా- "ఆద్ర స్థాంతింగా (16–29) ఇత్యాది! వికారిణో యధా- "హెనా<sub>డ్</sub>డుప<sub>్</sub> మానం చ" (7–1) ఇత్యాది! లోపినో యథా- "ఏషగన్య" (ఏ-1ఏ) ఇత్యాది"

#### ကြေဘာအသီး၊ ဘာ ၊၊

మది్ౖపభ:\_\_

పూర్ఫనూ క్రమునందు లోపాగము వికారీణులగు లక్ష్యము గాని, నిమి క్రము గాని సూ క్రమున ఈ కారా స్ట్రామంగ నుండు పదముచే గ్రహింపుడునని చెప్పబడెను కద. ఇపుడీ సూ క్రము చే అట్టి ఈ కారా స్ట్రముగు పదమునువాడ కుండ లోపాగమవికారాది కార్యములను పొందిన పదములను సూ క్రమున క్రామాగించుట ద్వార, ఆచటజరుగు ఆగమాదికార్యము లను తెలుపవచ్చునని సూ కార్థము ఆగమాది కార్యమనుపొందిన పదములయొక్క గ్రహణం ప్రమా గమే జరుగును. సూ క్రముందలి "వా" పూర్వనూ క్రమందలి ఈ కారమును ఈ సూ కమున నిషేధించును.

ఆగమము నకుడా హరణ: - "ఆడిర ్రాం హరిః (18-28) ఈ న్యూతముు "అంపాతి" అనుపడమున తొలివుచ్చు తర్వాత అనుస్వారము నా గమముగ విధించుచున్న డిం శాగ, "అహందిః-ఆ ్రాం తీ", యగును. అ ్రాం తీ యను 'శార్యయగు శద మునే న్యూతమున వాడిరి. అట్లో,

విశారిశి ఉదా హారజము.; - "హాన్యాడు వ్యమానం చ" (7-2) ఈ న్యూతము చే "నికి" ఆను ఉపనర్గను పూర్వమందు కల్లిన హాన్యాత్, ఉప్యమానమ్ అనువదము లలో నున్న నశారమునకు అత్వము విధించబడినది. కాగ నిర్హథ్యాత్! నిరు భ్యమాణమ్ ఆని రూపములుండును. న్యూతమునందు కార్యఖాక్కులగు హాశ్యాత్, ఉప్యమానమ్ అను పదములే వాడబడెను గాని అంకారా\_నృవదము లుగ వానిని వాడలేదు. అట్లో,

లో వమునకుదా హరణ: — "ఏషసస్య" (5-15) ఈ నూ త్రము ఏపుం: సుం స్టుంత ఈ పదములలోని విసర్గ తర్వాత వ్యంజనమున్న బో ఆ వినర్గ లోపించు నని చెప్పాను. కాగ యిచ్చట వినర్గకు లోపము విధించబడినది. అయితే సూత్యమునండు కార్య ఖాక్కగు పదమునే వాడిరి. కనుక, ఈ విషయము అన్ని జిని పర్యాలో చన చేముగ సూ తమునందు ఆగమాది కార్యముల నిందు పదము అంకారా స్థమంగ చెప్పనక్కళిందనికూడ తేలినది.

25 సూత్రము:- ఆనన్న ా సందేహ్ 11

్తింభాడ్య: — సందేహి సత్యాసన్నం వర్ణం వదం వా గృష్టీయాత్! "స్వయ మాతృద్ధాం చే వికారిణిం బో త్రము" (ఎ-3-7-1) ఇత్యతి చకారద్వయ సంభ వాత్ 'ప[గహ నిమి త్రేష్న కతరిహోళ్ళపాదానం కర్తవ్యం ఇత్ నందేహే యుదాసన్నం కార్యభాజ స్థేమి స్వీక్ రైవ్యం! బో త్రేమ్ (4-11) ఇత్ సూ తే! వర్జన్య యుథా—" "ఆపృషత్" (4-15) ఇత్యాది.

ఆసన్నమ్, సందేహ్మ్

**మడి**ౖపభ

ఈ సూత్రముచే స్వూతమును అన్ననుము చేయు విధానము చెప్ప బడుచున్నది. సందేహే సందేహమున్న స్థలములలో ఆసన్నమ్ అసన్న ముగ దగ్గరగ నున్నదానినే ౖగహించపలెను.

ఏదేని సూత్రమును అక్ష్యమునందు ప్రవ\_ర్తింపచేయుట యందు సందే హము కల్గినచో, అక్ష్యమునకు దగ్గరనున్న పదమునుగాని, పర్ణమునుగాని గహించవలెను ఆని సూత్రావము.

ఈ కింది ఉదాహారణలు ఈ సూ తాశముమును సృష్ణము చేయును. చోత్తమే (4-11) అనునది యొక సూ త్రము. 'చ'ను పూర్వమందు గల్గిన "ఉక్తమే" శబ్ధమండలి చివరి యచ్పు వగహ యగుననీ ఆ సూ తార్థము. ఇపుడీ సూ తమును "న్నమమాతృద్ధాంచ వికర్ణిం చో త్రమే" అను వాక్యమున డవ రైంఓటే ను వలెను. ఇచ్చట రెండు 'చ'లు గలపు. కనక పూర్వమందున్న 'చ' గ దీనినీ గ్రామించవలెను. రెండును, "ఉత్తమే" యను చానికి పూర్వమందున్న పేగవం నుళ్ళంచేహము అపుషు "ఆనన్నమ్" అని సమాధానము, ఈ 21 వ. సూ త్రముచే వచ్చును. కాగ, 'ఉత్తమే' శబ్దమునకు దగ్గంగనున్న "చ" నే, సూ త్రిమ మముగ గ్రామించవలెను.

అట్లే 'పృషత్' శబ్దమునకు ప<sub>(</sub>గహత్వము చెప్పబ**డినది. అయికే** ప్రత్ పృషత్ శబ్దమునకు ఆ సంజ్ఞ ఇష్టము కా**దు. కనుక, దానికి** దగ్గరగ న ై ఒక ఆక్షరము " ఆ "ను ైగహించి దాని తర్వాత నున్న కృషతీ శ్వము మార్రామ్ ప్రైవేటి రెడ్డు మార్రామ్ ప్రైవేటి శ్వము మార్రామ్ ప్రైవేటి శ్వమునకు 'ఆ' పూర్వమం దున్నది గనుక ఇచేది కృషత్ శ్వము పర్తిగా మగును. అంతిముకాని "పృషత్ శ్వము ప్రైగాల మృషత్ శ్వము ప్రైగాల మృషత్ శ్వము ప్రైగాల మృషత్ శ్వము ప్రైగాల వృషత్ శ్వము ప్రైగాల కృషత్ శ్వము ప్రైగాల కొదు.

ఈ స్కూతము, శాడ్రైరచేశా ప్రాంశమనక నం ంధించిందని నాయళీ ప్రాంథినము. మనాఫే దేని కార్యమను ప్రించులక గ్లేశంచిన పదము, అనే<sup>8</sup> స్థలములందున్నపుడు, మనిమేస్థలమునంకున్న ప్రమునకు కార్యమునుస్దే శించితమా తెల్పుటకు, స్కూతంచనలో అపదముతో పాటు దానికి దగ్గంగ నున్న ఒకటి రెండు పదములను లేదా వర్ణములను కూడ కలిపి స్కూత్కలించ పలెనని స్కూతకారుని యఖిప్పామనును కొండునుం. అనగ స్కూత రచన నందేహమునకు తాపు లేకుండునట్లు జరుపవలెను కద. కనుక స్కూతకారులు ఈ జాగ్రత్తను వహించవలెనని ఈ స్కూతము హెచ్ఛరించుతున్నది,

26 నూ త్రము:- అనేకస్యాఒప్ ။

అనేకన్య । అపి 🛚

మణి(వభ:--

ఈ స్కూతము పూర్వసూత్సమునకు మరికొంచెము వివిధ మాత్సమే. 'అపి' శబ్రము పూర్వస్కూతమునుండి "సందేహి" అను వదమును ఈ స్కూతము లోనికి అనుప్పెత్తి చేయును. పూర్వస్కూతమున సందేహను కల్గ్ చో ఒకవదమును గాని, పర్ణమునుగాని దగ్రగామన్న దానిని గోహించి స్కూత్క రించ వలెనని చెప్పబడినది. ఇషడీ స్కూతములో అడినరమైనం రెండుగాని అంతకన్న ఎక్కువ పడములను, లేదా అశ్వమ లైనను గ్రామంచి స్కూత్క రించ వలెనని చెప్పబడినది. డీనికి "తిష్ట్ స్ట్రేకయా సపూర్వ?" అను స్మూత ముదాహారణము.

ఏకయా శబ్దములోని "యా" కు లోవము విధించవలెను. అట్లని ప్రత్యీ "ఏకయా" శబ్దములోని "యా" కు లోపము రారాదు. కనుక తిష్ట నై శబ్దము పూర్వమందున్న, ఏకయాశబ్దము పరమందున్న ఏకయా శబ్దములోని చికరి యచ్పు పూర్వనర్ల ముతో నహ లోపించును, అని చెప్పబడినది. కాగ, తిష్ట సై ఏకయా ఏకయా అని ఉండగ. శంపాతలో మొదటి 'ఏకయా' లోని యాలోపించగ "ఏక ఉఏకయా అని ఉండగ. శంపాతలో మొదటి 'ఏకయా' లోని యాలోపించగ "ఏక ఉఏకయా అని క్ష్మాన్యే కై కయా యని యగును. అపుడు "తిష్ట్ న్యే కై కయా" యని యగును, అన్య క్ష్మాన్యే కై కయా" యని యగును, అన్య క్ష్మాన్యే కించూ చానం కరోత్యేకయైకయో ఒక్సర్లమ్ (ది-19-1) అనునది ఉదాహరణ.

అట్లో, ఏపో\_కృరే" (4-1 ) నూడ్రము గూడ "ఏప" అను అక్షరములు పూర్వమండున్న "ఉ\_కృరే" శబ్దము బ్రాగ్హ్ల్ యగున్ని బెప్పచున్నడి.

కాగ, పూర్వోదాహారణములో రెండు వదములను, రెంత్రప ఉదాహారణలో రొండక్షరములను [గహి౦చి, అక్ష్యపదముఖో నూశ్)శరణ జరిగెను.

నిజముగకు 2ువ. నూ తము చేతనే ఈ 26. వ. నూ తార్థము కూడ గ్రామంచ బడును. కనుక 26. వ. సూత్రమనవసరమని w. D. విట్నీ వం డితుడభిప్రామవడెను. అదయు క్రమ్ యనిపించును.

27 సూ త్రము: — ప్రధమా వర్గ్రాత్త్రో వర్గాఖ్యాణ్

్ తిళాష్య్... వర్గశబ్ద్ త్తరికి బ్రాధమికి స్వవర్గస్యా  $2 \, 
ho_0^2 \, \phi$ వర్గ  $3 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తిన్గ వర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తన్గవరికి  $3 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తన్గ వర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తన్గ వర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తన్గ పర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తన్న పర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  తిని పర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  పర్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  స్టార్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  ప్రభాగి స్టార్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  ప్రభాగి స్టార్గ శబ్ధ  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  ప్రభాగి స్టార్గ శబ్ద  $4 \, 
ho_0^2 \, \phi$  స్టార్గ శబ్ద 4

မြေး**ငှ**သား၊ ရာဂိုမြားငြံ၊ ရာကြာသား**ျ** 

మణి్పభ:-

ఈ స్మూతము మరల సంజ్ఞానూ తము. పూర్వము 10. వ. స్మూతముచే స్పర్మ వర్ణములు ఐమ వర్గలుగ విభజించబడెన్ గానీ వానినెట్లు పిలవ వలెనో చెప్పలేదు. బోనీ వర్ణము, ద్వితీయు, తృతీయు, చేతుర్థ, ఉత్తమ యుని పిలుద్దామంటే అవి వర్గనుందలి ఐదక్షరములకు (కమముగ సంజ్ఞలుగ 1 . వ. సూడ్రముచే చెప్పబడెను. కనుక ఈ వర్గలనెట్లు పిలువ వలెనను (పశ్చకు సమాధానమే ఈ సూతార్దము.

వర్గొత్తరు - "వర్గ" యను పదమును తర్వాత గల్గిన, లేదా వర్గ అను వదమునకు ముందున్నై; ్రపథము -- వర్గయొక్క మొదటి యక్షరమే; వర్గాళ్యా-తన వర్గకు పేరు ఆగుచున్నది.

అనగ వర్గాయిక్క ప్రధమాక్షరమే ఆ వర్గకు పేరు. ఉందాహరణకు— ్—వర్గ—కార్గ— ఇద "క, ఖ. గ, ఘ., జ" అను ఐదక్షరములకు నంజ్ఞ. ఇట్లి 'చ.ర్' ఎనిన చ, ఛ, జ, ఝ, ఞ. ఇట్లే మిగ్రికిన వర్గలను కూడ వ్యవహ రించవలెను.

ఈ స్మాత్రక్షయోజనము "టవర్లక్స్ తవర్ల పరం?" (14–20) "హాను మూలే జిహ్వామూలేన కవర్లే స్పర్శాయంతి" (2–35) ఇత్యాది స్మాత్రములందు కలదు. ఈ స్మాతమును 11వ స్మాతము తర్వాత చెప్పట న్యాయము.

28 సూత్రము:- అం విశారస్వా

(శ్ఞాష్య: — అమిత్ శజ్డ్ వికారాస్య ఆఖ్యా భవత్వి ఆమిత్ ద్విత్తీయావిథ\_క్తే రూ. ఇక్షడామ్. యాధా "ప్రతమ పూర్వో హకారశ్చతుర్ధమ్" (5-?8) " ఆథ నాంరో ఇకారమ్" (7-1) ు

అమ్౹ విశారన<్గ

మణిత్రభ:-

ఈ స్కూతముచే విశారమును సూచించు వదమును తెలి కుచెప్పచున్నా రు. స్కూతముందలి "అమ్" ద్విత్తానా విథ్రక్ష్మై పడమునకు ఉపలక్షణము. కాగ, అమ్ నూ తమునందు ద్విత్ ా విభ్రహ్హమ్మ గ చెప్పబడిన పదము; విశారన్య ఇ నూ తముచే విధించబడుడున్న విశారను నకు వాచకమగును. ఉదాహాంజా "ప్రధమ పూర్వి హకాకశ్చతుర్ధమ్ (స్. 8). ఈ నూ తములో "చతుర్హమ్" అననది ద్విత్యాగ్తి పదమం. కనుక ఇది ఈ సూ తముచే విధించ్రడు వికారమను చెప్పాను. అకగ వర్గపథమాక్షరము తర్వాత "హా" కారమున్నచో అది ఆ వర్గయొక్క చేతుర్థాక్షరముగ మారును అని నూర్తా ర్థము. వాక్ 4 కారికి = వాగ్టరికి అని అగును. అట్లే "అథ నకారో ఆకారమ్" (7-1) అను నూర్తములో "ఆకారమ్" అనువిది ద్రితీయా విభ్త్య్త్త వేదము. శనుక ఇది వికారమునకు వాచకము. ఈ నూర్తము నకారము కు ఆక్ మును విధించు అధికార నూర్తము.

ఈ విధముగ స్వాతమందలి "ఆమ్" అన్నమందున్న స్ము స్వాతముచే ఓధింపబడు విజరమునకు వాచకవుగును.

డ్రీ నూత9ము:- పూర్వ ఇత్ పూర్వి 11

్త్రిళాష్య: — ాయంకి పూర్పై శబ్దిన నీర్డిష్ట్రిక ఈ తై9వ స్వేన రూపీణోవలడ్డితో జ్ఞాతవ్యకి నతు రూప నానూర్యాదన్యో భిక్క దేశస్థ్రికి యాథా "ద్యావాపృథిపీ" "పూర్వశ్చై" (4--12-13) ఇత్కి గ్రహా భవశ్రీ వక్ష్యక్రికి పూర్పత్వాత్ "యావతీ ద్యావా పృధిప్ మహిత్వా (3-2-6-1) ఇత్ యావత్ శబ్దక్ ప9గ9హికి కి యావత్ మై వధిప్ (5-2-3-1) ఇత్ తు న స్కాత్ (ప(గహాకి)

పూర్వ¦ు ఇత్రి మార్వ¦ు

మణిౖపభ: –

ఈ స్టూతమ చే పూర్వత్వమును నిర్వచించుచున్నారు. ఈ స్టూతము అస్పష్టమగ నున్నది. దీని యర్ధముగకు వ్యాఖ్యానమే శరణ్యము. "పూర్వికి ఇతి పూర్వకి." పూర్వమందున్నది అనగ ముందుండుటయో.!

అన్గ పూర్పమందున్నది ఆన్ చెప్పినపుడు దేన్కిందె పూర్పమో చెప్పు డము గద. కనుక ఒక పడమునకు పూర్పత్వము చెప్పినచో ఆ వడము నకు ఆ పూర్పత్వను, అ సూ తమునంను చెప్పిన స్థ్రీమందు మాత్రమే స్థ్రించును కాన్. ఆదే పదము ఇకర్త ఇంకొక విధముగనున్నచో, ఈ ఈ సూ శను చే చెప్పిన పూర్పత్వము ఆ పదమునకు ఉచట ప\_రైంచడు. ఈ ్రింధి ఉదాహరణతో సూ తార్ధను స్థష్టను కాగలడు. 4 న అధ్యామము లోని 12, 13 స్కూతమ లచే "ద్యా వాడ్పధిపీ" శబ్దమునకు పూర్వమందున్న శబ్దమునకు ప్రగహత్వము చెప్పబడినది. కాగ, "మాకతీ ద్యావా కృథిపీ మహిత్వా" (3–2–6–1) అను మండ్రమ్ములోని "యాకతీ" శబ్దము ప్రగహా మైనది. కాని, ఇదే.యాకతీ శబ్దమ్ము "యా.తీ పై పృధిపీ" (5–2–3–1) అను మండ్రములో కూడ కలదు. కాని యిచట "యాకతీ" శబ్దమునకు "ద్యా వా పృధిపీ" శబ్దముకంటె పూర్వత్వము లేదు కనుక, 4–13చే చెప్పిన ప్రగహత్వము ఇచటి యాపతీ శబ్దమునకు రాదు.

కాగ ఏ పదమున**కు** ఏ స్థలమన ఆనగ ఎట్టి పదము లకంజె పూర్పత్వము నిర్దేశించబడునో, ఆ పవమం నకు ఆ స్థలమునందే పూర్పత్వము నీట్డించును.

అనగ సూ త్రమువందు చెప్పబడిన పదములకంటె పూర్వమందున్న పుడే పూర్వక్వము సిద్ధించి, ఆ పూర్వక్వమును ఆధారమంగ విధించిన కార్యము మైక\_రైంచును. అని సొరాంశము.

30 నూ ౖతము:⊥ పర ఇతుృౖతౖరః №

టైంకాడ్య:- యుం పర ఇత్యనేన విదిష్యతే నోడప తక్త్రైవ స్వేన రూపేజ ప్రాపేక్ట్రవ్యం! యాథా- "ద్వే పరశ్భ" (4-49, 10) ఇత్మపగ్రహం: భకర్తి పక్షుతి. వరత్వాత్ ద్వే జాయే విస్టర్తే (8-6-4-3) ఇత్మత జాయే ఇత్మప్ర మాంకు యోగి రస్థాయే ఏడపా (1-7-9-1) ఇత్మత న మైగర్రహం!

ಏರಃ। ಇಹಾ। ಈ \_ಹರಃ ॥

ಮಣ್ಮಿ ಪಥ :−

ఈ స్కూతము పరత్వమును వివరించుచున్నది. ఇది పూర్వ స్కూతము నకు వృతిరేకమైనది. ఒక పదమును ఏ స్థితిలో వరముందున్న పదముగ ఖావించి ఏదేని స్కూతముచే కార్యము నుద్ధిశింతుమో, ఆ పదమునకు ఆ స్థితియుందే పరత్వము సిద్ధించును గాని, అన్కతముడడు ఆ పదమునకు పర శ్వము ఈ స్కూతమునకు సంబంధించి వర్ధించడు. ĺ

ఉదాహరణకు ద్వే, శరశృ (4-49; 58) న్యూతములచే "ద్వే" కంటె పరముగ నున్న పదా్తమగు ఈ, ఏ, లకు (ప్రసాత్యము చెప్పబడినది. కనుకనే "ద్వే జాయే విస్థతే" (6-6-4-3) మండ్రములోని "జాయే" అను వద ముతోని ఏకారం (ప్రహాయైనది. కాని, " యోని రస్ జాయే ఏఓహి" (1-7-9-1) మండ్రములోని జాయేలోని ఏకారము (ప్రసా కాదు. దీగికి ద్వే కంటె పరత్వము లేదు. అది అనికంటె పరముగ నున్నది. కనుక ఏ పదమునకు ఏ ప్రకరణమున పరత్వము చెప్పబడునో, ఆ పదమునకా ప్రకరణ మున నున్నపుడే చెప్పబడిన పరత్వము సిద్ధించును.

31 నూత9ము... ఋకార ఇకారె [హసౌక్షా

్తిఖాష్య:— ఋకారశ్బ స్థారశ్బ హాస్ప సంజ్ఞా భవత $\mathfrak{s}$ 1 య.థా— "ఋతమో ఫై." (7-2-6-1); "ఆక్ $\mathfrak{g}$ 2 ప్రస్టర్కు" (5-4-8-5).

ಮುಕ್ರ ಇಕ್ರೌ≀ ಘ9ಸ್ನ್ 11

అకనిపుడు స్వరములకు ౖహస్వదీర్ఘ ప్లుత సంజ్ఞలను వివరించును.

ఋకార, ఇకారములు ట్హా స్వము అం. ఉదాహారణకు "ఋతోపై, ఆక్ఇవైస్య క్ఇపైయి అను పడములలోని ఋకార, ఇకారములు మాన్వములు.

32 సూత్రము: \_ అకారశృ :

త్రిఖాష్య: — ఆకారశృ ౖహన్ఫ్ సంజ్ఞ్ భవతి၊ చకారో ౖహన్ఫత్వం అన్ఫాబి శతి! యథా — "ఆయం పురం" (4-3-2-1).

#### ಅಕ್ರಃ ವ∺

ఈ నూ తముచే ఆశారమునకు హాస్ప సంజ్ఞను చెప్పుదున్నారు. ఈ నూ తమందల్ చశారము, పూర్ప నూ తము నుండి "హాస్వః" అన్ వచన విపరి జామముతో ఆన్వాదిశము చేయును. కాగ, అశారము ౖహాస్పము. ⇔దా:--"అయ౦ పురః" (4-3-2-1) అనుచోట నున్న అశారము ౖహాస్పము.

33 నూ త్రము:-- తేన చనమానకా**ల ప**్రక

## తేన! చ! సమాన**కాల స**్వ**రః** "

ఈ స్టూతముచే మిగిలిన స్వరములకు క్రాహిస్వ సంజ్ఞను విధించు చున్నారు.

తేన=పైన చెప్పిన అకారముతో — అనగ ౖహాన్ఫ ఆకారముతో; నమాన కాల స్వరః — సమానమగు ఉచ్చారణకాలము గల్గిన అచ్చు; ౖహాన్ఘః భవతి⇒ౖహాస్స మగును. ౖహాస్ఫ అకారము నుచ్చరించుటకు వట్టు కాలములో నుచ్చరింప బడెడి యితర స్వరములు ౖహాస్ఫములని సూ ౖకార్ధము. అనగ ఇకార, ఈకా రము మాౖతమే యుగును. ఏ, ఐ, ఓ, ఔ, లు సంధృక్షరములు. గనుక వానికి ఉచ్చారణకాలము అధికము.

కాగ, ఆ, ఇ, ఈ— ఈ యుక్రములు ట్రాంప్స్ములు. ఆయుతే ఇక్కడొక ప్రశ్నే: ఈ హ్రాంప్స్ సంజ్ఞా విధానము "ఋశార లకారౌ ట్రాంస్స్" అని గాక "ఆకారక హ్రాంస్స్క" అని ప్రారంభించిన చాలు గడ. తర్వాత "తేన చేసమాన కాల స్వరం" అని సూత్రీకరించిన ఋశార ఌశారపులు కూడ గతార్థమైంపోపునుం 7

కేనుక వానికి (జెత్యేక మాస్ప నంజ్ఞా విధానమక్కరలేదు గడ. మరి యొం డుకు (పత్యేక సూత్రీకరణము చేయబడెను.

సమాధావము: అట్లు కాదు. ఋకర, ఇకారములు మిగిలిన స్వరములకండె లిన్ని మైనవి. ఇవి రేళ, లకార గర్భిశములు. కనుక విని నుచ్చరించుటకు పట్టుకాలము ఆకారోడ్పారణమునకు పట్టు కాలముకండె కొండెము ఎక్కువ. కనుక ఇవి "తేన చ సమానకాల హ్వరం" అను స్కూతముచే గతార్ధములు కావు. కనుక వీనికి ప్రత్యేకముగ బ్రాంస్ఫ్ సంజ్ఞ విధించుట అవసరమగుచున్నది. కనుక పుశరు క్రదోషముగాని, గౌరవ దోషములు గాని లేవు.

ఇమే కాృ; ఈప ప్రమున్తో - ఆను పదములలోనున్న, ఇకార, ఈకార ములు [హాస్పమ లు.

34 సూ[తము:- అనుస్వారశృగ

టెంటాడ్య: - భవత్యనుస్వారశ్చ హ్యాస్ట్ సంజ్ఞః యథా "శార్ర హ్యేం" (8-1-3-7), చకారో హాస్టాన్యాకర్షకః అనుస్వారః స్వరథ\_క్తేశ్ఛ ఇతి (21-6), న్వర ప్రత్యంగత్మ విధానాత్ అనుస్వారస్య వ్యంజనత్వమ్! తథా సతి "హాస్వార్థ కాలం వ్యంజనమ్" (1-37) ఇతి! అత్ర అర్థమాత్రత్వం పాట్ట్ మాస్పర్ట్ హ్యామ్మ్ తన్మాభూచితి ప్రాస్పత్వం విధీముతే! హ్యామ్మ్ నంజ్ఞాయాః ప్రయోజనమ్! విఖానే ప్రాస్ ప్రవార్థకుందికి (3-1) ఇతి⊪

### ಅನುನ್ನಾರಃ. ವಾ

ఈ స్కూతము అనుస్వారకు హాన్య సంజ్ఞను విధిందుచున్నది. ఈ స్కూతమందలి చకారము పూర్వ స్కూతములనుండి "[హాస్వకి" అను పద్ మును అనువృ్త్తము చేయును. కాగ, "అనుస్వారము [హాస్వము" అని సూతా క్రిము సృష్టము. ఉదాహరణ: - "తా ; హ్మే" (6-1-3-7). ఇచటి అనుస్వార ్హాస్వము.

నిజమునకు అనుస్వారము వ్యంజనములతో ఉపదేశించ బడినది. మరియు "అనుస్వారః స్వరభ\_క్తిశృ" (21-6) అను స్కూతముచే వీనికి స్వరాం గత్వము చెప్పబడినది. ఇది వ్యంజనమే మరియు "టాస్వార్థకాలం వ్యంజ నమ్" (1-'7) అను నూత9మచే అనుస్ఫారకు ఉాబ్పారణ కాలము అర్ధమాత్రి కము. కనుక ఆనుసార్వమునకు స్పరలక్షణమగు టాస్పత్వము సిద్ధించుట లేదు. కనుక ఈ నూతమచే టహన్వ సంజ్ఞ విధించబడినది.

మరి యా సంజ్ఞావిధికి [వయోజనము... "విఖాగి హ్రాస్స్తాన్నం వ్యంజన వరి (3-1) మొదలగు నూతములలో గలదు.

35 నూౖతఙు:\_ ద్విస్తావాస్దీర్ఘ ః #

త్రిఖాష్ట్ల తావానితి ప్రకృత్ భాస్వ ఉచ్చతే! ద్విరితి ద్విరూజుం! తావాన్ హస్వే దీర్ఘనంజ్ఞో భవత్తి నూ తయోజనా! తాత్పర్యం తు భాస్వ ద్విగుణకాలు దీర్ఘ నంజ్ఞో భవత్తి! సంజ్ఞాయాక భమాజనమ్: దీర్ఘా చ సమానాక్షరే నవర్లపరే (10-2) ఇత్యాది.

## ధ్వి: తావాన్! దీర్ఘ: #

ఈ స్కూతముచే స్త్రీమననేమొ వివరించుచున్నారు. తావాస్వతనగ [వకృతమున భూస్వము. అని అర్ధము. ద్విశంధి్వగుడితమని ఖావము. కాగ బ్రాంస్ట్ర వర్ణోబ్బారణకు వట్టు కాలముకంటె రెండు రెట్లు ఉబ్బారణ కాలకు శ్రీన న్యరము దీర్ఘము అగును. ఈ సంజ్ఞకు వ్యమోజనము "దీర్ఘాం, సమా నాక్షరే సవర్ణవరే" అను స్కూతమునందు కలదు.

36 నూ త9్ము:-- ౖ ౖ కి: మ్లాతః ॥

్తిభాష్య :- అతా) ఒప్ మాస్ట్వాను వర్తే సాన్ని హ్యాత్! త్రితి తి రూవం! త్రి రూపో మాస్ట్యం ప్లత నండ్లో భవతి! తాత్పర్యం త్వ తానిపి బ్బామం: "మాన్య తెక్కిగుణకాలు స్వరం ప్లత సంజ్ఞా" భవతి! సంజ్ఞాయాం మ్యాజనమ్! "న ప్లత ప్రగహా (10-24) ఇతి!!

#### ్త్మిగ్రహ్లత్మిక

ఈ స్మూతముచే ప్రత సంజ్ఞను వివరించుచున్నారు. ఈ సూత్రము

లో నికి కూడ పూర్వ నూతము మందువలె, హన్విక అనునది అన్వాదిష్ట మగును. కాగ హన్వముయొక్క కాలమునకు మూడురెట్లు కాలము ప్లకము. అనగ హన్వ చర్లో బ్బారణమునకు వట్టు ,కాలము ఏకమూ తికము. కాగ మూడు మా తాకాలడుల ఉబ్బారణ కాలము గల్గిన శ్వరము. పుక స్వర మన బడునని తాత్పర్యము. ఇక ఈ సూత్రమయోజనము — "న ప్లక ప్రగహా" (10-24) మొదలగు నూతములందు కలదు.

37 సూ[తము:🗕 టహస్వార్థకా**లం వ్య**్జ్రానమ్။

్త్రాష్య :- ప్రంజనం మాస్వార్ధ్రాలం భవత్కి నతు వ్యంజనమ్తి నంజ్ఞాం అన్యథా "వ్యంజన కాలశ్ప్ల స్వరిస్యా≽్తాధికం" (17-5) ఇత్తి కాల శబ్దన్య హౌనరుత్త్యాపత్తేంకి యుతా పాఠ్క్ హి9ిస్వస్యార్ధ్ బ్రాస్వార్థంకి మాస్వార్త కాలు పరిమాణం యున్య తత్తత్త్తమ్∎

హ్రహ్వర్ధకాలమ్၊ వ్యజ్జానమ్॥

మణిప్రక:—

ఈ సూత్రముచే వ్యంజనోచ్చారణ కాలమును వివరించుచున్నారు.

హల్లను ఉచ్చేరించుటకు బ్రాహ్యము నుచ్చరించుటకు వట్టు కాలములో పగము వట్టును. సూడ్రమందల్లో వ్యంజన" పదము అర్ధమాడ్రాకాలమునకు సంజ్ఞ మాత్రము కాదు. హల్లు, అర్ధమాడ్రా కాలమును ఉచ్చారణయిందు గల్గినదిని – సూడ్రార్ధము. ఈ విధముగ కాక వ్యంజన పదము సంజ్ఞయే యన్నచో "వ్యంజన కాలశ్చ స్వరన్య అ్రాధికు" (17-5) అను సూడ్ర ములో వ్యంజనపదము తర్వాత "కాద" శ్వముచే పునర్మక్ వోషము వచ్చును. లేదా అచట "కాల" వదము వ్యర్థమగును. కనుక సూడ్రమం దల్లి వ్యంజన పదము కాలమునకు సంజ్ఞ కాదని సృష్ణము.

ఆర్ధమాట్రిక వ్యంజనమునకు ఉదాహరణ:— వాక్1 ఇచటి కరారము అర్ధమాత్రికము.

్హాస్కార్థ్ కాలమను సమాసమునకు ప్రిగ్రహము:\_ హ్యాస్ట్మమలో నగము—ౖహస్కార్థము. [హస్కార్థ్ (కాల) పరిమితి దేనికో అట్టి వర్ణము వ్యంజనమన్న మాట. 38 సూ**త**9ము:— ఉచ్చైరు**దా\_త్రణ** 

త్రిఖాష్య :- ఆయా మోదాతుంద్య ( 22-9 ) మిజ్యాది లక్షణలక్షికః స్పరః ఉద్\_క ఉచ్యతే! యథా- "న అధానః" (4-4-5-4) సంజ్ఞాయాః ప్రయో జనమ్! ఉదాత్రాక్పరో అనుదా కృశ్ స్వరికమ్! (14-29) ఇత్!

နည္သည္၊ နက္ေတ္း။

మణి పభ: 🗕

ఈ స్వాతముచే ఉద్మాత సంజ్ఞను వివరించుచున్నారు. ఉచ్చే ప్రమును ఉద్మాతముందురు. ఉచ్చక్పమేమిటో 14 వ అధ్యాయములో "ఆయామోదారుజ్యం అణుతాన్న స్యేత్యుచ్చైకి కరాడి శబ్దన్య" అని నివ రించబడెను. అనగ గొంతు సాగి యుండును. గొంతు కండరములు బిగిన్ యుండును. కంఠబీలము అణుత్వము (చిన్నదిగ) నొందును. ఆ స్థితిలో గొంతులోనుండి వచ్చు ధ్వన్ ఉద్యాత్తమనబడునని ఖాపము.

ఈ సూ త్రమునే పాడిని [గహించెను. (పా. 1-2-29) ఈ సూ త్రమును ళోట్టోజీ- "తాల్వాదిషు సభాగేషు స్థానేషూర్వఖాగే నిష్పన్నో ఒజు దా\_త్రసంజ్ఞు స్యాత్" అని వివరించెను.

కాగ గొంతునుండి [వత్యేక స్థితిలో వెలుపడు ధ్వాని ఉదా త్రముం ఈ పంజ్ఞకు [పయోజనము— "ఉదాత్తాత్పరో అనుదా త్రికి స్వరితమ్" (14-29) మొదలగు నూ త్రములందు కలదు. "న ఇధానం" అనుచోట 'స' ఉదా త్రము.

39 మాత9ము:- గ్జైరనుదాత్రణ॥

[తిభాష్య]:— అన్నప్ సర్లు (22-10) ఇత్ స్పూత్ లక్షితు స్వరం అను**దా తై** ఉచ్యతి: యధా ఆపదతామ్ (1-7-2-2). సంజ్ఞాయాం: ప్రయోజనమ్ "అనుదాత్తో న నిత్యమ్" (4-43) ఇత్తి

ညီသူ း၊ မေလး**ငား ခွဴး။** 

మది పభ:-

ఈ స్కూతముచే అనుదా\_త్తమును వివరించుచున్నారు. పూర్వము ఉదా\_త్తమునకు చెప్పిన పరిస్థితులకు వ్యతిరేక స్థితియిందు పల్కిన ధ్వని

## ತ್ತ ತ್ರಿಕಿಯ (ವಾತಿಕಾಖ್ಯ

అనుదా క్రము అగును. దానినే నీమై క=(కిందివానిచే అనగ కాల్పాది ఉచ్చారం స్థానములయొక్క దిగువ ఖాగముననుండు ఖాగములచే ఉచ్చిరింద బడిన ధ్వని, అనుదా క్రక్ల అనుదా క్రముగును. అనగ ఉచ్చారణావయువ ములు—అన్వవసర్గను చెందుకు — అనగ పూర్వము బిగించబడిన గొంతుకి యిపుడు చాల స్వేచ్ఛగ్గ నడలించబడును. మృదువుగ నుండుము. కంఠ బిలము కొంచెం ఉరుక పెడల్పుగ నగును. అపుడు గొంతునుంచి వచ్చు ధ్వని అనుదా క్రమని ఖావము. (అన్వవసర్గ్ మా ర్థమించురుకా న్వస్యేతి నీమై క కరణాని) (22-10) ఉదాహరణము—అవిడతామ్ (1-1-2) ఇచట అలా అనుదా క్రము.

పాడిని ఈ స్కూతమునే ౖగహించెను. (పా. 1-c=0). ఈ సంజ్ఞా  $[\mathbf{A} \text{ times} \mathbf{A} \text{ times}]$  న నిత్యమ్" (4-4) మొదలగు స్కూతములలో చూడనగును.

40 నూ ఈ 9ము:- సమాహారః స్వరితః॥

్తిళాష్య: — తయోదంటాత్తాను దా త్రామాం యు సమావారు స " న్వరిత" ఈచ్యత్: యాథా "తేఽబువన్" (3−2−2−3): సమా హిరుక ఇంత్రి సమా పారు: తయోరేశలన జన్య న్వరి న్వరిత ఇత్యర్థు: న్వరిత న్వరూప విధి రయమ్! ఈపరిస్టాత్రు తత్త త్వత న్వరితో లక్ష్యత్: యథా — ఈదాతా తృరోఽనుదాతో స్వరితమ్ (10−16) తస్మిన్నమదా తే పూర్వ ఈదా త్రం న్వరి తమ్ (12-9) ఇత్యాది:

సమాహారః≀ స్వరితః⊯

మణి్ద్రభ : 🗕

١

ఈ సూడ్రముచే స్పరితమును వివరించుచున్నారు. సమాహారమనగే కలయిక. కొగ ఉదాత్త, అనుదాత్త న్వరములు ఏక్కత మేలవించగ, కలిపి పల్మబడగ పచ్చు ధృని స్పరితనంజ్ఞక మగును. అయితే ఈ సూడ్రము స్పరితముయొక్క స్పరూవమును మాత్రమే తెల్పును. ముందు ముందనేక సూడ్రములలో వివరముగ ఎట్టి అనుదాత్తము స్పరితమగునో వివరింప బడును. ఉదాహరణకు "ఉదాత్తాతృరోడనుదాత్తే స్పరితమ్ (14–29): ఉదా త్రామాశ్మ పరోజనుడాత్తో స్వరితం (10–16); తెస్మిన్న నుదా త్రే పూర్వ ఉదా త్రం స్వరితమ్ (12 19); మొదలగు నూ త్రములు న్వరితమును చివరిం చును. తనుక ప్రస్తుత సూ తము స్వరిత స్వరూఫమును మాత్రిమే చిశద పరచును. ఇక స్వరితమునకు ఉదాపారం: \* "తేజమ్రిఎస్" ఇచట "ఒ" స్వరితము.

}

4! సూత్రము: — తస్యాదిడబై ృస్తాముదాత్తా దన్నైనే యావ దర్ధక్రాస్వన్య ။

్తిళాష్య : — ఈదాత్తా దన్నూరే ముకి స్పర్ధి తే తస్యాదికి తావ డుపై ఏ ప్రాంతం దాత్తతరో భవతి) రాయా వధ్రిస్వేస్య ఆర్థమ్మ్ రాయశా "న ఇధాను" (4-4-5) 11.

> తస్య, ఆదింగ ఉబైఎస్తరామ్, ఉదాత్తాత్, అన\_న్రే, యావత్, అర్ధమ్, మాస్వస్థ‼

**మణి**[వభ

ఈ సూర్తముచే ఉద్తము తర్వాత వచ్చెడి న్వరిత స్వరూవం చెప్పబడినది.

ఉరాతాైత్ అన\_న్రేయా పత్ (న్వరితం) తన్య స్థాన్యన్య అదిం అర్ధం ఉరాతాైత్ ఉబ్బై స్థామ్။

అనగ ఉదాత్తము తర్వాత స్వధితము ఉన్నచో, ఆ న్వధితము యొక్క మొదటి సగఖాగము, ద్వితీయార్థము నుచ్చరించు స్థాయికంబెను బిగ్గరగ (ఉదాత్తతరముగ) విన్పించును లేదా ఉచ్చరింపవలెను. ఇభడీ సూడ్రములందు చెప్పిన స్వధితము బ్రాస్ట్ స్వధితము. కనుక దీని ఉచ్చా రణ కాలము ఒక మా తాకాలము. కనుక, ఇండల్ తొలి నగఖాగము ఉదాత్తము. ద్వితీయార్థిఖాగము అనుదాత్తము అని ఖావము.

"న ఇధానిం" అనుదానెల్ "ఇ" స్పరితము. కాగ, ఇందర్ ఆనగ ఉచ్చారణలో మొదటి మార్థభాగారు. ఇలములో ఇకారకు ను కొంచెను ఉదా తైతరముగను, మిగిలిన నగకాలమందు అనుదా తైవు గను పల్కపలిను. 42 నూ త్రము: 🗕 ఉదాత్రనమంది శేషం 🕫

త్రిఖాష్య: - ౖహస్వార్ధ్ కాలాచ్ఫేష ఉదా తైనమో భవత్వి నేతు ఉదా తై ఏమ్ నమశబ్ద ర్యాగాత్ కించిమ్మార్య నత్వం ౖపత్రీయత్వి అన్యథా స్వరితా ఖావాత్మ్ పూర్వో డైమేవోదాహరణమ్#

ఉదా తైనముశి శేషశి 11

మణిత్ర:-

పూర్వ సూత్రమునందు ఉద్దాత్తముకంది వరమగు స్వరితముయొక్క పూర్వార్ధము ఉద్దాత్తరమని చెప్పబడెను. - ఇపుడి స్వాతము అచబ మిగి లీన ఆనగ ఉత్తరార్ధమును గూర్పి చెప్పను.

శేషః = మిగిలినది, ఉదా త్రసమః = ఉదా త్రము వలె నుండును. ఉదా త్రముతో సమానమని స్పూతము చెప్పాడున్నది. అయితే ఉదా త్ర సమ శబ్దమునకు ఉదా త్రముకంటె కించిత్ న్యూనత్వమును చెప్పవలెను. అట్లు గాక ఉదా త్రముతో సమానముగ నున్న ఛో ఉదా త్రానుదా త్ర భేదము న్యుళ ముగ నుండదు. కనుక ఇచట సమ శబ్దమునకు "కొంచెము తక్కువగ" అని అర్ధము చెప్పవలెనని [తిభాష్య రత్మ కారుని మతము. అపుడు పూర్వార్ధము ఉదా త్రతము ఉదా త్రకరము మాంగ్రానము కనుక ధ్వనులు స్పష్టముగి. ఏన్పించును. పూర్వ స్పూతమున చెప్పిన ఉదా హరణమే యిచటను చెప్పకొనవలెను. — "స ఇధానం" అనునది ఉదా హరం.

43 నూత9ము .- పవ్యక్షానో ఒప్ 🕡

త్రాష్ట్ర కేషలస్యాయం విధికి పురస్తాడు కైకు ఇదానీం న్యంజన సహీ తోఒపి స్వరితన్య తథాత్యముచ్యతే! స వ్యంజన్డ్ ప్రేష్ట్రతికి ఈ ధాత్తాడ్డు న నైరోఒన్యోవా ఈ క్రవిధికి భవతి! అప్ శబ్దికి స్వరిత మాశర్హతి!! యుథా "సఖా సఖ్యో వరివాకి కృణోతు" (3-3-11-1)

- సంక్షాౖవకరణము

# సవ్యక్షానః౹ అస్పి

మణి[ప్రభ: --

ీ ఈ స్వాతములోని "అపి" శబ్దమ్లో పూర్ప స్వాతము (40) నుండి "స్వరితక" అను వదమును ఆకర్వించును. కాగ్రామా స్వాతము వ్యంజన్ సహితమగు స్వరితము గూర్పి వివరించును.

హార్వ సూ త్రములందు (41-42) చెప్పిన విషయములు శుద్ధ న్వరముం నకు సంబంధించినవి. అయితే వదమునందు అన్ని యు స్వరములే యుం కపు గది. కొన్ని వృంజనములను కూడ్రి యుండును. కనుక అద్ది నృంజ నముతో గూడియునిని స్వరితమగు అద్భును ఉచ్చరించుట యండు కూడ హార్వ సూ త్రములందు (41-42) చెప్పవడిన విషయములు అన్వయించును. •

"సవ్యంజని" మనగ వ్యంజనముతో కూడియున్నది. అట్టి స్వరితము యొక్క పూర్యార్థమును ఉద్యాత్తరముగను, కేషమును—అనగ ఈ త్రాధ్ర మును కించిశూన్నినోదా త్రముగను వల్కవలెను—అని స్కూతార్థము. ఉద్దా, హరజ: "సఖా సఖభ్యో వరిషః కృణోతు" (3-3-11-1). పై మండ్రము లోని [పతి పదమందరి రెండవ అక్షరము స్వరితము.

44 నూ తము: \_ అన నైరో వా నీచై స్తామ్ •

జె)ఖాష్య : — తన్న స్వరితప్ప ్రహస్వార్ధజాలాచ్చేషో స్ట్రీ స్ట్రా మనుదా త్ర తరో భవత్రిం అన్నార్లు శ్రీషం ఇత్యర్థం తదేవోదాహరణమ్మ్

అన\_నరః! వా! నీచైన రామ్॥

మడ్షిభ : 🗕

్ ఈ స్కూతము భ్యరీతముయొక్కి ఉత్తరార్ధ విషయమున నున్న మత భేదమును చెప్పచున్నది.

పూర్వ స్మాతముల ననునరించి (4?\_≰శి) ఉద్తముకంటే పరముగ్గ నున్న న్వరితముయొక్క ద్వీతీయార్థమును ఉద్తాతనమః ఆడాత్రాత్

## 

కించిత్ న్యూనము, ఉద్దాత్రముకించె కొంచెము తక్కువగ నుచ్చరించవలెనని చెప్పిరి. అనగ భూర్వార్ధము ఉద్దాత్తతరము, ఉత్తరార్ధము కొంచెము త తక్కువ స్థాయీ ఉచ్చాత్తముగ పల్కవలెను. అనుద్వాత్తముగ పల్కరాదన్ని నృష్ణము.

అయితే ్చ్రామ్త్రము ఈ ద్వితీయార్ధమును నీటై స్ట్రామ్త్ర్ అను దాత్రకం; అనుదాత్రముకంటెను తక్కువ స్థాయిలో వల్కనలెననీ చెప్పు ఈ మృక్షది. ఈ నూత్రము పూర్వార్ధము గురించి ఏమినుు చెప్పలేదు. అనగ పూర్వార్థ విషయమున 41 వ సూత్రమున చెప్పిన ఉదాత్రకరత్వమును అం గీకరించినట్లే యగును. ఉదాహరణము పూర్ప సూత్రము నందీయబడినదేం "నళా సళిళ్ళో వరిను కృతోతు" (3-3-11-1)

45 నూ తము: \_ అనుదా తనమో హి శ

[తిళాష్య: — తన్య స్వరితన్య సమీప శీష ఆనుదా\_త్రమూ భవతి∎ అనుదా\_త్రము: 1 వా ॥

- మణిౖవభ:-

ఈ సూడ్రము గూడ ఉద్పాత్తముకంటె పరముగ నున్న స్వరితము యొక్క ద్విత్మార్ధము నువృరించుటలో మరియొక మతభేదమును చెప్పూ చున్నది.

ా పూర్వ సూక్రమునంది ఉత్తరార్ధమును అనుదాత్రకరముగ వల్కవలె నిని చెప్పబడినది గడ. మరి ఇపుడి స్కూకము, ఆ ఉత్తరార్ధమును, అను దాత్రకరముగ కాడుగాని, అనుదాత్ర సమముగ అనగ కించిత్ న్యూనానుదా త్రముగ వల్కవలెనని చెప్పాడున్నది.

్ స్కూతమున రదలి "వా" అను వద్దము పూర్వ్లోక్త విషయమున మత భేవమును సూచించును:

ౖతాభాష్య:- తైస్ట్రవ స్వరితస్య ఆద్భహస్వార్థ్రాల ఉద్పాత్తనమో భవతీం

శేష న్వనుబాత్త నమో భవశ్శ శేష స్వానబాత్త నమ ఇత్యాచాత్య [బువతే! మథా— "నఖా నఖభ్య్ వరిచి కృతోతు (3-3-11-1) తన్య అదికి (1-41) ఇం క్యాడ్య ఖ్యాహితే ఓన్మీన్వికల్పజాలే నూ తమేపేద మిష్టమ్! ప్రత్లిష్ట్రాత్యి హాతయోర్మను తరకి (20-11) "తైరో వృంజన పాద వృత్తమోకి" (22-12) ఇత్తి అడ్డానుకూలా, త్ర్మ్ న తూ ఒవరితనం అవ్ నూ తమిష్టమ్! ఏతల్లడం ఏపాతికూల్యా దేవు

> ఆది: అన్య ఉదా తైనమం: శేష!! తానుందా తై**నమం!** ఇత్ ఆచా**రా**్య !!

మణి[పభ :-

ఈ సూ త్రము కూడ ఉద్యాత్తమున కవ్యవధానా స్థరముగ్ర నున్న ప్రాంగ్య స్వరిత విషయమునే చర్చించుచున్నది.

్రాంగ్స్ ఆమార్క్ అన్న అన్న కాతాబ్త్రాముకంటే పరముగ నున్న ్రాంగ్స్ న్వరితముయొక్క అని అర్ధం పత్పును అజ్జీ దానీయొక్క ఆదికే పూర్వా ర్థము; ఉదాత్రనమకి - ఉదాత్రముతో సమానముగను; శేషక్ మిగిలినది ఆనగ ఉత్తరార్థము; అనుదాత్రనమకి శత్విఅనుదాత్రముతో నమానముగ ఉచ్చరించబడునని; ఆచారాజ్ శాడ్ర్మాజ్ఞులు సిద్ధాన్రీకరించింది. తాతృధ్యము,

ఇంతపరకు 41 ప సూత్రమునుండి స్వర్తితమునందు పూర్పార్ధము, ఉత్తరార్ధముల స్వభాప విషయమున అనేక అభిపాగ్రమములు చెప్పబడినవి.

అయితే ఈ సూ తమునందు "ఏకే ఆచార్యా" అని చెప్పక, "ఆచార్యాం" అని మా తమే చెప్పెను. కనుక సూ త్రికారుని అభిపాయముననుసరించి ఇదియే సిద్ధాన్న సూ తమని తెలి మును. కనుక ఈ స్వరితమండక్ పూర్వా ర్థము ఉదా తము, ఉత్తరార్థము ఆనుదా తము. ఈ విషయమునే ఖాష్య కారుడగు సోమయార్యుడును స్పష్టపరచెను. [అన్మిస్వికల్ప జాలే సూ త మేవేదమిష్టమ్.] అట్లు ఈ సూత్మమునే సిద్ధాన్న సహ తముగ నంగీకరించుట్టే లోని ఔచిత్యమేమని ప్రశ్నే? —

అందుకు నమాధానము— ఇరటైయవ యధ్యాయములో చెప్పిన "్ వ్యేష్ట్లోతి హతయోర్బుదుతరికి [20-11] "తైరో వ్యంజన పొద వృత్తయోకి [20-12] అను స్మూతములు ఈ సిద్ధాన్తానుకూలముగ నున్నవి. మరి యుతర మతములకవి అనుకూలముగ లేవు. కనుక ఉత్తర స్మూత గ్రంథ విరోధము లేకుండవలెనన్న ఈ స్మూతమునే సిద్ధాన్తముగ నంగీకరించవలెను. అంతియే కాని 45 వ స్మూతములో చెప్పిన విషయము నంగీకరించరాదని [తిఖాష్య రత్మకారుడు విస్మామ్మముగ చెప్పెను.

47 సూత9ము:- సర్వ: ప9వణ ఇత్యేక్ "

్తిఖాష్య:— ౖపవణ శబ్ద: న్వరిత పర్యాయు): సేవ్యంజన ఏవ స్వరిత: ఆడిత ఆరభ్య సర్వ:ౖవవణో భవత్తిక్కి ఆచార్యా: ఈచిరే: యథా "సఖా సఖ్యో మరివ: రృణోతు" [3-3-11-1] ။

నర్వ: 1 ప9్వణ: 1 ఖాత్రి ఏకే 11

మణిబ్దుభ:-

ఈ స్కూతము కూడ సవ్యంజన స్వరితమును గూర్చియే వివరించు చున్నది. ఈ స్కూతముతో స్వరితమును గూర్చి చేయబడుచున్న చర్చ ముగ్గియును. సూత్రమునందు ఏకే యని చెప్పటిచే ఈ మతము స్కూత కారునికి ఆంగీకారము కాదని తెలియును.

సూత్రమునందలి ప్రవణశబ్ధము న్వరిత పర్యాయము కాగ, సర్విం పూర్తిగ, అంతయు; ప్రవణించ్యరితమే; ఇతి-అని; ఏకే-కొందరు ఖావించు చున్నారు. అనగ న్వరితములోని పూర్వార్థము, ఉత్తరార్థము అంతయును ఉదాత్తానుదాత్తములకంటె భిన్నమగు సమాన స్వరమే అని ఈ సూక్రార్ధము. ఇది ఏకచేశి మతము. అనగ సిద్ధాన్తము కాదు.

సిద్ధాను పక్షమ ను పూర్వ నూ తమున [46] చెప్పిం. ఈ యన్ని నూ తములకు ఉదాహరణమొక్కటియే — "పఖా సఖ్యే. వరివింకు గోశు"

సంజ్ఞాౖ పకరణము

అనునదియే. ఇందల్ ప్రతి పదములోని రెండవ అక్షరము స్వరితమే. అయితే దానిని ఉచ్చరించు విధానమునంది యా మత భేదములన్ని యు వివరింప బడినవి.

ఇంతటితో స్వరితమునకు సంబంధించిన చర్చ ముగిసినది.

ఈ భిన్నా భి పాయములు యజార్వేదము యొక్క భిన్న శాఖలకు చెంది యుండవచ్చును. ఆ శాఖలపేర్లు చెప్పకుండ, మతభేదములని ఆయా శాఖాభి పాయములను టెకోడీకరించి యుండవచ్చు అని మా అభి పాయము.

48 సూ త్రము: .. నానా పదవదిజ్యమ సంఖ్యానే॥

్థిళాష్య : — కాండ్స్ వనం నానా వదవదృవతి! అనంఖ్యాన నిషయే! నానా పదవదితి కిమ్. ఓషతాత్ తిగ్మహేతే (1-2-14-2); "తత్ ప్రవాతే" (6-4-7-2) ఇత్యాదౌ ఆరారై కార పూర్వన్తు "బహు న్వరన్య తేధే" (4-40) ఇత్యత ప్రగ్రహత్వం మా భూదితి! అనంఖ్యాన ఇతికిమ్. "ద్వే, వరశ్వ, ఏక వ్యవేతో ఒపి" (4-49, \$0, \$1) ద్వే నవనే శ్రవతీ (6-1-6-4) ఇత్య[త ప్రగహాత్వం భవత్యతి వదామంకి! నానా పదమివ నానా పదవత్కి

ನ್ನ್ పద‱ಕ್⊧ ಇಜ್ಜೃಮ್⊧ ಅನ೦ఖ್ಯಾನೆ∎

మణి ప్రభ: 🗕

ఈ స్కాతము ఇజ్ఞపదమును గూర్చి చెప్పాచున్నది.

అంగ్యమ్-వమాన పదము, అనంఖ్యానే-నంఖ్యా విషయుండము కానబుడు, నానా పదవత్=అనేక పదములుగ ఖావించబడును, ఇంగ్యము అనగనమాన పదము, ఇది పదపాఠమున విడదీని ౖవాముబడును. అనగరెండు పదము లుగ చూపబడును.

ఉదాహరణకు తెగ్మె హేం. ప్రవాతే అను నమ స్థపదములు వదపార ములో తెగ్మైఓ హేం. ప్రజావాతే అని విడదీని, చూకుబడును. అపుడు అవి వృ స్థ కదము.లుగనే భావింపబడును. కాగ, మామూలుగ, పదపాఠములో పేరుగ చూపబడిన నమ స్థపద అవవువములు పేడుపేరు పదముల్కిందే లెక్క. కాని— అసంఖ్యానే-అనగ లేక్కింపు చేమని పక్షమునని; అనగ, ఒక మం త్రమున ఎన్ని పదములున్న పో యని లేక్కించునపుడు ఈ ఇంగ్యమంతయు ఒకే వదము. ఇందులోని ఆవయవములకు ్రాత్యేకముగ గణనముండదు. అట్లే మం్రతములోని రెండవ పదము, నాల్గవ పదమను రీతిని సంఖ్యానిద్దేశ మున్నపుడు గూడ ఇంగ్యమంతయు ఒకటే పదము. కనుక అట్టి "అసం ఖ్యానే –గణనము లేనపుడు మాత్రమే సమ్మ ప్రవదము అనేక ప్రస్తవదములుగ ఖావించబడునని సూ. అాద్దము.

స్టూత ప్రమోజనము: — అంగ్య పదమును అసంఖ్యాన విషయమున నానా పదములుగ భావించుటవలన తిగ్మ హేతే; ప్రవాతే అనుదోట్ల, నాల్గపయుధ్యాయ మందరి 40 వ స్టూతముచే "తే" కు ప్రైగహ సంజ్ఞ రావలసియుండగ అది వారించబడినది. అట్లే అసంఖ్యానే యుని చెప్పటచే "ద్వే సఫనే శుక్రవతీ" అనుదోట 4-44, 51 స్కూతములచే శుక్రవతీ పదమునకు ప్రైగహ సంజ్ఞ వచ్చినది.

49 నూ త్రిము: – తన్య పూర్ప్పదమన్రగహంగా

త్రిఖాష్య : — తస్యేజ్య పదన్య పూర్పవదమవ్రగహ అత్యుచ్చతే! యాథా దేవాయత ఇత్తి దేవల మతే!! అవ్రహ సంజ్ఞాయాకి ప్రయోజనమ్ — "నాలవ గ్రామాంకి" (4-1) ఇత్యాది! పదావగ్రహ శజ్ఞయాకి నియతలింగ త్వాదన్యాన్యా న్యమకి సంభవత్!!

తన్య, పూర్పవదమ్౹ అవ[గహంగా

ಮದಿ\_ಏಘ:−

ఈ స్టూతము "అవ్రహ్" సంజ్ఞా విధామక న్యాతము. పూర్ప స్టూతము నుంచి "ఇంగ్య" అను పదమును నుద్దేశించి యిచట "తస్య" అని వాడబడెను. కాగ,

తన్య -ఆ ఇంగ్య (సమాస) పదముయొక్క, పూర్ప పదమ్ంవదపారము నందు పూర్పపదముగ చూపబడిన పదము. అవ్రహకి -. అవ్రహ నంజ్ఞ గలది యగును. ఉదాహారణకు "దేవా మతే" అని సంహీ కాపాఠము. పదపారమున దేవఒ యుతే, అని విభకించి చూపబడును. అపుడు దేవ యనునది అవ్రహ అగును. అట్లే "శ్రమ్మాతకుమ్ అనుదానిని " రత్మ భాఒతమమ్" అని చూపుడురు. అపుడు "రత్మ భా" అంతయు పూర్వవడమే గనుక రానికి ఆవ రాహ వంజ్ఞ వచ్చును. సంజ్ఞా బ్రయోజనము " నాఒకగ్రహింకా" (4-2) మున్మగు నూత్రములో సృష్టమగును.

కాగ, "సరహీకాపాఠమందల్ సమా సాదము. వవసాధము న విశణించి చూపబడగ అందు. పూర్ఘపడమునకు అపగ9హ అనీ పేరు.

50 సూత9ము:− పదగ9హదోషు పదం గమ్యేత ⊪

[తిళాష్య: — వదగ్రహణిమ నూ తేమ గృహితం వదమేవ గమ్యేతు జ్ఞాత వ్యమ్ న పదైక దేశం! యధా "త్వే అత్యనిడ్డ్స్ నైం!" (4-10) ఇతి పక్ష్మితి! తథా నతి "త్వే [కతుమ్" ఇతి [ప[గహో భవతి! "[కత్వే దక్షాయు" ఇతి పదైకదేశత్వాన్న భవతి! గృహ్ఞాస్త్రీతి గ్రహిణాని పదానాం గ్రహణాని పద [గహిణాని, తేమ!

## ಶದ[ಗಘಣೆಘು ಪದಮ್ಮ ಗಮೈತ 🏾

ಮಣಿ ಪರ:-

వద్గహణేఘ పదములను [గహించునవుడు; వదమ్ పూ \_ రైపదమే గమ్యేత ఇహిందబడును. అనగ నూ త్రము ందు వదనిర్దేశముచేసి ఏదేని కార్యమును బోధించినచో ఆ వదమును వదముగనే గ్రహించవలెను; కాని అదే ఆనుపూర్వియున్న వద్దైకదేశమును [గహించరాదు. ఈ క్రింది ఉదా హారణతో ఇది స్పష్టమగును.

"త్వే అని<sub>డ్స్</sub> వేం!" (4-10) అను స్వాతము కలడు. దీని ప్రారాము నమానమునందు తేని "త్వే" అను పదమునకు ప్రైగహనంజ్ఞ వచ్చును కనుక "త్వే [కతుమ్" అనుచోట 'త్వే' స్వతం త వదము. కనుక [వైగహ సంజ్ఞ వచ్చినది. కాని, అదితిత్వే; క్రత్మే ఉజ్ సు; అనుచోట్ల " త్వే" యున్నను అది పదై కదేశమే గాని స్వతం తపదము కాద్రు. కనుక ఆడ్జిషి, పదములుగ గు గ్రైంపబ్రడవు. "ప్రద్యహ్హణమందు పూ క్రైవదమునే గ్రహీంచ శ్రవైనము. ఆమి స్టూత్రిత్వామము.

ఇంక పద్గహణేషు అనుచోట వి\_గహచాక్యము "గృహ్హాసైశ్రీతి గ్రహణాని; ఫదానాం గృహ్హాని పద్గహణాని. తేషు వద్గహణేషు"—అని చెప్పబడింది.

ಈ ಶರಿಭಾಮ್ ಸ್ಟ್ರಾಕ್ಷಮ್ ಮುನ್ಮುಂದು ಅನೆಕ ಸ್ಟ್ರಾಕ್ ೩ ೪೮ 4-11; 4-38; 7-2 ಮುನ್ಮುಗುಬ್ಟ್ ಸಂದೆಘನು ಪಾರಿಂಸಬಹುನು.

21 నూత9ము:- అపి పెకృతమ్!

్తిళాడ్య: - అప్ శబ్దం వదమన్యాదిశతి: వద్దవాణేమ వికృతమప్ వద మవగ్రావృమ్: యథా - ఇత్యావత్తో "వా హవం" (7-6) ఇత్ గ9హిష్యతే! వదమిత్ కృత్వా వినర్జనీయ ఓక్షమావన్నే ఒప్ ఇత్వం నై ప నివర్ణశ్ ే "దవాహణో వహ్మిం" (1-3-); ఏష నన్యం (5-15) ఇత్తి వినర్జనీయ తోవ గ్రామం వరిష్యతే! అయుముష్య ప్రదేవయుం! (3-5-11-1) ఇత్య్మం నకాశే చక్షమావన్నే వినర్గ లోమో భవత్యేమం!

#### అపి₁ పెకృతమ్ుు

మణి్ద్రభ 📜

ţ

ఈ సూత్రము కూడ పరిఖామా సూత్రమే. పూర్వ సూత్రములలో పదముపగ శుద్ధ పదమునుగాని, సమ్మ పదమునుగాని ్గహించపలెనె కాని, పదైకి దిశమును గ్రహించకాదని చెప్పబడినది కద. ఇపుడి స్కూతముప అట్టి పదము కొంచెము వికృతి చెందినను గ్రహించపలెవని చెప్పడున్నారు.

సూతమందలి "అపి" శబ్దముచే పూర్వసూతము అంతయు అను వృత్తమగును. కాగ, "వద్గహణిషు వికృతమపి వదం గమ్యేత" అని సూత్ర స్వరూవము.

పద్రమణేమ=లక్ష్మ లక్షణములందలి వదములను ర్గహించుటయంను; వికృత మప్పి వడమ్ - కొంచెము విశారము చెందిన వదము కూడ, గమ్యేత - ర్రహించ బడును. ఆగగ లక్షణమండు (స్కూతమునండు) చెప్పిన వదము లక్షిశవదము కంటె కొద్దిగ విశారము చెందియున్నను వానిని ఒకే వదముగ ఖావించవలేనె గాని, ఈ విశారమును ఆధారముగ చేసికొని అవి ఖిన్నపదములని అనరాదుం అది న్యూతార్ధము.

ఈ కింది ఉదాహరణలు ఈ విషయాన్ని సృష్టం చేస్తాయి. ఇత్వ విధాయక క్రకరణమన ?-కి, ? మాత్రములననునరించి ప్రపూర్వక్ వాహన కట్టములోని "ని" కరమునకు "ఇ"త్వము ప్రమృను. అయితే లక్ష్యవాక్యము "ప్రహాహణో ఓహ్మీ!" యనుచేట "వాహన!" ఆన్ కాక వాహనో అని యున్నది. అగ్గ వినర్గ ఓకారముగ మారినను (వికారము చెందినను) వాహాన!, వాహనో పదములు రెండును ఒకటే, కనుక ప్రవాహనో దగ్గరకూడ "ికు ఇత్వము పచ్చినది. అట్లే 5-13 న్యాతములో కూడ "ఏష నస్య ఇత్ చ" ఆన్ చెప్పబడెను. అక్ష్మములు ఏషు, ను, న్యు అని వినర్గాన్నములు. న్యూతమన వినర్గలు లేవు. అంత మాత్రమున ఇవి రెండును భిన్న ములు కావు. ఈ విధముగ న్యూతమందలి పదము ఆనగ లక్షణము అక్ష్మముకంటె కొద్దిగ ఓకారము కళిగి భిన్మ ముగ కన్పించినను, హానీని అభిన్మ ములని భావించి నూ తమును ప్రవ్వరించచే మవలెనని సారాంశము.

ఈ స్కూత ప్రయోజనము 7 క్; 5-15 మున్నగు సూత్రములందు చూడనగాను.

:2 నూత9ము:- అప్యకారాది⊪

త్రిళాడ్య: — అ్తాబక్యప్ శబ్ది పదాన్పాదేశకికి వర్గమాణేషు అకారాద్యప్ వదం బ్లో నుమ్క్ "శ్వర్తా వయునా" (1.1.2) ఇత్కిహస్వాదేశే వక్ష్యత్క్ అకా రాదేరప్ తన్న శ్వాగ్రహణన్య హ్రిన్మత్యం భవత్క్ యుధా అశ్వావ్స్తే స (ఆశ్వ-వస్తమ్). అకార ఆదికి యున్య తత్ తథ్ క్రమ్మ్

#### ಆಶೀ ಅಕ್ರಾಧಿಗ

మణ్మీపభ -

ఈ సూ తమందలి ఆప్ శజ్జలులముచే "భదం గమ్యేశం" ఆనునవి పూర్య నూ తను (మ్) నుండి అనువృత్తి వచ్చును. కాగ " నూ త గృహితమగు

## ತ್ತಿತ್ತಿಂದ್ರ್ ಪ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

పదము, ఆశారాధియైనను ్గహింపబడకలైను. ఆనగ సూ తముచే వీదేని పదమునకు ఒక కార్యము విధింపబడునపుడు, ఆ శార్యము ఆ పదము అశార పూర్వకమైనను వర్తిందును. ఆశార పూర్వముగనున్న ఆపదమును నూ త ముచే చెప్పబడిన పదము.కంటె భీన్మమైనదానిగ భావించరాడు.

ఈ సూత్రార్థము ఈ క్రింది ఉదాహరణముచే సృష్టము కాగలదు.

్రాంగ్య విధానం కనూ తములలో కిదేవా, శికా, నుమ్మా, శాహి మొద అగు కొన్ని వడములు. నహనమనందు పూర్వ పదను లైనదో వానికి వద పాఠమున సూజ్హము విధించబడెను. (నూ శిశి)

ద్యా పృథిపీ శాన్హ ఫిత్ అను మం తములో (ఎ-ఏ-ఓఏ) శాన్హవిత్ యను నిది పదపాఠమున "శ్వ –పెత్" అని యుండును. అశాన్హవేశ్ధీ సోమవేశీం (4-2-6) అను మం తమున ఈ శాన్హ అశారహుర్హనుంగ్ నున్నను, ఈ సూ త ముచే (52) పదపాఠమున హ్రాస్థము చెప్పఓడింది. "అశ్వ-పేశీమ్" అని యుండును.

ఈ విధముగ స్తామున ఉద్దేశించబకున పదము అకారాదియైనను స్తాము ప్రవ్యాంచింది.

ఆంకారాది ఆంగ్గ ఆకార్ముడు ఆధిముందు కల్గియు**్డుది ఆధి ఆర్థము.** ఆంకారణ ఆడిగి యన్య్ శత్ శభో క్షమ్။

53 నూత9ము 🗕 అన్కారాద్చు

ైత్ళాష్ట్ల చకారం వరమ్తి బోధయతి. వదగ్రహణేషు అనాండ్రాడ్యపి పదర ఇజ్ఞీ కుమ్. అక్ర ( 6—29) ఇత్యమస్వారాగమే వక్షుతి. ఆనాండ్రాదే రవ్రకృశ్వంగమం స్వాత్ల కథాల ఆనక్రు కుర్వైనైక (వే-2-2-1) ఆనాంగ్రం అది: అను శత్రంతో క్షమ్.

నన్నకి) సూ ైకే "ఆస్" ఇక్కన్న ఇర్ క్రత్వం కథం ౖకీముతే: "వర్లై: కారో కైరః" (1-16) ఇది సూ ైకే ఎర్లఫ్ర కారో కైరత్వ విధానభంగ ప్రసంగాత్! ఉచ్యకే! నక్యమ్! ఏకచ్చాడ్డు బలాన్న క్రిమంతే! కిన్ను శాస్త్రాస్తర బలాత్ క్రిమంతో! మధా పాడినీయా: ఏపకార ఆపీకార అత్యాదినాం సాధుత్వం <sup>క</sup>≭య**ై**] ఏపమతా9ిప్యేవం ఆశకర ఆగమ (1-28) **ఇత్య**త చోద్య పరి హారౌ విజ్ఞే యౌ॥

7.5

ಅನ್ಮಾರಾಧಿ! ವೃ🏗

మడ్షిభ:\_

ఈ స్కూతములో నిశ్ "చ"ందర ఖలమ చే పూర్వ స్కూతములనుండి "పదం గమ్యేత" అనుశవి అనువృత్తి వచ్చును. కాగ స్కూతమందు చెప్ప బడిన కార్యము, స్కూతమ చే చెప్పబడిన పడము "అస్" అనుదానిని పూర్వ మందు కళ్లియున్మను జరుగును ఆని ఖావము.

ఉబాహారణకు అనుస్వార విధ్యామక ప్రకరణములో 16-8 వ స్పూత్ ముచే "అంత" అశ్యాదులందు అనుస్వార విధించబడినది. కనుక తేనా సై తమక్ (శే-2-2-1) అనుచోట మకారమునకు అనుస్వారము విధించబడినది. అనంత కుర్వైనైకి (శే-2-2-1) అనుచోట కూడ మకారమునకు అనుస్వార విధించ బడి "ఆన సై శు కుర్వైనైకి" అని అయినది. కాగ " అన సై శు " ఆనునది స్పూతమునందు లేకపోయినను, ఈ స్పూతముచే "అన్" పూర్వక "అంశు" శబ్దమునందున్న మకారమునకు కూడ అనుస్వారము విధించబడినది. కాగ "అన సై శు కుర్వైనంక" అని మంత్రపారము.

సూ త్ర్మాపదము "అన్" అను దానిని పూర్పావ మవముగ కల్లీయున్న ను సూ త్ర్మాప్ వదముగనే ఖావించబడి, సూ త్రవిహిత కార్యమును పొందును అని సూ తా9ర్ధము.

ఇంతటితో సూడ్రవ్యాఖ్యమైనది. ఇకనిషడొక్క సందేహము. కార పదము వర్ణముకంటె (1-16) విధింపబడినది కద. మరి యిచట "అన్" తర్వాత కారవద ప్రయోగమొట్లు సాధుపెగను: నిజమే! అట్టి ప్రయోగము ఈ శాస్త్రము ననుపరించి సిద్ధించదు. కానీ శాస్త్రాక్తిన్రముచే సాధువగు చున్నది. ఉదాహరణకు పాణినీయులు వీవకారము, ఆపీశారము అత్యాదులు సాధువులుగ ప్రయోగించుచున్నారు. ఆట్లే యిచట " అన్కారము" కూడ సాధువే యుగును. అంతియే కాదు. స్వాతము 1-28 లోని ఆశకారము కూడ ఈ విధముగనే సాధువగును. ള ೬ ಹಿಂದಿಯ ವಿಶಾಹಿಕ್ಋೃ

54 సూ**్త**ము : ...... ఏకవర్ణ పదమపృక్తు \*

ုခါတ္ဆ<sub>ိ</sub>ႏွ∴ ఏకశాృ≽హా వర్ణశైృక వర్ణం। నచేత్ పద౦ భవత్ సోఒప<u>ృ క</u>ం భవత్తి యుథా "న ఉపేకవ్స్ శవ\_రైస్ంం" (4-?-3-2)ం పదమ్తి కిమ్ర్ యుజ్ఞపతా $^3$ ప్ ఇ $^3$ ు సంజ్ఞాయాః ప $^3$ మోజనమ్, "ఉర్ $^2$ ప్ర $^3$ ప్ర $^3$ స్తాస్ $^3$ (9-16) မားခါ။ မာဆွ် ရွှံ မားခါ ဆင္ပန္ဆာဂီလာပသဝတ္လာမ မာမႏွင္း။

ఏకవర్ణణ పదమ్౹ అపృక్తణు

మండ్రిపథ:--

పూర్వము చెప్పబడిన నాల్లు స్థాతములు పరిభాషా స్థాతములు ఇపుడి నూడ్ము సంజ్ఞానూడము. ఈ స్కుతముచే వీకవర్ణక=ఒకే వర్ణమ ; పదమ్ (చేత్) పదమగుచో దానికి అప్పక్షమ్—అప్పక్షమని సంజ్ఞ. ఇచట వర్ణమనగ న్వరమునే (ఆచ్చు) ౖగహించవలెను. హల్లునుశాని, హల్సం యోగముకల్లిన అచ్చునుకాని గ్రహించరాడు. అట్లని సూత్రమండు స్పష్ట ముగ లేకపోయినను భిన్న్రపాతిశాఖ్యలందలి వ్యాఖ్యాతలందరు "సంయు క్తము గాని అద్బు అప్పక్షమని వివరించిరి. అప్పక్షమనునది అప్పటికే వర్హ: అనగ హాల్ సంయోగములేని ఒకే అచ్చు—అని ఖావము.

ఉదాపారణమ:- నఉన్ఏకప్పశవ\_రైనిః (4-?-8-2). ఇచట "ఉ" అనునది అప్ప $\underline{\mathbf{s}}$ ము. "ప్" అనునది ఆగమముగ (9-18) పచ్చినది. స్పూతమందు పదమని ఎందుకు నిర్దేశము చేయబడెననగ పదముకాని ఏకా చ్చునకు అప్పక్షకసంజ్ఞ రాదని ఖాపము.

ఉదాహరణకు: యజ్ఞవకాశిఉప్ ఇతి. ఇచట "మజ్ఞపతౌ ఇతి" అన్ యుం డగ సంహాతలో "ముజ్ఞపతా ఉప్ ఇశ్" అని యుండును. ఇచట " ఈ " స్వతం తమగు పదము కాదు. కనుక ఇట్టి ఉశారమునకు "అప్పైక్త" సంజ్ఞను వారించ టకు స్తామందు "కడమ్" అని చెప్పెను.

స్త్వమోజనము $_{-}$  "ఉక్రీ $_{-}$ వృక్షికృత్యి" ( $_{-}$ 16) ఇత్యాది స్టూతకుులందు చూడుగును.

55 నూ త్రము:- ఆధ్యాన్థ్నచ్చి!

ౖతిఖాష్య ∹– చూరాన్యాదిష్టం తదప్పక్ష సంజ్ఞం పదం ఆద్య న్రవచ్చ కార్య భాగృవతి≀ ఆదివద్యథా—

' 5 F

"న ఉప్ ఏకప్ప శవ రైనికి" (4-3-3-2). ఇత్యడ్త "తన్యానికి ఉమై పై పై రామ్" (1-41) ఇద్ కార్యం భవత్కి అ సైవద్భా — ఓతే య సై (1-4-33) శాత్యత "అ నైక (4-3) ఇద్ ద్వాగమాకార్యం భవత్కి అందిశ్చి ఆ సైశేష్ట్లానికి అందిశేష్ట్రి కామివ అద్య సైవత్క

# ಆದೃ\_ಸ್ವಹ್| ವಗ

మణిౖషభ :--

పూర్వస్కూ తము "ఆవృ క్రమ్" అను వదము ఈ స్కూతమందల్ చేశార పదముచే అన్ఫాదిష్టమగును. కాగ అవృ క్రమగు పర్లము యధావనరముగ పదాదిగను, పదా స్తముగను కూడ కార్యభాక్కు ఆగును. నీజమునకు అవృ క్తము ఏకవర్లము కడ. దీనికి ఆది, అ స్తము అనునవి లేవు కడ, మరి యితర వదములకు వచ్చిడి ఆడ్య స్థార్యమాలు దీనికిని వచ్చునా యని సందేహము రాగ తన్ని వృ తైకై ఈ స్కూతము చెప్పబడెను.

అవృక్తము ఆదివతాం.ర్యమునకుదాహారణము— న ఉప్ ఏకవి. శ పర్వి: (4 కె-?-2) అనుచోట ఉకారము స్వరీతము. కనుక నూ తము 1-41 ననునరించి, (అదిక ఉబ్బై స్థామ్) కొల్పుగము ఉదా త్రకముగ బెప్పబడును.

అక ఆ నైవత్కార్యమునకుదాహరణము "ఓతేయు నై" (!-4-3) ఆను చోట ఓకారము అవృక్తము. కనుక సూత్సము 4-3 చేత వైదగ్రహాసంజ్ఞను హిందుచున్నది. ఈ విధముగ ఆపృక్తము, ఆద్య నైకార్యములను హిందును.

ఆధిశ్చః ఆ నైశ్చ తావిప ఆద్య స్థవత్—ఆని వి(గహము.

56 నూ త్రము:- కర్ణన్య వికారలో హెగ

త్రిళాష్య:- కర్ణమాత్రికు విశార లోపౌ స్కాతాం, గతు సర్వస్త, వరస్య. విశారస్త్రావత్ ధూర్హాహె! (1-2-8-2) లోషస్తు "నవే జానాతి" (1-2-14-2,3). စ္ ခ်ို္င္အစီသာ ု ဘဲအေနာမ္မွာ

వర్ణనg¦ విశారలోవా⊪

మణ్గి పభ 🖫

ఇది పరిఖాపానూ (తము. స్కూతముచే విధించబడిన వికారలో పౌ=వికార లోపములు, పర్ణస్య=వర్ణమునకగును. అనగ ఏదేని నూ తముచే వికారము కాని, లోపముకాని, విధించినచో అది వర్ణమునకుడ్డిశించబడునే కాని, వదమున కంతకు వ\_రించడు.

విశారమునకుదాహారణ: ధూర్షహౌ (1-28-2). ఇది మండ్రితారము నందలి రూవము. వద పాఠమున "ధూట వహాం" అని యుండును. ఈ స్థితిలో నూతము ఫ్-10 చేత, ధూట అత్యాది వదముల విసర్గకు రేఖ, అట్టి రేఖకు పథముగనున్న సశారమునకు షత్వము విధించబడినది. కాగ ఈ నూతముచే విధించబడిన విశారము రేఖ, షత్వములు, వర్ణములకు అనగ విసర్జనీయు సశారములకు కల్గినవి.

ఇట్లి లోపము కుదాహారణ: — స తే జానాతి (1-2-14-2) అనుచోట సకారమునకు తర్వాతనున్న విసర్జనీయమునకు లోపము, "ఏషనస్య" (5-15) అను మాత్రముచే ్పాప్పించినది. అనగ యిచట లోపేము వర్ణము(ి)పకే యొనది.

ఈ విధముగ విధించబడిన లోప విశారములు పర్ణమునకే యుగును.

57 సూత9ము: \_ వినాశ్ లోవఃగ

్తిఖాష్య: — వర్ణవినాశో లోపే సంజ్ఞో భవతి! యథా— "ను ఈ మన్దార్తి సు మాగునుంగా (4-1-8.1-.) సంజ్ఞాయాంకి ప్రయోజనమ్ల అథ లోపు (5-11) ఇత్యాది! వర్ణప్య నిత్యతాం కేబిదాహుం! తన్ని రాఠరణాయ వ్యాకరణాను సాంధేజ నూ తమేతదఖాడిం

ఏీనాశ:∣ లోప:။

ಮಡ್ಮಿವಳ: -

ఇది సంజ్ఞానూ తము. నూ తము స్థ్రీ లో వర్ణమునకు లోపము చెవ్మ బడినది. కనుక ఈ సూ తముచే లోపమనగనేమొు వివరించుచుండెను. లోపు: లోపను (అనగ) వినాశం: -లేకుండుట దశించుట యనీ ఆర్థము. ఇగ (పేర్) పూరృనూ త్రముననుసరించి సూతమ న విధించు లోపకార్యము వర్ణము నక్ ముగునన్ నృష్ణము.

పథపాఠమునుండి సంహీథా పాఠమును కూర్చుగవుడు కొన్ని వర్ణ ములు నశించునుం. లోపించునుం. ఉదాహరణకు "సు! ఈమ్! మన్దా9ికి! ను—[పతుసకి! అని పదపారము.

ఇంది నరహీతా పాథములోగికి నచ్చుగాపుడు ఈమ్ మార్డా): ఆనుచోట నున్న రొండు మాందాములలో ఒకటి లోసించును. కనుకనే ను ఈ మన్దా) ను మునుగు (4-1-8-1) అని నరహీతారూపము.

58 సూత9ము:- అన్వాదేశ్ఽ నృశ్య ။

ైత్ఖాష్య: — గెమ్తైన్య గెమ్తైనో వాజ్ర్యన్య అన్వాడే కోళవత్! గ్మి త్త్రీ పథానం కార్యఖాగత్ యావత్! గెమ్తైన్య యా — "హన్యా దువ్య! మానం చ (7-3) ఇత్యన్యాడ్త నిశ్శబ్ధన్య! గెమ్తైనో య థా — అకారన్మ సం హీతాయామంపి (15-8) ఇత్యత్తి నుక్లోకాకీ ఇత్య స్వన్య అకారన్య అన్మ స్వేత్ కిమ్: బహ్మాకీ త్వ రాజన్ (1-8-18-12) ఆగ్మాకీ ఇత్యాహా (8-5-8-4); విచిత్య నోస్మాహాన విచిత్యాకి ఇత్ (6-1-9-!)

ಅನ್ಪಾದೆಕಃ। ಆ\_ನ್ಯನ್ಯ॥

మణి పథ: 🗕

ఈ నూత్రము. పరిఖాపాన్నూతము.

అన్వాదేశ\*-అన్నాదేశము అనగ అనువృత్తి, అ\_స్యన్య-చివరి పదము నకే యగును

అన్వాదేశమ\_న్య పదమునకగునని న్యూతార్థము. పూర్వ స్కూతము నుండి ఒక పదమును తర్వాత సూత్రములలోనికి తెచ్చుకొనుటకు ఆన్వాదేశ మని యిందురు. ఆట్ల అన్వాదేశము చే మవలె ను సూచన స్కూతమండలి "చ" "అపి" మొదలగు పదములచే తెలియనగును. అన్వాదేశము పూర్వ సూడ్రమునందలి చివధి పదమునకే అగును అని సూడ్ర భావము. అతర పదఘులక్లు కాదని సామాన్య భావము. మధియు ఈ విధమున అనుప్పత్తి చేయబడు పధము ఉత్తర పూత్రమున వీదేని కార్యమునకు నిమ్మిత్తముగాని లేదా ఉత్తర సూత్రమందలి కార్యమును పొందునది (నిమ్మిత్తి)గాని యగనను.

నిమిత్తమునకుదాహరణ: ---

"హన్యాదుప్యమానం ద" (7-3) అని స్పూతము. ఇందలి 'ద' కారముచే పూర్వ స్పూతమునుండి "నిష్పూర్వ?" అను పదమనుప్పత్తమగును. కాగ "ని?" అను పదము తర్వాత పచ్చు "హన్యాత్" "ఉప్యమానమ్" అను పదము అందలి నకారమునకు ఇత్వము పచ్చును. కాగ, ఈ మ్మాతమున అన్వాదిష్ట మగు పదము నకారమువకు ఇత్వము విధించుటలో నిమ్మిత్తమైనది.

"అకారస్తు సంహీతా యామసి" (15-8) అని స్కూతము. అందరి "అపి" శబ్ధ ముచే పూర్వ సూత్సమునుండి "ప్లత్య" అను వదము అనువృత్తమగును. కాగ, నంహిత యందరి అన్యమగు అకారము ప్లతాఒనునాసికమగును.

ఉదాహరణకు సుక్లోకా $\frac{1}{2}$  (1-8-16-2). ఇచట చివరనున్న అకారము నకు పుతానునాసికత్వము కల్గినది.

స్మూతమందు "అన్యస్య అని ఎందుకు, అన్యస్య అని యుండుట చేశనే, "బ్రహ్మార్ క్ష్మం రాజన్,"లోని బ్రహ్మారిలోని ఆకారము అన్యము కాదు. కనుక దానికి అనునాసికత్వము రాలేదు. అట్లే అగ్ఫ్యా ఇత్యాహ (6-5-8-4); విచిత్య స్పోమార్ నవిచిత్యార్ ఇతి (6-1-9-1) అనువానిలో కూడ అకారమునకు అనునాసికత్యము లేదు.

#### గమని క :

ఈ స్కూతము సర్వ్ తెపాటించబడలేదు. అన్ని స్థలములందు, అనగ అన్వాదిష్టములగు పదములన్ని యు అ్త్య వదములే కాక, కొన్ని మధ్య పదములుకూడ, అన్వాదిష్టములైన సందర్భములు కలవు. కనుక ఈ స్కూతము సామాన్య స్కూతమేకాని, సర్వ్ తపాటించబడలేదు. ే9్ నూ త్రిము : — ఉపజన్గన్ను దేశాయం నిత్యమ్!!

త్రిఖాష్య :- ఉపబన్ధన్ను స్వదీశాయైవ నిత్యం నిద్దేశకో భవత్రి! ఉపఒధ్యత ఇది ఉపబంధికి। ఏత్స్మిన్ని త్యధికరణ రూపకి సంఖ్యాస విషయక్ప ్రవదేశే ಕುಪಬಂಧ ಇತ್ಯುವೃತೆ। ಯಥಾ "ಇರಾಪತಿ" (4-22) ಇತ್ಯಾದಿ ಮಾ[ತದ್ವಯಮ್; సోమాయ స్వైతస్మిస్ (4-48) గమయతో భవతః (4-52) ఇతి చ $\circ$  ఉప బస్టే యుద్పు క్రంతదన్య క్రత్తు నాల్లు ఇక్కుడు కుండా కు ్హ్యామా దేవం సోమంల" (6-1-7-7)ు అత్త త్రివేద  $\lfloor$ వభృత్ న్యాయేన  $\lfloor 1-61 \rfloor$ పూర్వే ్ పభృత్యా $oldsymbol{\omega}$ ార్వే  $oldsymbol{\omega}$  ప్రభుత్వాని మేధిక స ఉపబంధేన భవత్తి నిత్య శబ్దార్థు! యాథా "సదో హా విర్దానే" [4-11]ఇతి ప9్రమాలో గృహిష్యతే। కేవలహవీర్దాన ఇంతి నర్వథా న ప్ర[గేహో రృహ్యతే। သော "ဘာသီက္ကလီ  $v_{\rm g}$ တာ  $v_{\rm g}$ " [6-2-11-1] ရေခ မတာသာ ေရ ဂါသီနား "ဘာသီ ర్థానే [పాచ్ పg మ్g మg మ్g మ్gభవతః ఇత్యాదినా పా9్రిప్తిః। నన్వేతదనువ వన్నమ్! ఆన్య[త నిషేధన్య క్వచిత్ ఉపుబాసై $ar{L}$ పీ దర్శకాత్၊ రుథా — ఆథ మిధునీ భవ**తః**  $ar{L}^6 - 5 - 8 - 6$  ] ఇత్యత్ర "గమయతో ఉవతః  $\llbracket 4 - 52 
rbracket$  ఇత్యువబంధ్రపా ప్రిక్ స్టామీ ఓతా $\S$ దినా [4\_53] అన్నత్స్ నిష్థిన నిష్ధ్యత్. తథా—వాయువ ఆరోహణవాహౌ [5-6.21] ఇత్కత "సోమాయస్పై తస్మిస్ [4–48] ఇత్  $[3^{2}]$  తి సమానపదే [4-54] ఇత్యనేనాన్యత్రి నిషేధిన నిషిధ్యతే! ఆ[తోచ్యతే [గామీ మాయుపే మానవ అత్యాదీనాం కంఠే క్రాంక్త్రామ్ ఏష నిష్**ధః** <sub>ట్</sub>వనరతు, కేపల హావిర్ధానే ప9గ9హో నేత్యాధ్రికో నిషేధో న ౖపసరతే్రౖవు. ఆంధ్రిక క౦రో క్రామాంగి కరర్ కృషణాబల్యాత్! నను "ఆశో ఆవో... [4—54] ఇత్యనయోంకి కరర్ కైయ్ ವಾ೭ಲಮ್၊ ತೃತ ನೌತ್ಯಗ್ರಭಣಿನ ಕಿಮೇ ಈವೃತಿ – ನೌತರ್) ಪರಿಚ್ರಃ కంర్ క్షి రువుంధ ప్రాక్షిమేవ నివర్ణయతి, నిత్యశబ్దన్య ఈ మ్రాక్ష్య న్రమపి పరిమారత్ యథా "డ్స్ జాయో విన్లతో" [6-6-4-3] ఆత్యత్ర ఏకప్యపేతోఽప్ ్4.51 | ఇత్,పాఫ్కు వనస్పతే వీడ్వన్లు [4-6-6-5 ] ఇతు పీడ [3-28] ఆద్ ప్రాప్తింగి ఏపమా ద్యూహానీయమ్గ్ మాషిష్య మతానుసారే బైవం ု့ဆည်းတို့ချစ်သာ။

## తైత్త్రిమ (పాతిశాఖ్య

ఉపబన్గణ తు. దేశాయు. నిత్యమ్။

మదిప్రభ -

ఇదియు నీముమన సూగ్రము లేదా వరిఖాషా సూగ్రము కావచ్చును. ఉదబన్ధం ఈ ఉదబంధమైతే: దేశాయు ఉదదేశించినదానికి; నీత్యమ్ స్ట్రామికునును.

ఉపబద్ధము ఐతే [తు] ఉపదేశించిన స్థలమునందు నిత్యము ఆగును.

ఉవబ్దమనగ నిద్దేశించబడినది, లేదా ఒక వదమునకు ముందునకాని, బెనుకనుకాని బేర్చి చెప్పబడిన వదము లేదా విధానము. ఈ విధముగ నిద్దే శింపబడినది, ఏదేని అనువాకము, మంత్రము లేదా ప్రత్యేక వదమైనను కావద్చును. అగగ, "ఫలానా అనువాకనుునందు ఈ పదమునకు; లేదా ఫలానా పదమును పూర్వమందు కల్లియున్న, ఈ ఫలానా పదమునకు ఈ కార్యము జరుగును." అని చెప్పినచో, ఆ వరిస్థిత్యిందున్న ఆ ఫలానా పదమునకే ఆ కార్యము నిత్యము వ\_రిందును అని ఖావము. ఈపబధ్యతే ఇత్ ఉపబద్ధక అని విగ్రహవాక్య వివరణము. ఉదాహరణలుగ ఇరాపతీ.... [4-22]; పూర్పజే [4.23] సోమాయ....[4-48] గమయతో భవతక [4-52] ఇత్యాది సూత్రములు.

సూత9మున "తు", "నిత్యమ్" అను రొండు వదములుకలపు. త్రిఖాష్య రత్నకారుడు ఈ రెండు పదములను భిన్నముగ ఖా,ృఖా,ృనించెను.

"తు" శజ్దార్థము: — ఉపబంధమునందు బ్రాత్యకించి విధించిన కార్యము అన్యత ప\_్రించదని "తు శబ్ధము చెప్పాను. అట్లే, బిత్య శబ్ధము అన్యత్ర విధించిన నిషేధకార్యములు ఉపబద్ధమున ప\_రించ వని చెప్పాను.

"శు" శబ్ద ప్రయోజనమును ఈ ్రింది యుదాహరణతో చూపవచ్చును. "నదో హావిర్ధానే"  $\llbracket 4-11 \rrbracket \searrow$  శ్రమ నూ ్తముచే నదో పూర్వమందున్న "హావి రానే" శబ్దము వ్రహాయగును. కనుకనే "హావిర్ధానే ఖ్యాయు నై"  $\llbracket 6-2-11-1 \rrbracket$  అను మండ్రములోని హావిర్ధానే శబ్దము ప్రగహ కాదు. దీనికి పూర్వమందు "సదో" యను ఉపబంధం లేదు గద. ఈ విషమము "తు" శబ్దార్థముచే ఆవగతమగును. అయితే ఇక్కడొక చిన్న సందేహము.

ఆహచిర్ధానే పా9టీ ప్రవర్ధియోయు ి [3−1-8−1] అను ముం.తములో మీ ఆహచిర్ధాని" శ్రైము ప్రగహ యగుడున్నది గద యనిన నిజమే కానీ యచట దానికి ప్రగహ సంజ్ఞ ప్రత్యేకముగ [4−12] మా.తముచే విధించబడినది. శనుక దానిని అవవాడుగ భావించవలెను.

ఆక్టేవము: — "నిత్య" శబ్దమునకు చెప్పిన ్రవయోజనను కూడ యుక్త ముగ లేదు. ఏలయన "అథ మిధునీ భవకి [6-5-8-6] అను మండ్రము లోని "మిధునీ" శబ్దమునకు ్రప్రమా సంజ్ఞ.... ఆషప్టాక్ [4-52] అను సూత్రముచే విధించబడుచున్నది. అది ఉపబంధకార్యమే. కానీ, 4-53 వ స్టూతము "న [గామ్, వర్చసీ, మిథునీ, మాసీ, లోకే, ధత్తే శబ్దములకు ప్రగామ సంజ్ఞ నిషేధము ఉపబంధమున కూడ ప్రవ్తించినది కడి. మరి నిత్యశబ్ద ్రవయోజనమేమి: అజ్లే "అతే సమానవడి నిత్యమవే చాపే చ (4-54) అను సూత్రముచే విధించబడిన నిషేధము "వాయవ ఆరోహణవాహా" (5-8-21) అను మంత్రమున "వాయవే" అనుదానికి ఉపబంధ న్యాయ మును అనుసరించి సూ. 4-48 చే రావలసిన ప్రవ్రాజనము ఏట్లు చేకారును. అట్టి స్థితిలో తు, నిత్య శబ్దములకు మీరు చెప్పిన ప్రయోజనము ఎట్లు చేకారును.

సమాధానము: - నిజమే, కానీ యొక విషయమును గు రైంచవలెను. అను మానముచే సిద్ధించిన దానీకంటె కంరో క్రిచే చెప్పబడినది బలవ త్రము. కనుక ఈ "కు" "నిత్య" శబ్దములకు మాచే చెప్పబడిన క్రయాజనమునకు (కంఠరపేణ) కంరో క్రితో ఆపవాద చెప్పబడని స్థలమునంటే చక్కగ సిద్ధిం చును. కనుకనే నంహిత రెండవ కాండ, ఆరవ ప్రశ్మ 7 వ అనువాకము (ఓ-6-7-8) నందు "దేవీ దేవపుత్ర ఇత్తి ఆహ దేవీ హీ ఏతే దేవ పుత్తే)" యను వాక్యము గలదు. అందున్న "దేవీ" శ్యానునకు స్యూతము 4-2% చే

11+1

1-61 సూ త్రముచే "ఒక స్థలమందలి మూడు వదములుగాని, అంక కంటె ఎక్కువ పదములుగాని, పేరొక స్థలమందు మరల యున్నచో, వానికి ఆ రెండవ స్థలమున విధించిన కార్యము, ఆ పదములకు పూర్య స్థలమున విధించిన కార్యములను నిషేధించదు." అని చెప్పబడెను గద. కాగ, "శత్యాహ దీవీ హీ" అను వదములు మరల ఆరవశండ, ప్రభమ్మశ్మ ఏడప అను వాకములో (6-1-7-7) ఉన్నవి. కనుక ఇచట కూడ దీవీ వదమునకు 4-23 చే ప్రగహసంజ్ఞ రాపలెను. కాని ఉపబంధన్ను... అను సూత్యములోని "తు" శజ్ద్ధార బలముచే (ఉపబస్థే యుదు క్రం తదన్యత న భవతి) 6-1-7-7 లోని దేవీ శబ్దనునకు ప్రగహ నంజ్ఞ వారింపబడెను.

అయితే ఈ విధమగు ఖ్యాఖ్య (మాహిష్య మంగానుసారేడైనం మాహిష్యు ఖాష్యము ననుసరించి చేగాబడెనని తిఖాష్య రత్న కారుడు చెప్పెను. కనుక ఇచట ఆ మాహిష్యు ఖాష్యమును కూడ (మూలము) చూపుచుందిని.

[ "ఉపబన్ధమ్తు దేశాయు చనిత్యమ్" అను ఈ స్టూతమునకు మాహిషీయు హ్యాఖ్య :--

ఉపబస్టికి ఖలు దేశ సమర్ధ్ భవతి నిత్యమ్! ఉపబస్థ్ నామ దేశాయ చ— "పర అషమ్మాత్ (4–32) ఇత్కి తు శబ్దికి కిమర్ధమ్కి వినివృత్యర్ధమ్! యదన్యత దృష్టం తదుపబస్థ్ న భవత్కి యథా— "సద్ హవిర్ధానే" (4–11) ఇత్క్షిక్స్ హక్కి హవిర్ధానే ఇద్దిక్కి యథా న ప్రగహ్ భవత్కి యథా " హవిర్ధానే ఖ్యాయ స్ట్లే" (6–2–11) కె తెస్మాత్ "హవిర్ధానే చర్మన్" (6–2–11) ఇత్కి ఏపమస్మిన్న స్ట్లే ఉపదిష్టే, తు శబ్దారమ్బాత్" యిజ్ఞముఖుల హవిర్ధానే (3–1–3) ఇత్ భవత్ క్ష్ట్రాన్కి నిత్యమిత్ కిమర్డమ్క్ "పూర్వజ్ ప్రభృత్యాడ్ మమ్మ్" (4–23) ఇత్ ఉపబస్టే సిద్ధమిత్ "మధ్ క్ష్ట్రాత్త్రదేవ్ నివ్రహ్మ్" (3–1–3) ఇత్ ఉపబస్టే సిద్ధమిత్ "మధ్ క్ష్ట్రాత్త్రదేవ్ నివ్రహ్మ్" (4–23) ఇత్ అడ్డుల భవత్కి నిత్య శబ్దాత్రదేవ్ నివ్రహ్మ్" (3–1–3) ఇత్యాడ్ దేవ్ స్టోమ్కి స్ట్రహ్మ్ శబ్ద్రాత్రదేవ్ నివ్రహ్మ్ దేవ్ స్టోమ్కి స్ట్రహ్మ్ శబ్ద్రాత్రదేవ్ నివ్రహ్మ్ దేవ్ స్టోమ్కి" (6–1–7) ఇత్స్ ప్లాత్రదేవ్ స్ట్రహ్మ్ దేవ్ స్టోమ్కి" (6–1–7) ఇత్స్

60 సూ తము: — నానావదీయం చనిమిత్తం [పౖగహ[సాదిషు∎ ౖతిఖాష్య: — చకరస్తు శబ్దనిగదితం శహర్ధం అన్వాడిశతిః ప్రిౖగహిషు స్వారిష్ట్ చే నానావద సంబంధ్ స్ట్మీతం అనంహింతాయామప్ స్వార్యముప్ దిశత్తీ ప్రగ్రహానున్నర కార్యం న స్వేర్తిం! యథా— వడ్యత్— " ఘ్మీ చేక్రి వపరే?" (4–28) ప్రగ్రహౌ భవత ఇత్యత్రి పైగ్రహాత్యే వపరేణోవదిష్టే వదకాలే తమై వ్ సొదిమ్ చే యథా — "నాఒక్రగహ ఫూర్యం?" ( 16-11 ) అత్యవ్రగహేదానున్నారాగమ్ స్టిడ్డి పదకాలేఒప్ శమై వ్ యథా— " అర్థ మాస్ దేవాం?" (2-5-6-6)! పత్వఅత్వాదొ ఈ నానాపదీయం గ్మీతం సంహీతాయా మేవ కార్యం కరోత్త్యయమారమృఖి యథా— తచిపదిత్ శుచి-సత్ (4-2-1-5) ప్రవాహణ ఇత్ వవవాహను (1-3-3)!

:

నానాపదీయమ్, చ నిమి\_త్తమ్, ≀్ప[గహ[సాదిషు။ మండిపథ:-

ఈ నూ తము ్ప గహా, సాదులకు మా తమే సంబంధించినది. నానా పటి యమ్ - సుస్థాతాపార విషమమైన; గ్రామిత్తం - స్ట్రిమిత్తము (కారణము), సం హీతా పారము కన్న ఖ్న్న స్థలములందు కూడ ఆనగ పదపాఠమున, [ప[గహా స్కాదిమ – [ప[గహా, అనుస్వార విషయమున చే-న-బ్వేరించడు. సూ [త ముదలి చకారము పూర్వ సూ [తమందల్లి ఈ కజ్ఞారముగు నఞర్థమును అన్వా దిశము చేయును.

నంహితా పాఠములో ప్రగహ ఆనుస్వారము లను విధిందు (వైగహ సాది విషమములలో) నిమిత్తము, పదపాఠమున నివ\_రించడు. అనన వవపాఠమున కూడ ప్రవ\_రించున. ఫలితముగ సంహీతా పాఠమునందు విధింపబడిన ప్రగ్రహ సంజ్ఞయు, స్కాదులకు విధించబడిన అనుస్వారములు (18 2) పదపాఠమున కూడ అట్లే యుండును. అని స్కాతఖాపము.

ఉదాహరణకు "ఘ్నీ, చేక్రి" అను వాన్ కర్వాత అవ్యవధానముగ పూరమున్న చో ప్రొక్కవగ్రహ సంజ్ఞ వచ్చును. (4 28) కనుక సంహీతా పాఠమన "వార్త్రిమ్మీ పూర్ణమాస్ (2.5-2-3); "చ్కే వృష్టాన్" (8 6.8-1) అను స్థలములలో ఘ్నీ, చేకే పవములకు ప్రగ్రహ సంజ్ఞ విధింప బడినది అముతీ యివ్ నదపాఠమున వార్తమ్మ్, పూర్ణమాస్క అన్యు, చేకే, పృష్టాన్కి అనియు ఉండును. పదవారమున ఏ పదమునకాపదమే

### కైత్తిను (హెఠిశాఖ్య

స్వకం క్రము గనుక, అవ్యవధానముగ పరముగ నుండుట యనునది కుదరదు. కనుక "ఘ్నీ, చైకే"లకు అవ్యవధానముగ "ప" కారము వరముగ లేదు. కాని సంహీతా పాఠమున విధింపబడిన (పౖగహశ్వము, పదపాఠమున నిమి\_త్తము లేకపోయినను (పకార వరత్వము లేకపోయినను) అట్లే యున్నది.

అట్లే అనుస్వారవిషయమునను అగును. ఉదాహరణకు "అర్ధ మాసే దేవా ఇజ్మన్లో [2-5-6-6] అను మన్త్రములో అర్ధనూసే లోని "మా" కు, "నవానపదమున అవ్రగహకు పూర్వముననున్న "మ"కు అనుస్వారమురాడు" [నూ 16-1] అను సూత్రముచే అనుస్వార వారింపబడినది. కానీ నదపాఠమున "ఇస్ట్లమూసే" అనుచోట "మాపదాది రనుదాత్రం! [16-8] (పదాస్తి ముండున్న అనుదాత్రమగు మకారమునకు సకారము పరమంచున్నచే అను స్వార అగును.) అను సూత్రముచే అనుస్వారము రావలసీయున్నను, సంహీతా పారమున వారింనబడినని. కనుక ఆగ్మిత్రమును పురస్కరించు కొని పదపాఠమున కూడ వారింపబడెను.

కాగ స్మాతము !\_60 కేవలము ్ర్డ్ పిషయమునను ్సారుల విషమమున అనుస్వారమునకు చెందినది. ఈ స్మాతముననుసరించి సం హీతా పాఠమున విధింజబడిన, బ్రైగహత్వము సాదులకు విధింపబడిన ఆను స్వారము... కానునవి పదపాఠమున కూడ ప్రవ్రించును.

్సామలనగ :8—2లో చెప్పబ**ి** ్సా, శో, హం, పా, శ యమనవిః

g' సూతము:— యథోక్తం పునరుక్తం త్రిపద్పభృతి త్రిపద ప9్రిఖితిం

్తిభాష్య :- త్రమాణాం పదానాం ననూహారికి (త్రివదమ్) కార్యభాజుకి పదాన్య తృత్తీమత్వం విజ్ఞేమమ్, ఈదృశం త్రిపదం త్రత్పర్పత్రిందిర్యన్య తత్ (త్రిపద ప్రభృత్తి) యధ్ క్రం పూర్వ్ క్రం పిధిం కరోతి, స్వవిశేషణం యుత్రత్వద పభృత్తి పునరు క్రం చేత్, తథా---

"లువృకే త్వకార ఏకారొకార పూర్మః"[11\_!] ఇత్యనేన కథమకాండ తృత్తీయ [పశ్మే "దేవన్య త్వా సవిశుః [కనపేఒశ్వినోః" [1-3\_!-1] ఇత్మ[తాకారే ဟာ ညီ ခံရီခံ ဆာခံႏွစ္ ဘားဆစီးသီး உစီ မစ္စီခံစ စားပိုကားႏွစ္ပြာ ခံရစီး ျခဳခရီ ျခစ္မွာ ခံရွာ ခံရစီး၊ ျခဳခရီ ျခစ္မွာ ခံရွာ ခံရစီး၊ ျခစ္မွာ စားဆီး [ i - i - 4 - 1 ] ရန္ျခံ လေဆံမွာ စားသီး မေတာ္မွာ စီးခံရီရိလစ္" [ i - 4 - 48 - 1 ] ရန္းျခစ္ ခံရွာ ခံရွ

జాహ్మణ వాక్యేమ ఈ త్రీవదమా తా ద్వా కార్యల భవత్తి బ్రాహ్మణ వాక్యేమ పూర్వస్థలిస్ట్రై బో క్రేక్ రు థా— "ఖమా మగ్నర్జన్ రశగామ్ [4-1-2-1] ఇత్యత, "మర్యత్రీ నృహాయుడ్హర్టో అగ్నికి" ఇత్యేతద్వాక్యం ఉ్రామ [5-1-3-1] ఇత్యత అప్పి తథ్ వ భవత్తి కార్యభాజక వద్స్య తృత్యత్వం ఇత్ కిమ్: "వృథిపీమ్ అను యే అ్వరిష్ట్ యే దివి తేళ్యకి" ఇత్తి ఉశ్యేక్ "యే వృథిక్యాం యోఒన్రిడ్డ్ యేదిఫి" ఇత్ రు దానువాకే! ప్రశృత్తి కిమ్: "త్వమగ్నీ రుడ్క" [1-?-14-17] ఇత్, యాజ్యాయాం, అదివస్పర్ ప్రథమం జజ్జే అగ్ని రస్మత్త్ అతి వాక్యం "అగ్మయేఒన్నవేతే" [2-2-4-1] ఇత్యత "ఇతక ప్రభమం జిజ్జే అగ్నికి" ఇత్ పునరుక్రమ్క్ తత్తే వాడ్యవదితిచేత్ మైకమ్క్ ప్రభామం జిజ్జే అగ్నికి" ఇత్ పునరుక్రమ్క్ తత్తే వాడ్యవదితిచేత్ మైకమ్క్ ప్రస్థామకి" [11-16] ఇత్, జజ్ఞోర్స్లోహణ సామర్హ్మత్క్ అన్యభా తస్య ఫైయర్డ్యత్క్ పద వీప్సాడధ్యాయు వరిసమా ప్రభ్యత్యత్క్

ఇం త్రిఖామ్యరత్నే, పాతిశాఖ్య వివరణే, ప్రభమాడధ్యాయा।

တာတာ၊ ఉక్తమ్၊ పునశు ఉక్తమ్၊ త్రిపద[పభృత్వ త్రిపదష9్శృత్ఖ

మణి్ౖ పభ : 🗕

ఈ సూతము నియమన లేదా వరిఖాషా సూతము అని చెక్పుకొవవచ్చును.

్రతివదమనగ మూడు పదముల నమాహారము. అట్టి మూడు పదము లలో మూడప వదము కార్యభాక్కుమై యుండులెను. అటువంటి ఈ సముదాయము ప్రభృత్కి మొదట కల్గినది [అద్కి మాస్య]; అటువండిదా గ్నీ "[త్రిపద పర్భత్" అని అండారు. అట్టిది పూర్వ్ క్రమ్ విధిమ్ పూర్వ స్థల మున చెప్పిన కార్యమును, పునరు క్రమ్ అంకొకటోట ఆ త్రిపద [పక్భత్ యైన సముదాయము పునరు క్రమగుచో పూర్వ్ క్రమ్ పూర్వ్ క్ర షెధినే యానునరించును. కాగ—

"ఏదేని కార్యఖాక్కెగు వదమును మూడవ పదముగ కల్గిన నాల్లు ని, అంతరంటె ఎక్కువగాని పదములు. కేరొకటోట అదే కమము కో పునకు క్ర మయ్యెనేని, అచట విధించబడు నూత్రములు [విధించబడు కార, ము] పూర్వ స్థలమునందు విధింపబడిన కార్యమును ఆ వదమునకు నివ్వించజాలవు అనగ పూర్వ్ క్రకార్యమే ఈ రెండవ స్థలమున కూడ క్రవ క్రించును ఆని సూక్రార్థము.

ఉదాహరణ:— దేవన్య క్వా సవితు: మ్నవే 2 క్షిన్ 1 అను నది ఒకటన కాండ, మూడప్పన్మ ఒకటన అనువాకములోని మంత్రిము [1-3-1-1]. ఇదట అశ్విన్: లోని, ఆకారమునకు "లువ్యతే త్వకార ఏకారొకార పూర్వు: [11-1] అను స్టాతముచే లోచము విధించబడినది. అయితే ఇవే వదములు మరల వాజపేయ మండ్రములందు [1-7-10-3] పునర్షు ముల్లైనవి. అయితే వాజపేయ మండ్రములందు "ఏకార, ఓకారములకు ముందున్న ఆకారము లోపించడు." [11-3] ఆని స్టూతము. కనుక ఈ వాజపేయ మండ్రములందు, ఆశ్విన్: లోని ఆకారముచకు లోపం రాదు. కాని ఈ స్టూతముచే [1-61] "సవితు: స్టేస్ స్ట్రిస్" అనునది [తివద్స్ ప్యత్తి యుగుటచే దీనికి పూర్వమందు విధించబడిన [ సూ. 11-1 ] ఆకారలో పము వాజపేయుమండ్రములందు కూడ స్టేస్ లేంచుచున్నది.

మరియొక ఉదాహరణ :- "సువధా రాయే అస్మాన్" [1-1-14-3] అను పద సముధాయము మొదటిసారిగ యాజ్య మండ్రములందు అగి ఉఖావాం.... అను మండ్రములో [పౌరంభమగు, అనువాకములో [1-1-14-1] ఉన్నది. అడట ఏకారము తర్వాతనున్న అకారమునకు 11-1 వ సూత్య ముచే పచ్చు లోపను ను (1-31) స్కూతము వారించినది. అనగ అచట ఏకారము తర్వాపనున్న అకారమునకు లోవము రాదు.

"సువధా రామే అస్మాన్" అన**. ఇదే త్రిపద**్భభృతి వేరొక **స్థలమున** [1-4-43-1]కూడ కల**డు. అచట కూడ, నూశ II-1** చే ప్రవ**్రించిపల**న్న లో పము స్వస్థలచుక, పూర్హి శ్రీక్షన్ ప్రచివ లోప నిషేధమే ప్రవ తించును.

119

ఇట్లే "సందేవాయుక… ఇత్యాదిగనన్న అనవారము [4-1-41-1] లోని "నజాతో గర్భ్ అని" అను ౖత్వద\_పభృత్ మరల "ౖకూరమ్ప" ఇత్యా డిగ నున్న అనువాకములో [5-1-5-1] పునరు\_కైమైనది. ఆచట కూడ ఓకారము తర్వాతన న్న అంకరమునకు, పూర్వస్థలమునందువలే అంకారలోప నిష్ఫమ్ ైకం రైంచినడి.

ఈ విధముగ ్రాధమోదాహరణములో విధిందబడిన లోవ**ము** అన్యత నిషేధిందబడలేదు. అట్లే మరియొక ఉదాహరణములో ప్రథమముగ విధింద ఒక్కి లోవ నిషేధము అన్యత నివ\_ర్థిందబడలేదు. అందులకు కారణము కార్యభాక్కగు పదము ప్రవద్ధవర్శని అగుటయే. ఈ విధముగ సూతా? రైము సమన్వమము చేమబడెను.

్థికడ్నా క్రమ్ అకు సంబాధించి, ఈ సూ త్ర్ము ప్రేక్తించుట్లో తికడ్నా త్రున్నాలను. తెవడ్ వ్రృతిత్వమక్కరేలేదు. అన్గ కార్య భాక్కగు మూడవ పదమ తో చాలును. అన్గ ఇచట మూడు వదములు ఘాడ క్రమ్ లైన చాలను. కన్నము కార్య ఖాక్కగు పడమును మూడవ ద్రమ గక్స్ పడ్నముదాయము... అనికచో అండులో కన్నం నాల్లు వద్దము అండవలైను. అయితే బాహ్మణ వాక్యములలో మూడు పదములు చాలును. అయితే మూడవ వద్దము కార్య ఖాక్ కాపలెను.

నిజమే కాని నూ తము ఇవట ఎందుకు నడలించబడెను. టూ హ్మాణ వాక్యములు మండ్రమును వివరించుటకుద్దేశింకటడి వి. కనుక యుచట త్రిప డత్మనున్నను చాలును. అట్లని నాల్లు పడములు పునరు క్రములైన మం చిదే గిషేదము లేదు. ఉదాహరణకు ఇమామగృభ్ధం రశనామ్ [4- -2-1] అను అనువాకములో ''మరృత్రీ స్పృహాయద్వర్డ్ అగ్మింకి" అను వాక్యము మరల ఉద్యాంచు (5-1-3-1) అను వాకమునందు అట్లే పరింపబడినది.

### తైత్తిను పాత్రాఖ్య

''కర్మాక్కగు శదమున మూడవ వదముగనున్న"— అని ఎందుకుండా ఉన్న మండ్రములలో (4-2-8 3) ''వృథివీమను యే అన్నరిక్ష్ యే దివి తేర్ప" అను మంతమున్నది. ఇచట ఏకారము తర్వాతనున్న అకారము (ో అ\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ సూ 1... 3 చే లోపించలేదు. సుమారు ఇవే పవములు ''.మీ ఎ.ఎ.ఖాం యేజ కైరిక్ష్ లోపిదివి" అను పదములు రుద్దానువాఠను (1.5-11.2) ఉందు జాడ కలవు.

ాని ఇదట ఏశారము తర్వాతనున్న ఆకారమునకు (యో ఆ ైరిజ్) 11-1 గ్రామం మే లోపము వచ్చినది. 11-3 న్యూతమిచట వ్రవ్తించడుం కారణము. పూర్మనుండు "ఆను యో ఆ ైరిజ్" అనునవి త్రిపదములు. వీనిలో కార్మశార్యను ఇదము "ఆ ైరిజ్" అనునదే కాని రెండవ స్థలమున "వృధి వ్యాం ోస్ ఆ ై స్ట్" అని యున్నది. పదములు మారినవి. కనుక ఇచట పునడ పైమెన పడుబులతో కార్యభాక్కగు పదము ద్విత్తు పడిమైనది. కనుక 11-3 న్యూతము ైనప్పించినది.

ఈ పొడముగ**్త్**లో జనిషేధమును క్రమబర్ధము చేయుటకు న**్రా** పాండు " కార్యభాక్కగు పడమును మూడవ పదముగ కల్గిన" **అని చెప్ప** ఒప్పెం.

> తైత్త్రి పాతిశాఖ్యక్ పేడులో చనానుక సుబ్బహ్మాణ్యమచే ్నా పడిద "మక్షివధ" అను ఆంద్ర వివరణమందు ్రాధ్యా ద్వార్తు ము నమాత్తము.

అధ్యాయము...?

వర్ణోత్ప\_త్తి |పకరణము

1 మాత్రము:- అధశబ్ద్ర్పైత్తిం

త్రాష్య: — ఉక్తే వర్ణనమామ్నాయికు తేయాం వర్ణానామ్ కీడృక్ కార అం, కథం వా తదుపలబ్దీరితి ఆకాంజాన నురం నిరూప్యత ఇత్యాన ను ర్యార్డ్లో ఈ కట్టు! అథవా ఇత ఉత్తరం యుద్వక్షుతో తప్పట్టేతప్పత్తింది ఏతడధికృతం పేదితవ్యమిత్ అధికారార్లు! శబ్దో నామధ్యగ్రి! వర్ణానామ కారాదీనాం ఉపాదాన కారణం, తదుతప్పత్తిర్జన్మ ఉదలగ్ధిర్వా! యథా ఉదకన్య దర్శాకాత్ పూర్వమీమ భూమూ జలం ఆస్త్యేమ, తత్తననాత్ రృశ్యతే తద్యత్! స్యామువ్యత్ ఇత్ నూ త్రాక్టి!

## ಅಧ ಕಪ್ಪ್ ಕ್ರುತ್ತಿಃ ೫

మణి(వథ: 🗕

అంథేతి — గ్రంథారంభమందు మంగళార్థము 'ఆధ' శబ్దము క్షబ్హా గింవబడెను కద. మరల ఈ ఆధ్యాయ ప్రారంభమున అంథ శబ్దమును క్షయోగించుటకు క్షబ్హాఒనమేమి: అని క్షశ్నించగ, పూర్వాధ్యాయమున వర్డ నమామ్నాయము ఉపదేశించబడినది. కాని ఆ వర్డములు పుట్టటకు కారణము (Source), క్షయత్నము, స్థానములు—ఈ మొదలగు విషయ ములు చెప్పబడలేదు కద. కనుక వాన్నిపుడిచట చెప్పొదము. అనగ పూర్వా ధ్యాయమునకు అనుగతముగ పెంఒనే ఈ విషయములను చెప్పొచున్నా మను ఖావమ ను ఈ "అధ" శబ్దము తొలియణీయును.

eన నైర్యమనగ అ సైరము— వ్యవధానము లేకుండుంట. ఈ "ఆధ" ఇద్దు అన సైర్యబోధకప్ గాక "అధికార" వాచకమన్గూడ చెప్పవచ్చున . ఆనగ ఈ ఆధ్యాయమం న చెప్పబడు విషయము శబ్దోత్ప త్తి సెంబంధిం చినదని ఖావము.. శబ్దమనగ ధ్వని. ఉత్ప త్త్రీ యనగ ఒన్మ లేదా పూట్టుక. అని ఖావము.. అకారాది వర్ణములు పుట్టుటక మూలకారణముగు (ఉపాదాన కారణం) శబ్దముయొక్క ఉత్ప త్త్రి, దాన్నుండి వివిధ వర్ణోతృ త్త్రీ— ఈ అధ్యాయముయొక్క విషయము..అని ఈ సూగతార్ధము.

# 2 వాయు శరీర సమీరణాత్కంఠో ఒరస్కో సంధానే #

မြီးစားဆွဴး: – ဘာတာ మగ్మ: సమ్రయత్తి వాတာ శరీరమ్၊ తథాభూ తాత్ సమ్రణాత్ — ్పీరణాదభిఘా తాదిత్యర్థ్ణ၊ క౦రో ఽరస్ోం! న౦థానే మధ్యదేశి శద్దోతృ త్రిధృవత్తి။ శిఞాబై వమ ကြီး၊

మనః కాయాగ్ని మాహనై స్టేర్సుత్నారుతమ్! మారుతస్తారన్ చరన్ మన్ద్రం ఇనయత్ స్వర్మ్॥ — ఇత్ — కాయుశ్మ శరీరం చే వాయుశరీకే! తంటాం! నమీరణమ్! ఉన్మార్ట్! అనేవై తావైహూ! వా మాకశరీకే సతక సమీరణమ్! తన్మాప్పన్ట్త్పత్తిరికి! త్రేత్ రథం సమానః, రాజగనాైదివత్ శరీరస్మ పరనిపాతః! శరీరేవాయు. జాయు శరీరమ్! తన్వ సమీరణమ్ తస్మాత్! అన్మినమైతా వాయాం! సమీరణ కర్పు త్వమేవ, నతు కర్మత్పమ్။

వాయుశరీర సమీరజాత్, క౦రో ఒరస్°ః, స౦ధానే ⊪ మది\_పభ:\_

పూర్వ సూ తెక్కు నుండి "శ్యోత్ప తెక్కి అని అనువృత్తి వచ్చును. ఇచట శరీర శ్వకు నకు శరీర శ్వకు అగు అన్ని "యని యుర్థము. నమీరణ మనగ పేరణ. కాగ శరీర స్థకు అగు అన్ని బాయు వులయొక్క తేరణము వలను, కంలో రస్కోక కంరము ఉరస్పులయొక్క, సంధానే ఈ కియు ప్రదేశమున శ్యోత్ప త్తే యుగుచున్నది, అని ఖావము. అత్మ (జీఫన) కేదేని ఖావమును వ్యక్షకు చేమువలెనని కోర్కె జనించగనే మనస్పుకు సంకీతము వంపును. ఆ మనస్పు శరీరమందలి నాళ్ళి హెంతమందుండు జరరాన్నిని కుడుపును. ఆ జరరాన్ని తన చుట్టునుండు బాయు షను ప్రేవే పించును. అట్ల పేరేపించఓడిన బాయు తరంగములు, కముముగ ఉరి ప్రవేశం ను చేరి యుచటనుండి కంరమును చేరును. ఈ రెండు కలియు స్థలమునందే ఈ బాయువు మన్నమగు శ్వమును పుట్టించును. అనగ స్థలమునందే ఈ బాయువు మన్నముగు శ్వమునును పుట్టించును. అనగ స్థలమునందే ఈ బాయువు మన్నముగు శ్వమునును పుట్టించును. అనగ స్థలమునందే ఈ బాయువు మన్నముగు శ్వమునును పుట్టించును. అనగ స్థలమునందే ఈ బాయువు ప్రామంగునున్న చెప్పు సన్నవికి. "మనస్సుక్

### ခြာ ခြီးဝီတာ ဘဲ၅၆၈ ဆန္

యాగ్నిని (జరరాగ్నిని) ఆజ్ఞాపించును. అది వాయువును ౖపేరేపించును. ఆ వాయువు ఉరస్సునందు చరించుచు మస్ద్రస్థాయిలో శబ్దమును పుట్టిం చును" ఆని ఖావము.

3 ခံလံွေခြဲာခြဲ ေျစာတာွေႏ္ဂါထုံဆည္္သြင္း ဧဝ၀။ ဒီတီီဿ ႏဝ ကာဂ်ီးဒီ မာ့မာ။

**జింగా**డ్య**:**- రెస్క్ పెక్ృతన్య శ్వ్రక్య ఉంచిక (దెభ్పత్తీని స్థానాబ్ భవంత్) \_చత్తుత్ = (వత్ధ్వర్యం) తెత్తం నంటంధిని పాఠ (శేత్యాన్) నంపృతే కందే నాండిక ౖక్డు తే (11.4) ఏతారాబ్నా సూ ౖక కమేణ శస్త్రత్తైవ్ధ్యమం చ్యాత్! నాండిక శాఞ్నో హాకారశ్ఫ్ర్! తావనాపై అడ్ణమాహం!

> తన<sub>ి</sub>! మాత్ శు<sup>9</sup>తాా,ైన్! భవ<sub>ై</sub>! ఉ**ర**ః! క౦రః! శీ**రః!** ముఖమ్! నానీకే! ఇత్!

మడి[పభ:\_

తన్న = ఆ బ్రాకృత ధ్వనికి, ఉరక బ్రాకృత్ని-ఉరన్ను మొదలగు నవి, పాత్రి శుత్యాని విక్కాడ్పనించచేయు, స్థానాని - స్థానములు; భవ నై -ఆగుచున్నవి. పూర్మ నూర్తమందు చెప్పినట్లు ఉరక కంఠ నమాగమ దేశమునందు పుట్టిన బ్రాకృత ధ్వనికి, ఉరన్ను, కంఠము, శిరము, ముఖము, నాన్కారం డ్రమలు — అననమి బ్రాక్షన్స్ స్థానమలు. అనగ ఈ స్థానమాలందు వడిన ధ్వని మరల ఓరావ రైనమ చెంది బహింద్రముగుచు నైది. బ్రేత్ తుత్రునిని మరల ఓరావ రైనమ చెందిన ఓహింద్రముగుచు నైది. బ్రేత్ తుత్రునిని మరల ఓరావ రైనమ శ్రీననగ లోగొంతుక యొక్క నై ఖానమా. మ భవ అనగ తాలు — దేశం శిరీననగ లోగొంతుక యొక్క నై ఖానమా. మ భవ అనగ తాలు — దేశం శిరీననగ లోగొంతుక నమాహారము. "నాన్ కే" అను క్షివ నముచే నాన్కారం ఓఫములయొక్క కొనమాను. అనగ కంఠమునుంచి బడులలో కలు వాయువ్సానములందు పథిహతమై గవత్రినించుచు, బహింద్రకముగుచున్నకని భావమం.

ఈ కరకబెలక గుండి బమన్మకు బాగుముపు మూడుగవిభజించ ఒడినది. శ్వాసము, నారము, హాకారక జనునవి. ఇవుడు వానీ లక్షణములు ఈ ్కింది మూడు సూత్రములలో చెప్పబడును. అందులో ముందుగ నాద లక్షణము చెప్పుమన్నాడు.

# 4 **పంపృతేకం**దే నాద:క్రియతే11

ုခြဲတူဆွေႏွ:- సంపృతే కంఠే యు: శ¤్ఘ: ုకీయతే సనాద సంఊ్ఞో భవతి¦ సంజౄాయా: ုవయాజనమ్- నాదోఽస పదానమికి⊪

လ္ေနာ္ျခဳံ႔ ေပါ့၊ လႊင္း ြီလသမ်ဳိး

మణి[వభ:⊸

సంవృతే కంఠే-కంఠబీలమ సరక్షము. చెందగవీ శబ్దము, కియు తే--చేయబడుచున్నదో, ఆ శబ్దము, నాదిక--నాదమను పేరుగలది యగును. నాదమనునది సాంకేత్క సంజ్ఞ. స్వరపేటిక నుంచి వచ్చు శబ్దము కంఠ బిలమునుండి బయటకు పోవును. అయితే మనము ఈ కంఠబీలమును చిన్నదిగను, (సరకోషము.) పెద్దదిగను (వాక్రకోషము.)కూడ చేయవచ్చునుంకనుక కంఠబీలమను నంటచవరచినపుడు, దానినుండి పెలువడు శబ్దము ఒకవిధమగు ధ్వనితో పెలువడును. అక్టి శబ్దమును సాంకేత్కముగ "నాదము." అని అందురు.

ఈ సంజ్ఞకు వయోజనము "నాదోఒను పదానమ్" (ఓక్) అను మాత్రమున గలడు.

# 5 బివృతే శ్వాసణ

్తిఖాష్య:... వివృతే కదరే యం శర్ణ కియతే నశ్వన నండ్హో కవర్<sup>1</sup> నంజ్ఞాయా: మ్యోజనమ్ "ఆఘోషేషు శ్వానం" (2...iD) ఇతి॥

## వివృతే శావ్రస8။

మణి[వభ:\_

సూర్వహుత్స్ నుండి కందే, క్రుతే ను పడకు లు ఈసూ తము లోనికి ఆనువ రైంచును. కాగ, కం ే వివృతే-కంఠ వివరమా విశాలము కాగ, ఏ శబ్దమైతే, ట్రియతే-చేయ బడునో (పుట్టుచున్నదో) దానీని శ్వాసం "శ్వాసం" యని ఆందుము.

నాదము ఒక విధమగు శబ్దమునకు సంకేతమై నట్లే, "శ్వాస" యను వదము కూడ కంఠవివరము వ్యాకోచము చెందగ దానినుండి వెలువడు శబ్దమునకు సాంకేతిక సంజ్ఞ యగును.

ఈ సంజా ప్రమాజనము "ఆఘోష్షు శార్జను" (2\_10) మొదలగు నూతములందు చూడనగును.

### 6 သာဆီႏွန္းစာဝီး။

త్రిఖాష్య:— సంపృత వివృతబౌహర్మాధ్య్ మధ్యడ్రారే యంగాశబ్దా (కీయతే న "హకార" సంజ్ఞో భవత్రి నంజ్ఞా (వాయోజనవ్) "హకారో" 'హ" చతు తే్మ (2-9) ఇత్రి

### మధ్య్! హకారిః‼

## మణిౖపథ: –

మధ్యే-నంకృత షెప్పతయోర్మధ్యే-మధ్య భకారే కంఠబ్లమ నట నంకోచ వ్యాకోచములు లేన్ మధ్యస్థీతియందు ఏశబ్దము పుట్టుచున్నదో, దానిని హాకారిం! హాకారము-అన్ అందురు.

పూర్వము రెండు నూత9ములలో కంథ వివరము నంకోచ, వాక్యా చములు చెందినపుడు ఎలుపడు శబ్దములకు (కమముగ నాదము, శార్హన మనీ నంజ్ఞ చెప్పబడెను కద.

ఇపుడు, ఆ కరర్మీలము సరకోచ, వ్యాకోచములు చెరదక, నమస్థీతిలో యుండునపుడు, దానినుండి వెలువడు శబ్దమ నకు "హకారము" లని సార శ్రీకికమగు పేరు.

ఇక్కడొక విషయమను గుర్తుంచుకోవలెను. వర్ణ సమామ్నాయి మందలి హకారము పేరు. ఈ సూత్సమన చెప్పిన "హకారము" పేరు. ఇది శబ్దమునకు సంజ్ఞ. ఈ విధమగు శబ్ద్తృత్తిని ఇతర ైపాతిశాఖ్యలు, శిక్షలు కూడ **అ**ం ్కరించుచున్నవి. ఉదాహరణకు

> వాయు కి ప్రాణ కోష్యమను మ్రామానం కంఠస్య భే వివృతే సంవృతే నా।

> ఆపద్యతే శ్వాస**తా**ం నాదతాం హవ\_క్త్రీహాయామ్ (ఋ. పార్తి. 13\_1)

ఇళ్లీ వ్యాసథారతమనగూక 🛶

ఉపరిౄాను ౄూర్గ ఈర్హం యొం వర్తేంబనీలు! ఈర్హ కర్మక్శియా సృధాహిం పాగిణినాం సంప్రవర్తయన్! నాభ్యరోఒథ శిరోభాగం గచ్ఛన్మరణ సంయుతః! కంర తాళ్హిష్దనానాం సవ్యత మహిచితుంటే —— ఆంగ్ చెప్పబడెను.

ఋ్రాృత్శాశ్యయందు హకారమునక సంజ్ఞీ లేదు. కా**నీ "నా**ద శ్వాసోళయమం**" ఆని** కంరెట్లము సమస్థీత్యందు ఉన్నపుడు భట్టిన డ్వ**నిని** వివరించెను.

ఉందుం వార్డర్ళౌ (బ.. ా. 13.2) ఆనీ నూ త్రమ. దానికి ఉళ్ళివిప్పత నందృతా, అగ్రాం కంఠఓలే నమే నత్, ఉళయమ్-శార్ధన నాడమ్ ఆపదృతేఖ ఆనీ ఉవటాచార్య వ్యాఖ్య. కాగ, తైత్తిర్య పాతి శాఖ్యయందు వెప్పండిన హారమను నంజ్ఞియె, బుబ్రాపైతి శాఖ్యయందు "శార్ధననాదమ్" అనీ చెప్పటడెను. దానినే "శార్ధననాదోళయమనీ" కాడ అందురు.

## 7 తా వర్ణ [పకృతయః॥

ిజాడ్య: \_ వర్హారాం విశృతయం వర్డడ్ కృతయం! తాక వర్ణ పిర్మ ఆయా భవ**్సి** యో నాదశ్వాస హకార ఉక్తాణ నాదప్రకృతయం కేచి <sub>ఇ</sub>ర్హ<sup>క</sup>!

## ತ್ತಾತ್ತಿರಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

ခွာ္သြံ ဆံ)ဧရွန္ေတြာေနာ္တို့၊ ဆံနာစ ဆံ)ဧရွန္ေတြာေနာ္တို့၊ ထဲထု ဆာ နည္ ဆံ)ဧရွန္ေတာ္ ဆံမား။

ను సర్వనామ్ము : ప్రకృత పరామర్శిత్వాత్. నాడశాౖస హాకారేమ సత్పు తా ఇతి ట్రీలింగ ప్రమోగం! కథం సాధు : \* చ్యతే.... "నిర్దిశ్యమాన ప్రతి నిర్దిశ్యమాన బూరం ఏకతామాపాదయు గ్రై నర్వనామాని కామ వారేణ తల్లింగను పాడదతే" ఇతి మహాఖాజ్య పచనాత్ ఇంమోగ స్థాన్నాన్నువ స్త్రీయతేం. తన్మాదన్యోస్తా ద్వామం! సంభవతిం

తాః၊ వర్ణ చ్రస్తితయికి။

ಧಾಡಿ ಜ⊄:\_

అవి వర్ణ ప<sup>్ర</sup>కృతులు.

తాంగి అవి, అనగ నార, శ్వేస, హకారము లు, పర్ణక్కితయంగి-వర్ణము లకు మూలములు. అనగ కొన్ని వర్ణములకు నాదము పూల ద్రివ్యము (Material). కొన్ని వర్ణములకు శ్వాసము మూలపదార్థము. మరికొన్ని పర్ణములన "హకారము" మూలపదార్థ మగుచున్నది. వస్త్రములకు దార ములు మూలద్రివ్యమైనట్లు — అనగ ఈ దారమిలే ఒక పర్రిత్యేక స్థితిలో పస్త్రముగ పిలువఓడుచున్నట్లు, ఈ నాదశా సనారమిలే సమ స్థ్ పర్ణ ములకు మూలద్రివ్యములగుచున్నవి. అనగ ఈ శబ్దములే పర్తిశ్యేక పరి స్థితులలో భిన్న వర్ణములుగ విన్పించుచున్నవని సూత<sup>ా</sup> ఉని ఆశయము. ఈ మాతరిను న పర్శకృతి శబ్దమునకి మూలవడార్థము, పర్శాన ద్రివ్య మని అర్థము.

నూ త్రమున "తాంకి" అను ట్రైలింగాపడక చేశ్విశ్వాక హంకారములు— పురింగ కడకు ఇను స్థీశించి చెక్పుట సాధువడగా యాని శంకించి, అది సాథుపేయని, మహాఖాష్యమండలి అనగ, కయ్యాటవ్యాఖ్యను చూపి నమ ర్థించుచున్నాడు.

8 నాదో ఒను ర్వహా ప్రత్యాప్తున్నారి.

ృతిఖాషు;:- స్టరేషు ఘాటవత్స్ చ వర్ణేషు నాడ్≥నుడ్చానం భవతి!

అను ్వడియతే2నేగ వర్హా ఇత్యను [పదాన౦ భవాలకారణ*్*] అను [వడి యత ఉపాదీయతే జనయత ఇత్యర్థింగు

# నాదః. అనుప9దానమ్! స్వర ఘీాషవత్సు¶

మణిౖపభ:⊥

పూర్పై సూ తములం**దు నాద,** శావైసం, కారారకా లు దర్ణములకు మూల పదార్థములని చెప్పెను శాని, ఏయో వర్ణమాణక శసేస్తిన్ను లు (నాద శావైసాడులు) దేశిధాన గారణమగనో చెప్పద్దం. రనుక గషణా వివరదు. లను ఈ సూ తములలో తెలియజేయు చున్నారు.

న్నర్ఘాగ్నుత్స్ న్నర్షుఅచ్చలు; ఘాగ్నుత్తలు అనగ్ హీంద్రం జై కల్గిన హాల్లులు (నిర్గెనృత్తు), చేతుర్ధ, విస్తున్నకుడు. అ., హాకారమం.). మీనికి నాడిక నారమను ధృని, అన్నుపదాన్న్ భాగంరారణకుడు.

అచ్చాలకు. ఇట్లలలో వర్గతృత్త . శతుర్ధ, ఇం/మా ఉరమాలకు, హాకారమునకు కూడ నాగమను శట్లమే కాలకారణము. అనగ దినిచే ఆ వర్ణములు భట్టచన్నవి. అను ్రాదానమనగ జనింపచేయు నది. పుట్టిం చునది యని అర్థము.. ఉత్ప తైకీ, ఫుట్టుకకు మూలకారణము.

ఇచటాక విషయమును గు\_రైంచవలెను. బా స్త్రమునక నారమను శబ్దము న్వరములకు, వర్గ తృత్తీయ వంచమా క్రములకు మా తమ్మ మూల కారణమగును. కాని వర్గ చేతుర్హాక్రములకు మా తము ఉహిదాన కార ఇము కాదు. ఈ విషయము తర్వాతి నూ తమండ సృష్టరచ్చడును.

## 9 హకారో హ చతు ై్ము॥

జింగాడు :- హారార్స్ చేతుహ్హాక్స్ హా చేతుర్ధాకి. తేము వెస్టేష హూర్ ఓనుప్పిచానం ఖవత్కి నను సంజ్ఞాప్థాన ్రంజర్ స్నునాన్నాపై ` ఇదం నూతం)మవతరత్కి మైవమ్! ఘొక్కు కర్స్ మాన్నాక్ కార్ హా చేతుర్దిమ చేశీసర్వత తక్షతి ఎనంగ పర్స్ ా త్యాక్ అవతరేశ్ర హేత్ వదామంటి

## ဘေးဗార∦၊ ဘေး ရဆ**ွ်ေ**သုံး⊌

మణి[పభ:\_

వర్ణములలోని 'హ' వర్ణమునకు, వర్గ చేతుర్థాక్షరములకు (ఘ, ఝ, ఢ, ధ, భ) హకారమను శబ్దము మూలకారణము (అను[పదానము).

పూర్వ నూ తమునుండి "అను ప్రావానమ్" అను ప్రమును ఈ నూ డ్రములోనికి అన్నా దేశము చేయగ, పూకార చేళుండు మకారము (అను శబ్దము) అనుప్రివానమగునని నూ తము పూ ర్ణియగును,

పూర్వ స్కూతము (2-8) చేతనే పాకార, చేతుర్థాక్షరములకు నాదే మను 1 పదానమని చెప్పడడెను గడ. మరి ఈ న్నూతరచేన ఎట్లు హిస గును 2 నిజమే. కాని పూర్వన్నూతములోని "మొషవత్సు" అను పడ ప్రయో గముచే పాకార చేతుర్థములందు కూడ నాదక్కు చెప్పడితున్నది. కను కనే దానిని వారించుటకి స్కూతము అవసరమైనది. కనుక ఈ స్కూతము న్యాయమే యని ఖాష్యకర్త గ్రంథకర్తను నమర్ధించెను.

10 అఘాపేషు శ్వానంగా

ైతిళాడ్య:- అఘెాషేఘ వర్ణేషు శ్వానోఽను ప9్రానం భవతి।

అఘోషే**షు, శ్వానః॥ (అ**నుఫ9్రిదానమ్)

మణి[పభ:-

అాహాష్ వర్ణములందు...అనగ వర్గ్పక్షమ, ద్వితీయ వర్ణములు, ఈష్మ వర్ణములకు (హాకారమును మినహాయించి) "శ్వాస" యను శబ్దము మూలకారణమగును.

11 భాయా[నృథమేఖ్యఽన్యేషు 🛭 🖠

မြဲးသွားသွား မောက်သွဲ့ တာလွှေသာ္သွေ့သနေခါ စဆံလွှခ်၊ ချဲထုသ်းဆုံးႏွို့ ညလ်ွေးဆဲ မောကာ သီသုံး ကွေးကြီး ထုံးတာကြနင်း ဆုံသမီး။

# భాయాన్, ప్రథమేభ్యకి, అన్యేషు,,

మణిౖపభ:\_

పూర్వనూ త సాన్నిధ్య బలముచే, ఈ సూ తములోనికి శ్వాసః అను పదము అన్వాదేశమగును. అఘా షేషు ్వఢమే భ్యః - వర్గ ప్రమాశ్వముల కంటె, అన్యేషు - ఇశర వర్ణములందు — అనగ ఇతరములగు అఘాష వర్ణ ములందు - వర్గ ద్వితీ∽నుములందు ఊష్మలందును — "ఖ, ఛ, ఠ, థ, ఫ, శ, ష, స" — వీనియందు, శ్వాసః — శ్వాసయను ధ్వని, భూయాన్ — అధి కమగ నుండునని భావమ...

వెగ్గవధమాక్షరములక "వ్యవహాణ" అనునది సంజ్ఞ. (సూ 1-11) వెగ్గవధమాక్షరములందుండు శ్వాస పరిమాణముకందె, మిగిళిన అఘోష వర్ణములందు "శ్వాస" పరిమాణము అధికముగ నుండును అని స్కూతా ర్ణము.

అఘాష వర్ణములన్ని యు "శ్వాస" ధ్వని జనితములే యైనను, వర్ణో బ్భారణమందు వెలువడొడి,ధ్వని పరిమాణమును ఒట్టి వానిలో మరల విభ జనము చూపుడినది.

ఈ సందర్భంలో W. D. విద్మీ వండితుడు ఇలా అంటున్నారు— "నిజమాలోచించినచో, వర్గ ద్విత్య వర్ణము లకు కూడ పై పెధ్యము గలదు. ఈష్మలందు "శ్వాస" ద్విత్ సములందు కంటె అధికము. ద్విత్యము అందు ఉచ్ఛారణలో ఎక్కువ గార్ మాత్రమ్ బయటకు హోషనుగాని శబ్దాధికృత కనుపించదు. నీజము నకు, అధికము గ గార్ బయటకు హోష నపుడు కంరబీల స్ఫోటనము చే ఎక్కవ ధ్వని యున్నట్ల నిపించును, శాని వా\_స్తవము నకు ఈ మృలయుందున్న పై పెధ్యము గు\_రించబడలేదు." (T. P. Under 2-11).

12 అవర్లే నాతు,ృప న∸పాృత మొష్టాను నాతివృ\_స్తమ్⊪

్తిభాష్య:- అవర్ణ ఉచ్చార్యమాణ ఓష్ఠ హన్నత్యువ సంహృతం, అణ స<sub>ం</sub>శ్లిష్టం నభవత్! అత్వ్య స్ట్రాంత్ వివృతం చనభవత్! ఓహ్హీ చ హానూ చ ఓష్థహాను: "డ్వన్నక్స ప్రాంధితుార్య సేనాంగానామ్" (పా. 2\_4\_2) ఇత్యేక వద్భావం! తదేకన్మీన్ ఉభయథా నశకృతే కర్తమితి యోగ విఖాగ: కార్యం! అకారేనా తృవు సంహృతం, ఆకారే చ స్లోతే చ నాఒతి వృద్ధమితి။

అవ్డి, ను అతుక్ర సంహృతమ్. ఓడ్డహను, ను అత్వక్ష్స్మ్. ఈ నూ[తమన ఆశారము నుచ్చరించు విధానము చెక్కఒడెను. ఆవర్ణే-అారమ నుచ్చరించుట యండ; ఓక్కహను-పెదిమలు, రవడ ఎమం కలు (హనుషేలు); న అత్ శవనంహృతమ్-మిక్కిల్గిన చేయుఒడవు. న వంత్ వక్ష్మ్-మిక్కెల్దూరమం చేయబడవు.

కాగ అంకారోచ్చారణమందు ఓష్ హనువులు అత్ సంగ్లిష్ట్ములుగా**ని, ఆ**త్ వివృతమలు గాని కాష——అని నూ[తార్థము.

అకారోహ్చారణ విషయమ న, సూ క్రకారడు, ఓస్ట ఈ ముపులను మి క్కిలి దగ్గరగను, మిక్కిలి దూరిముగనుంచరాదని చెప్పెను. అనగ వానిని కొంచెము దగ్గరగను, కొంచెము దూరముగనుంచవలెనని ఖాపము. అయితే ఈ విధమగు రెండు విరుద్ధ ధర్మ ప్రయత్నమలు ఒకే పర్ణమనకు ఏక కాలమునందు సాధ్యము కాదు. కనుక సూత్శమును యోగ విఖాగముచేసి, ప్రాన్న—ఆకారోహ్చరణమనందు ఓస్టహనువులు మిక్కిలి దగ్గరకు రారాదు. దీర్హ, ప్లేత -అకారోహ్చరణమన ఓస్టహనువులు మిక్కిలి దూరముగ నుంచ రాదు అని తెలియవలెను. అస్య; ఆసామమై; హోతవ్యోమ్, అనునవి అకార, ఆకార, ప్లతములను క్రమముగ ఉదాహరణములు.

"ఓన్ఫహను" ఆని ర్వండ్వ సమాసము, ఏకవద్భావము, నవుంసకత్వ మును పాడి. 2-4-2 సూత9మ చే సాధువగుచున్నవి.

### 13 & ខេចិਂជ⊪

్తిఖాఒς:\_ చకారో హంచుమాత9నార్యాన్పైదేశక\*! ఓష్ కార్యన్య పర ను తె9ల ఓశేష విధానాత్ ఓకరే ఉచ్చార్యమణే హను అతివ≲ైస్తే న భవతః‼

### ఓకా**ో**! చ!

ಏಾಣಿ\_ಜ್ಞ:-

ఈ నూత<sup>9</sup>ము "ఓకారోబ్భారణమం**దును, హ**నవులన మిక్కిల్ దూర ముగ (వ<sub>ర్ల</sub>స్త్రముగ) నుంచరాదు" అని చెప్పుచున్నది. ఉధాహరణకు "ఓష ధిభ్యః" అను భోట ఓకారము.

పెక్మత నూ త్రమందలి 'చ' కారమ చౌ షార్వ నూత్రం నుండి "హనూ నా 2 తివ్వ సైమ్" అని మాత్రిమే ఈ నూ త్రకు లోగికి వచ్చున. ఈ నూ త్రమంలోనికి "హనూ నా 2 తివ్వ సైమ్" అని మాత్రిమే అను వృత్తి వచ్చునని ఎట్లు చెప్పగలము. "ఓ స్థాహను" అని యంతయు ఎందుకు అను వృత్తి కాడు? అనినచో తర్వాత నూ తర్ము (14) లో ఓ స్థార్యము ప్రత్యే కించి చెప్పు డినద్ కన క ఇండు లోగికి "హనూ" ఇగ్యు, నా 2 తివ్య స్థ్ మని మాత్రిమే అను వృత్తమగునని తెళ్ళువలను. కగ "ఓ కారే హనూ నా తివ్య నైస్ మాని మాతరిమే అను వృత్తమగునని తెళ్ళువలను. కగ "ఓ కారే హనూ నా తివ్య నైస్ మానకి మానకి మహితరిమే. అను నద్ది నూ త్రిమం యొక్క షార్మ రూపంటు,

# 14 ఓష్టా తూపసంహృ**తత**రొ ॥

త్రాష్క్ - సాన్ఫ్ధాృత్ ఓశార ఇత్ లభ్యతే! ఓశారే శార్య్ ఓమ్మాపువ నం ప్రాత తరౌ స్కాతామ్! తు శబ్ది ఓష్యామా: పూర్వ్ కై బెధిం నివ రైయం తీతె వరరుచిరువాచే!! మూహిష్యు స్తు బఖాష్ బంధో ఓత్యాదికం ఓశారం శ్వృం జనం వక్రస్తే నివాధయం తీత్!

# ఓిహై। తు। ఉపను౦హృతతరౌ॥

သာရီ[ဆြဆု:⊶

ఓంకరో ాైరణమందు కొటిమలు మిక్కిర్రిగ్రిగ అగును. పూర్ప మాత్ర సాన్నిధ్యమి చే ఈ బాతర్రిములోనికి "ఓార్" యన నది ఈన ఫృ\_గ్ మగును. అట్లే కు శ్వము శ్రీము లక్ష పూర్ప బూర్చును నందు కొప్పి క అర్యమును నివారించున. ఆనీ వరరటి వాృఖా నముశ. అగే 13, 14 బాతర్ముల శర్ధికరము "ఓంకరము ను స్పర్యమన్య హనషలు ఏక్కిర్ 134

దూరముగ నుండవు. కాని పెదిమలు మిక్కిలి దగ్గరపడును." అని తేలినది. అత్యువ సంహృతమన్నను, ఉపసంహృత తరమన్నను ఒకటే యుద్ధము.

నేడు "వరరుచి" భాష్యము దొరకుటలేదు. మరియు త్రిభాష్య రత్న కరుడు, మాహిషేయ భాష్యమునుండి— "బంధోరిత్యాదికం ఓశరం నవ్వం జనం వ్యస్థతో నివారయతీ" తి! అను వాక్యమును ఉట్టంకించెను. కాని ఈ వాక్యము వ్యస్థతము లభ్యమగు మాహిష్య భాష్యమున కను పించడు. త్రీ వి. వేంకట రామశర్మగారిచే సంపాదించఒడి ముది9కమైన (1930 A. D.) మాహిష్య వ్యాఖ్య ఈ నూత్యమునట—— "ఓశారే ఏవోష్ఠా తూవ్మనంహృత తరౌ భవతకు యథా ఓషధయం! ఇత్కి ఈ శబ్ధ సామర్ధ్యాత్ హాన్ఫ్రతివృద్ధతా నివర్తతే' ఆని యున్నది.

15 ఈష[తృకృష్ణా పేఠా**రో**π

్తిఖాష్య:- ప్రకృష్ణా విత్యక్త ద్వివచనేన ప్రకృతావోహ్లా గృహ్యేతే! ఏ కారే కార్యే ఓహ్లా ఈ[త్పషకృష్ణా స్యాతామ్! ప్రకృతాప్త్ర నన్నికృష్ణాలు!

ఈష[త్పకృష్ణా, ఏఠారేఖ

మణి[పభ:-

మాత్రమునందు "్పకృష్యా" అను ద్వివచనముచే పూర్వ నూ తము నుండి "ఓహ్మీ" అను పదము అనువృత్తమగును. కాగ, ఏకారే ఏకారము నుచ్చరించుటయందు, పెదిమలు ఈషత్ ఇకొద్దిగ, ప్రకృష్ట్లా క్రిందకు దిగును. అనగ ఏకారమునుచ్చరించునపుడు పెదిమలు — ముఖ్యముగ క్రింది పెదిమ, మరికొంచెము కిందికి పోషచు ప్రకృత్మ సాగును అని భావము. ఏకా రోచ్చారణమున ఈ అనుభవము నృష్టముగ తెలియును. ప్రకృష్టత ఆనగ నన్నిళ్ళప్పత అని చెప్పబడిను. అనగ క్రిందకు ఒత్తబడును అని అధ్మమం అట్లు ఒత్తిడి చేయుటచే క్రింది పెదిమి కొంచెము కిందికి పోషను, కొద్దిగ ప్రకృతకు కూడ సాగును. అట్లే మీది పెదిముకూడ కొద్దిగ ప్రకృశి సాగును. ఉచ్చారణయంది మార్పులను గమనించవచ్చును. 16

# ఉపనంహృత తరే హనూ∎

తిఖాప్య:\_ సాన్నిధ్యాదేగార ఇత్ లజ్యత్: ఏగారే కార్య్ హనూ ఉంచ నంహా<sub>ఖ</sub>త తరే భవతం:। ఆత్ శయోనోవ సంమాృత్ ఉచ**సంహృత తరౌ**॥

ఉప సంహృత తరే! హానూ॥

మణి¦పభ:⊥

హానవులు ఉపసంహృత తరక అనుడు.

హార్వై మా తమున ంది గెన్ని ఉన్నలను చే, ఈ మాత్రములోనికి కోసా ర్లో అడుఎడకు. అను పృత్తమగుళు. ఈ నూ తనగాకుం ఏారో ఇ రణకు ను గూర్నియే చెప్పాచున్నది. ఈ ఏారో ఇృరణము చేయునపుడు హామా ... డవడలు ఉచనంహృత తరే-మిక్కిర్డిగ్రగ (చేరును..అగును.)

ఏకారము నుచ్చరించునపుడు రవుడలు మిక్కిళ్ జగ్గరపడును అని సూ[త ఖావము:

ఈ విధముగ 15, 16 సూ తమ లు రెండ్ను ఏకారోజ్బారణమునందు పెదిమలు, ఈనువులు ఏ విధమంగ చేలించునో చెప్పచున్నవి. పెదిమలు కిందకు దిగుచు క<sup>9</sup>క<sub>డ్</sub>లకు సాగను. హనుషలు ఇంకను ద**గ్గ**రకు చేరును.

17 జిహ్మమధ్యానాహ్యం బోత్తరాం జమ్ఫ్యాన్త్స్పర్నయతి!! అక్రిళాష్ట్ల ఏశారే కార్యే జిహ్మమధ్యనాహ్యం ఉత్తరాస్ ఒమ్ఫ్యాన్ స్పర్నయతి స్పృశేదిత్యర్ధికి పాలయతీత్యాదివత్ స్వాస్థే జిజ్ ఒమ్ఫ్యాన్ ఇతి హానుమూల పార్తింత దేశానిత్యర్ధకి మడ్డాక స్లోశ్ న్యాయేన చకారకి ఏశారమాకర్హతి! జిహ్మాయాక మధ్యం జిహ్మామధ్యమ్! తస్యానా! తాఖ్యాం జిహ్మమధ్యన్నాయ్యాన్నా బ్యామ్మ్.

జిహ్వ్ మధ్యానాైళ్యామ్! ద≀ ఉ\_తరాన్! జమాృృన్! నృర్భయతి! ఎడి[దభ:-

పూర్వము చెప్పబడిన I5, l8 నూ తములచే, ఏకారోజా ైరణను నందు

3 6 m 2 9 8 m 4.5

ఓష్మ హానువుల వ్యాపారము లేదా స్థితి చెప్పబడినది. ఇభడు జిహ్వ యొక్క వ్యాపారమును చెప్పచున్నారు. ఏకారోజ్బరణమునందు —

"జిహ్వాయొక్క మధ్యభాగముయొక్క అంచులతో వెనుకనున్న హను మూల్చవదేశమను స్పృశించవలెను" ఈని సూతా9ర్ధము.

్రవకరణ బలము మే ఈ మాత్రము ఏకారో బ్బారణమును చెన్నాచున్న దని తెలియును. సూత్రమ నందలి "చ" కార , మండూ కష్టి న్యాయ ముచే పూర్వనూ త్రము (15) నుండి "ఏకారే" అను గదము నాకర్వించును. జిహ్వము కం మధ్యమ (మధ్యభాగము) జిహ్మనా ధృము. దానియొకం. అంతను అ—అంచులు—జిహ్మమధ్యా నైములు, ఎన్తో జిహ్మమధ్యా నైము లతో యని ఏవరణము.

జమ్ఖ్యమనగ హానుమూల (దదేశమం. కాగ, ఉ\_త్రాన్-తర్వ్తనున్న అనగ షెనుక్గనున్న, జమాఖ్యన్-హానుమూల (దదేశమం రను, సృర్మయత్-సృృశించేవలెను అని భావమం. సృర్మ నుత్ ఆడవది ఇచేట స్వార్ధే ణేజంతము.

ఈ విధముగ 15, 16, 17 నూ తములలో ఏార్స్ చైరణమందు జిహ్మా, ఓష్ణ, హానువుల వ్యాపారము వివరించబడెగు.

18. ఉపశంహృత తరే చజిహ్వాగ9మృఠా రరా, రలా, ోషు, బరో,ృషూప నఄఄ హరత⊪

త్రిఖాష్య్... చకబ్దిం హన్వ్రన్మాదేశకుంగి బుకార, బుకాకర, ఇంకారే చ కార్యే హనూ ఉపసంహృత తరే ఖవతుంగి జిహ్హోగిం చ బర్స్వేషు ఉప సంహారత్ నిక్షిప్త్గ్ ఒర్స్పెష్పత్ దన్నపం క్రేయవ రిష్ఠాత్ ఉచ్చే [వదేశేషు ఇత్యర్ధుంగి నన్నరం ఋకార పరే (10\_8) ఇత్ లక్షణ సంభవాత్, ఋకార రాగ్రలాగ్రేష్పత్ కడం సంధిణసాధుంగా నుత్వంగా ైతల్లక్షణాత్గికిస్తు శాస్త్రాల్లి సైక రటలాత్గ్ వీవర "మకారలాగ్రౌ హంక్రీన్స్" (1\_31) ఇత్ విజ్ఞీయమ్గ్ ఉపనంహృత తరే⊓చ⊓జీహ్వోౖగమ్⊓ ఋశారరాగ్రాళా, ేము∙ బర్స్వేము. ఉపనంహరతి∎

ಮದ್ದಿಪ¢:-

ఈ గూతిము బుగ్ర, ఋాక్ర, ఇారో ఇద్దకు నంబంధించినది. ఈ నూ, తనవరు "చ" క్రము పూర్పన్నుతమ (2 IF) గుండి "హనూ" అను పడమననాపైదిశమ చేయును. క్రి, "మం" , మనా్ర, ఇక్రేష ఉబ్బార్యనూత్మ, హనూ ఉపనంహ్మత తరే కడక ! "జ్ఞోపైగం ఇర్సై మావ నంహరక" అని బ్యాక గ్వరావము.

మూర, మూకర, ఇారమ లు ఈ ైక్రగ్ గాగ, కూనూ గాష్డలు; ఈపనంపృత తె = గ్రక చేరైక్రినకిగా, ఇవరా గాగన. మక్యు జిహ్మాగము. ఒక్కైష డాగ్డుల క్రియోక్ ఎైగా ై ఖాగములందా, ఈననంచారర్ నిక్షిత్ వడును, చేరగు. నన్నికి తా. గాను డును. కాగం, ఋ, ౠా, ఇ అను మ్మక్ లన వలుకునిషడు ఎక్కెక్ కలు (హానవులు) బాల సమ్మకు నన్ చేరను. మరియు నాలుకయొక్క అగ్శాభాగము దవ్వ పంక్రియొక్క ఎత్తగు పై ఖాగము అందు చేరను. అని సూతారిర్ధము.

ఋశార, ౠశార, ఌశారములకు 10\_8 నూత<sup>ా</sup>చుచే నంధి ఒదగదు గద: మరి యుచేట నంధి డెమ్మై జరిగెనని శంకించి, ఈ నంధి ౯ర్యము శాస్త్రాక్షిరము ననునరించి జరిగెనదె గాని, ఈ గ్రంథ నూ తములననున రించి కాడని, ఖాష్యక్రై సృష్ట్మరచెను.

# 19 ఏకేమా మనుస్వార స్వరభక్తో}శ⊋ ⊓

తెళాడుకైం చేశారిం పూర్వై కై ప్రిమనార్థ్రీంతి సంస్థానం ఖ్యేన అను స్వార స్వరభక్తోం పూర్వ్ కై ప్థిర్మవేశింగ్ అనే స్వార్ హన్స్టేట్లు స్పారింది స్వరఖక్తో జీహ్మాగ్రిన్య ఒర్స్వేషింట్లు సంహారంగ్ ప్రీతివేశేషాల మంతమ్గ అన్యేషాల తు మతమనుస్వారన్య అననానిక మా.తర్వమ్గ్ న్వరభక్తేం ఋకార తర్వత్తమ్గి ఇత్వరరచ్చు మతమ్గ తచ్చి శృష్గ్

## 💆 💆 ဝီတာ ဘော၅စကားမှာ္မွ

' - '2

# ఏకేషామ్।అనస్వార స్వరభక్తోకి।చ‼

మడి(పభ:-

ఈ మా తము నందు అనుస్వార, న్వరభ క్రి వర్ణము అను చలగన భుడు హానా, జిహ్యా గముల వాం హొరము చెహ్హాటున్నారు. ఈ మాత్రమ నందలి చారము చే పూర్వనూ తమునందు చెప్పిన — — "హన షలు ఈ" నంహృత తరములగును; జిహ్మాగము ఒర్వహైందు ఈ స్పాహ్మతముగు ప అను వెండు చాక్కములు చెందు అనా దిస్టెప్పై గ్రామం స్వారం స్వరభ క్రిపాను చెందు అతో అన్నయించుని. కాగం, "అనుస్వారం! మార్చెరించునవుడు హాన షాలు ఉంచనంహృత తరములు (మిక్కిల్ గగ్గగ చేరినవిగ) అగగు. అక్లో న్వరఖ క్రివ్యమను చెలుకునవుడు జిహ్మోగము ఎర్స్మెలందు చేకాగు." అని మాతాక్తారు.

సూత్ర రానీ మతమ దేశుసరించి ఈ సూతాంగ్ర్లు కొంగరికీమాత్సిన సమ్మతమని (ఏకేపొం కాత్) వాకొన్నా. అడక నాగ్రాకార నక్డ సమ్మ తము కాదు. మరి అతనికి సమ్మతమైనదేదో ఆయన వాళ్ళు లేదు. కానీ పరకుచే తన వ్యాఖ్యాండు సూత్కారుక్ మతమ ను (ఆగ్యేహీం ఆగు పడము చే నృక్షపరచెను. పరకుచి—"గరకుల మతముందు, అనుస్వారకు అను నానీరత్వము మాత్రమ్ కలడు. స్కర్్తి నెక్కు ఉన్నారణము ముగారో ఎకణ తుల్యము"— ఆనీ చెప్పానలు. ఇనీ ఆ వ్యాఖ్య త్రిఖాపన్స రత్మకార్పుకు నర్వేతద. కనకనే "తచ్చి స్మ్మామ్" ఆనీ చెప్పను. కానీ పరకుచి మతమీ తాటు కైము. ఒహా గ్రంఘం కైపు సమ్మకుడు. అను భవ సత్యమును కూడి. కానీ విట్నీ పండితుడు ఈ మాత్రము నరిగ్కరించలేదు.

# £O ဗကင်ာဒါ များအား္ချာ ကီးဘွေ¶

్తిళాష్క్ - య ్త జిహ్మాగ్/ీణ, జిహ్మాబుధ్య్ నేతాంద్రి రచ్చికి తగ్త విషయి జిహ్మా వ్యక్తాలు యధా ఉద్దమా (3-1-4): నన్ననాటేశే నర్య కరణానాం తూండ్లీ ఏళావగిధ్యే కిమర్డ్ బయ మారమ్మంకి, ఉన్యతే—ఏకారస్య జిహ్మ మధ్యా కైగ్యాప్రార్థింద్రు స్ట్రీం! తర్వయువస్థాప్యాక్రస్య తథాకం మ స్త్రీతి ఆకారత్వ గామ్యాదన్కుతాఒపీ "ఆధే" తాక్కడొ తథాత్వం పనణ్యేత! తాన్పానిష్ట్ట్ తన్మాభూదితి పర్హార్ణ నాఽదేశోఽనాదేశిం. తెస్మీన్ "ఉప దేశాభావే" ఇత్యర్థ్ణ

# అనాదేశే! ప9్రణ్యస్తా! జీహ్వా‼

మణిౖపభ:∸

ప్రత్యేకమగు గొర్దేశకు లేనవడు జిహ్మ ఊరకయుండును. అనా దేశే — ఆదేశాథాపే, ప్రేక్షక విధానము లేనషడు అనగ జిహ్మక చేటించు నవసరము లేనవుడు—మక్తన న "జిక్షాగ్" అనిగా ని, "జిహ్మమధ్యేన" అనిగాని, ఇలాంటి నిర్దేశములు లేనవుడు, జిహ్మ్ జిహ్మా, ప్రణృస్తా(భవత్) -మిక్కిలి ఉదాస్నముగ నుండును. ప్రకర్ణ నృస్తా - ప్రణృస్తా అని వ్యగహ వార్యము.

అనగా ప9ిత్యేక నిర్దేశము సూర్థముచే చేయబడనిచో, అపుడు జిహ్యా తూష్టీ భావమునొంది స్థిరముగ నుండునని సూర్తార్థము.

#### సందేహకుు:\_

సూ తమ నందు ప్రత్యేక నిర్దేశము లేనిచో జిహ్హ స్థ్రీరముగ నుండు నిని చెప్పబడెను కద. నిజమునఓ 1 ప్రత్యేకవిధానము లేని ఏ యువుకు 'న మైనను తూష్ట్రీ భావమునొంద్ యుండును. మరి జిహ్మను ద్దీ కించ్ మా త<sup>†</sup>. ఏల నూత్ కరించఓడెను. చెప్పదలచుకొంగి నచ్ "అన్మాదేశే హ్యాణ్యక్తం కరణం" అని సామాన్యకరణ నిర్దేశముతో సూ తమ ను చెప్పవచ్చును గడ" యుని సందేహమును చూపి తి)భాష్యరత్న కారుడీ కింది విధముగ సమాధానం చెప్పెను.

### సమాధానము.: -

ఏకారోజ్బారణమందు జిహ్మామధ్యా నై ఖాగములు కరణనుగుచున్నవి ఏకారమందు "అకార" ఖాగము కలదు గడ: దాని నుహ్హరించుట యుదు రాడ ఈ జిహ్మా మధ్యా సైఖాగాము కరణమగుచున్నది. కడుక ఇడ్లే శ్రీక్ష ఆకారోచ్ఛారణమందు కూడ జిహ్బామధాృ్స్తూరాడుు ప9ివ\_రించుననుకొందు రను ఖావమంతో, అంట్టి ఆభ్రాాయమును దూరము చేయుటరీ సూగతము చెప్పబడెను.

నిజమాలోచించినచో ఏకార, ఓకారములు, సంధిజములు, సహజములనీ రెండు రకములనిపించును. రామాడయము, రాఫీశ్వరము, సరైక్ర శ్వర్యము, వనాషధి యనుచోట్లను న్న ఓకార, ఏకార, ఐకార, ఔశాధములు సంధిజములగును, కాగ ఏషః, ఓజః, ఇను స్థలము అందలి ఏకార, ఓకాధములు సంధిజములు కావు కడ.

## Łl అంకారవదోప్సా**॥**

မြေးထားရွေး :- సాన్ఫీధాక్ర్ డ్నాదేశ ఇత్ లభ్యత్! ఓష్ మోర్కత్ అనా దేశుం త[త అకారపత్, ఆశారే యథా తథా ఓహ్హీ భవతు: నాత్యుప సంహృత తరావిత్యర్థి: యథా ၎న్ని: ఇత్။

ಅಕ್ರಮಾಹ∫ ಓಪ್ಘೌ#

သေးစီးမြုံဆုံး 🗀

ఓ స్ట్రములు (అనాదిజ్జములైనచో) అకారోచ్ఛారణమందునిలె (ఈప సంహృత తరములై) ాకుుండును. అని ఖావటు. ఈ సూత్యములోనికి పూర్హ నూ తమ నుండి "అనాదేశే" అను పదకు అనువృత్తమగను. కాగం బ్రాంత్యకమగు బిధానము చెప్పఒడనిచో (అనాదేశే); ఓస్టము లుం, అకారోచ్ఛా రణమందెట్లుండునౌ అట్టి స్థితియందే యుండును. అారము నుచ్చరించు నపుడు ఓస్టము ల స్థితి 12వ నూ తమ నందు చెప్పఒదెను. అనగ నాత్యుప సంహృతములు. మరి బ్రాంత్య్రము గ ఆటెజ్జము లై నపుడు, ఉదాహరణకు ఏకా రోహ్మరణను న (నూ తము 15), ఈష్తృకృష్ణము లై యున్నవి. "ఇన్లం" అనునపుడు ఓస్టములు నాత్యప సంహృతములు.

# 22 తాలొజిహ్వ్ మధ్యమివ౧్లీ∎

မြဲစြားႏွင့္ အဆင္ဗြိမ္းႏိုင္ငံ အဆင္ခြင္းသြင္း ေဆးက္မည္ဆိုင္း သြင့္ေဆးကို သြင္းေတြက ကြန္းေတြကုိ ဆင္းေတြကုိ သြင္းေတြကို သြင္းေတြ။

# తాంతా⊓జిహ్వమధ్యమ్⊓ఇవర్టే౻

మణి(పభ:\_

ఇవర్డే — ఇకారోజా గ్రాణమందు, జిహ్మమధ్యమ్ జిహ్మబొక్క మధ్య భాగమును, తాలొ — తాలుపునందు అనగ తాలుషనక రగ్గరగ తేవలెను. (ఈప సంహర్ధివ ఓ్) కాగ "ఇవర్లకు ను పల్కనిషడు జిహ్మ యొక్క మధ్యాగము శాలుపునందు ఉపసంహృతమగిను" అని సాగ్రాధిమం. ఉదా: "నేషి అడునిషడు— ఇకారక ను పల్కుకుపడు జీహ్మాకుడ్డి ప్ తాలుపునికు దగ్గరగ జోపుకును గమనించునిది.

23 ឯក្ខិង‼្

త్రిళావు.— ఉదారిం భార్వ విధిమన్యాదిశత్రి నీళాన్ కే దిన్నా మధ్యం తాలావువ సంమా రైవ్డ్ గను విధా సమానే ఎక్కక్స్ అాకశ్మం కేమ ర్థికి ఉచ్చేత్రి. ఇమర్జీ యుధా జీమ్మమధ్య్ సంపర్, న ఇక్ వేస్కరే, కేమ్మ తతో న్యూన ఇత్వర్డ్ కతకి అంకారమ్మశతాన్త్ నీళారన కి అంకారన్న చే తదేక దేశిశాన్త్ర జీక్షమధ్యా కై గ్రాన్ఫ్ దియ్త్యం కే న్ర్ట్స్ (ఓ.15) మాత్రలో ఉప్పున్ని అత్వేష్ ప్రట్స్ (ఓ.15) మాత్రలో ఉప్పున్ని అనికి కట్టిక్ ఉప్పుడా కట్టి ప్రోట్స్ ప్రస్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్ స్ట్స్ స్ట్స

ఏకారి! చు

### మడి(పథ: –

సూడతమందల్చేశారము. పూర్వమాడు నరిసి, "తాలో కోహ్య గాడాముగ్గంహ రవ్యే అగున్నిక్ సూ ఎక్కికి ఉన్నేకు

### <u>ခ</u>ြဲ ခြံုလာ ဘီ၅မီ ေနာ္မွ

చేయును. కాగ, "ఏకారము నుచ్చరించుటయందు, జిహ్మామధ్యము ను తాలువునందు చేర్చవలెను" అని సూతా 9ిర్ధము సృష్టమ .

**రా**ష్యకారుడిపుడు కొన్ని, శంకా సమాధానమ లను చెక్పాచన్నారు.

### ⊺పశ్మ:-

పూర్వనూత్సము (22) నందు, జిహ్మక ధృము ను తాలుపునందు ఉప సంహృతము. చేయువలెనన్ చెప్పబడినది. ఈ సూత్ మనందును అే విధి చెప్పబడెను. కనుక ఈ రెండు (22, 23.) సూగ్తములను కళ్పి ఒకే సూగ్తముగ చెప్పిన యొడల లాఘవముండున గద. రెండు సూగ్రములు వేర్వేరుగ చెప్పట ఎందులకు:

#### సమాధానము:\_

ఇవర్ట్లో చ్చారణము నందు జిహ్మమధ్యమును తాలువును గగ్గరగచేర్చెఓ యందు, ఏశారములోనివి ఇశారోచ్చారణమందు జిహ్మమాధ్మం చేరేషట్ లోను తాలువునకు కొంచెము భేదము కలదు. ఇశారము. ఒకే అడ్డిప్ సంధ్యక్రము కాదు. కాని ఏశారమునందు పూర్భభాగము అశారము., ఉత్తర భాగము ఇశారము. కనుక ఇచట శుద్ధ ఇశారము నుచ్చేందునవుడు జిహ్మ" మధ్యము తాలువునకు చేరినంతగ, ఏశారో తైర భాగమగు "ఇశారము నాచ్చిరించునవుడు జీహ్మమధ్యము తాలుషను గోగరగ చేరదు. ఈ భేద మును తెలియజేయుటకే మత్యక స్టూతవిధానము చేయబడినట్. కాగ, ఏశారమునుచ్చిరించునవుడు జీహ్మమధ్యము తాలుషనందుక సంవృతమగు టలో శుద్ధ ఇశారోచ్చారణమందుకంటె కొంచెం గూళ్ళత్వము గోచర్చడను. సోపాధికము నిరుపాధికముకంటె న్యూనము కరి.

### ∴∻**ૂ:**-

<sup>ా</sup>రో ాైరణకు గూర్పై పూర్వమ 15, 17, 17 గూర్ మర్ స్ప బడిన చ్ఞి, యచట చెక్పడడిన దాద్కండ ధ్రపైద క ను రాష్ట్ 60. కు ఎ య రెండు విధులు ఇకే వరవ్రాయాన కా పాటకా కా

### సమాధాన∜∴-

నిజా.. ాని ఈ విషయమను గు రైంచవలెను. 15, 16, 1, స్మూతము లలో చెప్పిన విధానము శుడ్డ 'ఏ'కారమునకు సంబంధించినది. ఈ సూత్రమ న (23) చెప్పిన విధానము హల్లుతోకూడిన (నవ్యంశన) ఏా రోజ్భారణమునకు నంబంధించినది. కనుకి ఈ రెండు ఏకారములకు ఖిగ్న విధానము లని సమన్మయించుకోవలెను.

### 23×2:-

ఇద్ (23వ నూత9ము ) శృధాన క్రానకున్ ఎట్ల ెంట్యు నుండి నమాధానకు :=

సాధారణముగ ఏకారమనగనే తుద్ధమ్రనా, ఖానీంచును. కనుక పూర్వమాతములందు (15, 17, 17) పెప్పిన కథ్ తుద్ధ ఏకరను నకే పెం డును. మరిను , కొంత వ్యవధానముతో, ఆనగ పేరొక వర్ణమ్మను క్థా నోడును చెప్పి, పురల ఏకార విధానకు ను చెప్పుకటే సది నవి,ందన హి యుగి తెలియవలేను. లెగిచో మీకారమునకు నంబంధించిన నిధానమంతండు ఒకేదగ్ర చేసు ఒడు ఎకద. కనక మము చెప్పిన నమాధాన ఏయు కైక . ఆట్లంగ్కరించినటో మాత్త మక్క్రము వట్పనని ఖానకు .

# 24 ఓస్టోవ సంహార ఉప్డే

్శిఖాష్మ:— ఉవర్దే కార్మే ఓక్ష్మ్ సంహార్ భవర్క ఆతో ివ సంహార్కి ఘార్వవన్న సన్నికృష్ణతా మా\_తమ్క కిడ్డు సన్నికృష్టాజో హౌ డ్ర్హె గ్రైతా మెత్ విడ్ఫితేకి చివం 'ఓక్స్ తూవ సంహృత తరౌ' (2-14) ఇత్మతా ిపి చిద్దియమ్క్ యధా ఉలాఖంబుఛ్నో (7-2-1)కి ఓష్టియోటవ సంహార్య ఓహ్లోవ సంహారకు

ఓైహ్మ సంపారః⊨ ఉ≾ే⊪

దదినభ:⊥

ఉారమ నుచ్చరించనిషడు ఓ స్థములు ఉందంప్పాతను అగను. ఆగన కేవలను నగ్గరు. చేరటపోవాక, కొంచెను దీర్హమ అంగాడ అగను. 141

ఈ యర్థమునే నక్నికృష్ణ శబ్దుమనకు 2.14వ నూ (తకున కూడ చెప్పకొన వేలెను. ఈ హహరణక — "ఉలాఇక బుద్న్ మూచికి (7.2.1.3) అను చోట ఉకారో హైరణమందీ విధి నృష్ణముగ తెలియు.ను.

# 25 ఏకా నైరడ్తు సర్వత9 ౖపకృతాత్#

్తిభాషం: - సాన్ఫర్యాత్ ఓైన నుంజార ఇత్ అభ్యత్ సర్మత్ ఓ మ్యక్ న్నేషు కొక్కాడాక కార్ జృధనోయైన నంచారికి కర్తక్కి కెట్ హెగ్లాకు, ఉన్నాకు కెడ్డు గ్రాలత్వచాయ ఇత్ అభ్యత్ కెట్ తార్లు కేక్ హారం కారున్నాడినాకా గ్రాలక్ట్ ఏకా నైర ఇత్ నృషిగో బోడ్ గ్రామక్ కేక్ ఉమ్క్ ఈ శ్యక్షిక్ రచిరత్వ ఏకా నైరత్వ నియమం గెవారవుత్ ఉదాజారయాన్ "ఉత్పుత ఈట్మమ్" (1\_6\_1\_1); "నూర్పై కు మిక్సుకు—ఉన్న మన్క్ (P\_2\_4\_1) "అనో ఓషధీము"(3\_5\_5\_5\_2; ఓ3\_9\_5) " జారుం చోర్మలమ్" (క్.5\_8\_2;) " కెగవా ఫెంరాడ్నాయ్" (5\_7\_7\_3) చేతుర్హోశాక్ (టాకావైతే 8\_8\_3)

నను సాబాలకు (3-3-4-? త క్రతానస్థారస్థమాక్తారాంకి, ఏమమధృర్ధనా తక్ష్మక్ సాంద్రాత్వాబ్ అండ్ర పృధగోష్టాప్ సం పార బీడ్లు ఉన్నత్ కత్ కట్టా నాప్రాయేగే బీడ్లుకి అండ్ర్ల మాక్రత్వే అంది, ఏరగాకొన్నం గరా ప్రెడ్ల త్రి కార్యం ఖవలి, అధికం తు న బిమ్డ్లుత్ బ్యామా పృకచేంద్రకత్వాత్ ఏక్కున్ను! అత ఏప బాహుపోర్బల్లు, ఇతా బెర్మ క్ట్రోక్స్టం కళ్ళుట్! కిట్లు స్ఫార్ఫ్లు ఉదాహర అత్యాభాసతయా కర్మతం! తర్మి కాగు రిడ్ట్లో 7 2-2-1) ఇత్యత్తి కకార రేఫాభ్యం ఈ త్రమాదకర్గుంకి కర్ర పృధగోష్ట్లు సంహారో న భవతి! అధ్యర్ధమాత్స్ వృవాయు నందవాత్!! మైవమ్! కరార సకారో త్రరయో ఉక్రిమాన్ని వృవాయు నందవాత్!! మైవమ్! కరార సకారో త్రరయో ఉక్రిమాన్నైవద్ధు గోష్ట్లా! ఏతల్లక్ట్లాలనంభవాత్! రేఫాడు త్రస్యత్తు ప్రక్ట్లుక్కి పృథ్క్ష్ట్లిక్ కథ్యా స్ట్రామ్ కిట్లు మధ్యన్థ సకారో త్రారంత్ ఉక్రాత్ పృథ్క్ష్ట్ట్ కథాసాన్నాయం విధ్యా స్ట్రామ్ మధ్యన్థ సకారో త్రారంత్ ఉక్రాత్ పృథ్క్ష్ట్ట్! కథాసతి ఏకరా స్టరాలభావం!! తదవస్థ ఏపేతి అడ్డబమిద మవ్యభివ్వతమ్!

## ఏకా\_నైరః, తు, నర్వత<sup>9</sup>, <sub>[ప్</sub>ళృతాత్#

ಏಡೀಏభ:\_

పూర్భామా తమునుండి ఈ నూ తకులోనికి "ఓక్టో ఇస్పహారకి ఆను పదము అనువృత్తమగును. కాగ,

నర్న ఈ అన్ని స్థలము అందు; ప్రశాత్ గ్రౌన్స్ మాడ్ పూర్వ మందు (ఓప్పు స్థరిక్ అందు, జేసుకున్న ఓఫ్ప్ లక్ కంగా, ఓట్ఫ్ సంపారిక కుండి మెడ్ ఓఫ్పిన హృక్, స్క్రాన్ కాల వ్యవధానక కలదిగే ఆగును. అనగ - "నర్నిక్ ఓప్పాన్ అచ్చ అందు, ఓట్మ్కనంహృత్ కళ్లిన పూర్మ స్థరక తెక్కా, మరల ఓఫ్టోన సంహృత్ చేయువలని వచ్చినచౌ, ఈ కొండు స్థరముల నుధ్ను కనీనం వీశమా తకాల వ్వధానము. ఉందవలెను" అని సూక్తభాకము.

ఏకా సైరకం ఏకనూ క్రాంత్రం వ వధానం డున నుం — ఏకా సైరకు ఈ పదము "పృధగో హ్ఞోబ నంహరం" అగ గానికి ఏశ్కుండి. ఓహ్హోబ్ నం ప్యాత్ నంహారముడి. ఓకారమునుచ్చినించిన షడు ఎనిమలు డు సైనీ. అ స్థితిలో నికి వెదిమలను తెచ్చుటను ఓహ్మోహనంగా రమనీ అండురు. రెండు ఓడ్లు స్పరములను వలుకునవుడు, వానిమధ్య వ్యవధానము ఏకమా తరాలమైనచ్, రేండవ ఓడ్లు న్వరమును వల్కుటకు పృథగో హోప నంహృతి చేయుపలెను. ఏకమా త కలను కంటె తక్కవ వృధగో హోప నంహృతి చేయుపలెను. పోరమక్కరిలేదు. పూర్వము చేసిన ఓహ్మోబ నంహారమ తోనే ఈ ఎండిద ఓడ్లు న్వరమును నాడ వటుగవచ్చునని నూ తా రాశంలు ము.

### 🝲 దాహారణ:\_

ఉళ్ళాక (ఉద్దేశంత, శవృష్: మ-ఉే) నమ్ అనగని ఉదాహారణములా. అందన్ "ఉత్పాత" ముండున్న నెండు ఉగ్రమ ల మధ్యవీకోగా తా వృదధానము రడుదచే, నెండవ ఉద్రమ ను పర్ణనవుడు

. J.,

మరం ఓట్మోవనంచారము జరుగును, అట్లే "ను—ఉన్నీ య " అను పద పాఠ విషయమున కూడ అగును, అంతటితో సూ తార్థము, లక్ష్య లక్షణ సమన్వయము పూ\_క్తియైనది,

ఇపుడు కొన్ని నందేహములు-నమాధానమలు వివరించఒడును.

శంక 1 : \_ స్తామందలి "తు" శ్ర్ధిప్రయోజనమేమి?

సమాధానము: \_ సూత్రమండల్ "ఈ" శ్వామం, రెండు ఓష్ట్ర స్వరములలో ఒకటి ఓారమగునేని, ఏకమాత్ర వృవధానమండవలెనను నియమమను మారించును, ఉదా: \_ అథో ఓషధీమ (3\_5\_5\_2) బాహునోర్బలమ్! (5\_5\_9\_2); తనువాతం ఘారాఞన్యా, 5\_7\_3\_3;, చతుర్హోతా"!

శంక 2:— "యొ ి శుమ్" (3-3-4-3) అను చోట ఓకారము తర్వాత, అను స్వార, శకారముల వృవధానముతో "ఉ" కలదు. ఇచట ఓార, ఉంకార ముల మధ్య వృవధానము ఒకటిన్నర మా[తాకాలము. ఐనను ఇచట పృధగోష్టిప సంహారము చేయబడుచున్నది. సూ[తము చేకారము ఒక్క మాత9కాలమున్ననే పృధగోష్టిపసంహారము చేయవలెను గద. ఎట్లు?

### సమాధానము:-

ఇచట వృధగో ష్మోపసంహారము "శతే పంచాశత్" న్యాయమ ననునరించి జరుగుచున్నది. ఏకమాత్ర వ్యవధానము కనీసపరిమితియేగాని అంతకన్న ఎక్కువ వ్యవధానముండరాదని చెప్పదు. కనుక ఒకటిన్నర మాత9కాల మందు ఏకమాత్రకాలము నృది. పృధగోష్మోప సంహారము సాధ్యమయ్యెను.

శంక: \_\_\_\_ "కునురు బిన్దుం?" (7.2.2.1) అను చోట కకారము తర్వాత ఉన్న ఉకారమనకు, ేళ తర్వాతనున్న ఉకారమనకు మధ్య మాౖతాధికవ్యవ ధానమున్నది గద. మధి అచట పృధగోష్ట్వ నంహారం ఏలలేదు?

### సమాధానము:-

రేఖో తైర ఉదాధమనక పూర్వమందున్న ఉదాధమ (ౖబకృతము) సూరో తైర "ఉ" దాధమగును. కదారో తైర ఉదాధమి మాత్రమి రాడు.

కనుక ఇచట సకారోత్తర, రేహోత్తర ఉదారముల మధ్య మాత్రాలవ్యవ ధానాము లేదు. కనుకపృధగోక్షావనంహారం లేదు.

ఇంతటితో టైతిఖాప్కరత్మకారన్ వ్యాఖ్య అయినది. కాన్ ఈ వ్యాఖ్య సమంజనము గా లేదన్ 'బెట్నీ' అభిశ్వాయువు.. ఇచ్చి మాహిష్యు వ్యాఖ్యను చూడుడు.....".. ఏకా స్థర్ లెక్స్: మయో భూర్నాతకి (7.4.17) తు క్ష ఓహ్హామ్ సంపారమాత్రం ఓన్పెఖ్య సర్వకరణ ఏశేగాను ప్రేవేశమ శ్యామ్ న్ మమమమని, సర్ఫాన్స్ కీమర్డ్ వర్డప్పుడు. సన్ఫైవేశమాత్రకృ విధిక మామాత్"॥

### 26 ಅಕ್ರಾಶ್ಧ ಮಾಕ್ರ್ಕರಿಯಾರ್ದಾ॥

**్)ఖాష్,:**— ఐకారనృ ఔశారగృ చ ఆదిః అకారార్ధం జా**వ**ొ। అకారనృ అర్ధం **అ**కారార్ధమ్!

မာဇာဇာဇုည်း၊ ಏಕರ್ಕಾರಮ್∵ಃ ಆದಿಃ⊪

మద్దేఖ: 🗕

ఐకార, ఔకారములయొక్క ఆటెభాగము (ఆటెకి) అర్ధిఅారమ . ఐశార, ఔకారములు దీర్ఘ ములు. అనగ ద్విహ్మత కార్కములు. వీనిడె క్క మొదటి భాగము అర్ధి అకారము. అనగ నీటి అర్ధమాత కార్కము. కాని మొగెలెన ఒకటిన్నర కార్కి భాగము ఈకార, ఈకారములగునన్ని తర్మాత నూగతములందు (28; 29) చెప్పఒడును. ఐకార, ఔకారములను దాహారణ:— ఐన్సైగ్ని (5-5-6) ఔదమ ఖరీమ్ (5-2-7).

# 27 స్థ్యత్రం తరమేకేషామ్။

్తిఖా్య:- సాన్నిధ్యా దకారార్ధమితి లభ్యతే! ఏకేషాం మతే తత్ అకారా ర్ధాల నువృత కరణతరం భవతి! నువృతాని-నన్నికృష్టాని, కరణాని మున్య తత్ సంవృతకరణమ్! అక్శయేన సువృత కరణు సంవృతకరణ

## సంవృశకరణతరమ్ః ఏకేషామ్౻

మణి[భభ:--

ఈ సూ(తములోనకి పూర్వమా.తమునుండి "ఆంకరార్డమ్" అను పదము అనువృత్తమగును. కాగ, ఏకేపార్కొందరిమతకుండు, అకారా ర్థమ్ష్మ్ సూ(తమందు రెప్పిన) అర్థ అకారము, సంవృత్యవత్తమ్ మిక్మిలిగ సన్నికృష్ణమైన కరణమలు గల్గినట్ యగను.

అనగ ఐకాడ, ఔకారమందు, ముందులోనున్న ఆర్థ్మంకారమునుచ్చరిం ముటలో కరణావయవమలు అత్తిగ సన్ని ఓృష్టములగునని- భావము. ఈ డ్రారము కొండరు కాస్త్రజ్ఞులు ఖావించిరి. పంపృతకరణమనగ సన్ని కృష్ణ మగు కరణము కల్గినదని ఆర్థము. ఆత్తిగ నన్ని కృష్ణమగు కరణము కల్గి నది "సంవృతకరణ తరమ్" ఆగును. 12 వ సూత్రమున ఆకార విషయు మున "నాత్యుప సంహృతమ్" అని చెప్పబడినది. కనుక ఇట్టి అర్థ ఆకా ర విషయమున ప్రత్యేక విధానము కొండరాచార్యులు చేసిరి యుని ఖావించవలెను.

# క8 ఇకారోఒధ్యర్థః పూర్వ్స్ శేషః₩

్తిళాష్క్.— భార్వన్య ఏకారన్య ఇత్యర్ధింగ్ అధన్పైటై కారోగార మెంది నవాంతో చ్పరి తత్వాక్. అధ్రైషగారం జారన్య శేయో భవత్గి అధికర అంద్రం యన్యమైన అధ్యర్ధింగ్

ఇంకారః! అధ్యర్ఘి: ఘార్వన్య! శేషః∰ మంచి[మభ:\_

ఈ సూత్సు ్నికి పూర్వనూ త్రమ నుంచి "జకారొకారయాం" అను దానిని మణ్తూక ప్రతి న్యాయముచే అనువృత్తి చేసుకోవలెను. ఆపుడు, "ఐకారొకారయాం: పూర్వస్య శేషం ఆధ్యర్థం ఇకారం భవతి" ఆని తేలును.

ఐకర ఔకారమా: ఐకార ఔకారములలో, పూర్పెనృ—పుందు మానియొక్క (ఐకారముయొక్క), శేష⊾మిగ్శ్నద్; ఇధ్యరృక-ఒంటిన √ర మా.తాకాలికమగు, ఇకరక ఇారము; ఖవతి అగుచునృది. బకారమునకు ఆదిలో ఆర్థమాతా 9ికాళ్క ంకారము. కనుక, ఇక మిగ్లెన ఒకటిన్నర మాట్తాకాళ్ళము ఇంకారమ గచున్నది. ఆనగ ఐకారము (ఓ) ఇ అర్థ మాత 9 అంకారము + ఒకటిన్నర మాత 9 ఇకారము. ఇది ఐ ర నిర్మా ఖము.

မာ၀ါ ု မင္း (ဧ၀ါ၆၀ ဗာဇ္ဝ တာဆန္ ဆႏ) — ဗာဇႏွင္း ဧလီ သီ ျပၼာသား .

## 29 ఉర్రాహ్హత్రస్య

్శిళాష్య:- ఉత్తరహ్యకారాస్య్ త్యర్థ్: ఆడ్మర్థ ఉద్దక ఔశారశీమో భవతి: యాథాఒనయోరుఖయో రప్యాద్ రకారప్ప! తర్హత్ ఇశారశి ప్రవేశము వ9ిస్త్రం: తన్నిమ్ధతి "తు" శబ్దం!!

### ఉరారః∣ తు∣ ఉ\_తౖరస్,ુఖ

మణిౖపభ:—

ఈ సూత్రములోనికి పూర్వ సూత్రములనుండి "ఐకారొకర్యాం! \* ఆథ్యర్థిక, శేషక అను పదములు ఆనుప్పత్తములగును. కాగ, అభుడు "ఐకార ఔకారములలో రెండవదానియొక్క (ఉత్తరస్య) —అనగి ఔకారముయొక్క, మిగిలిన (శేషకి) ఒకటిన్నర మాత్రాజరము (అధ్యర్థకి) ఉంకరము ఉన్నది అని సూత్రాము తేలును. ఈ సూత్రము నండర్ "తు" శబ్దము పూర్ప స్యూతమునుండి "ఇకారము" ఆనుప్పత్తము కారుండ నిబిధించును.

## 30 అనుస్వారో\_త్తమా అనునాసికాః॥

తె9ఖాష్య: - ఆనుస్వారశ్ఘ, ఉత్తమాశ్ఘ అననానీకా భవ్యి! నా ిందును . పర్ష శత్యనునానీకాం! యుథా అనుస్వారిం! యొ ా ివితమ్ (3-3-4-3) ఉన్నమాశ్ఘ: [పత్యజ్ హోతారెడ్ (6-3-1-5) [హె ్ట్మ్ ఉప (5-2-7-3) మడినా (7-3-14).။

### မြေလေးဘဲႏွင်္ဂြိမ္ခြသား၊ မြေလေလာလီးခႏေ။

మణి్ౖవభ:⊶

హార్వ సూగతములందు (12 నుంచి 29 వరకు) ఆచ్చులను గూర్ని చర్భించడమైనది. ఇకగిషడు హాల్లులన గుర్చిన ఓ ై (- ధార్ష్ కైమ్ వుక్స్ ఓటగునుం. ఎఖ్మమగ స్థానకుణాదిక ఏవుణము చేసించడునుం. అనుస్పార్ త్రమాక=అనుస్పారము, ఉత్తమను లు—అనగ దర్గయొక్క పంచమాక్షరములు (జ, ఞ, ణ, న, మ) \_ ఇవి అనునాసికాక = అనునాసిక వర్ణములగును. అనునాసికమనగ ఉచ్చారణయిందు నాసికస్థానము గ గల్గి నవి అని ఖావము. మరియు ఉచ్చారణమందు వెడలు ఖాయువు నాసికా రంధ్రములద్వార బయటకు పోవును. ఉదాహరణలు:— అనుస్వారక — యాంతమ్ "ఇచట అకారముపైనున్న (మకారము), అనుస్వార అనునాసిక పర్ణము. ఉత్తమాక్షరములకు: ప్రత్యజ్ హోతారమ్; ప్రాఞ్సమ్, మడినా ఆనుచోట్లనున్న జ, ఞ, ణ, న, మ అనునవి అనునాసికాక్షరములు.

**31 స్పరాజాం య<sub>్</sub>తో**చ**స**ం హార సైత్స్థానమ్¤

్తిళాష్క∶— స్వరాణా౦ తంత్స్థాన౦ భవత్ యత్ 9వ స౦హా< దెస్కొంత్! ఉప స౦హారో నావు ఉవశ్లేష బెశేషః∥

న్వరాణామ్ు యత9 ఉపగ౦హారిం శంత్≀ స్థానమ్⊪ మణి[వళ:-

స్వరాణామ్-న్వరములకు (అచ్చులకు) య త్వవచట, అనగ ముఖ గోళమునందేఖాగము నండు, ఉపసంహారిక-ఉపశ్లేషము అనగ పేరొక ఆప యువము (కరణము) దగ్గరగ చేరునో తశ్వ ఆ ఖాగమే ఆ స్వరము నకుం స్థానమ్-ఉత్ప్రమై స్థానమగును.

ఈ సూత్రముచే స్వరముల స్థానమును సామాన్యముగ నిర్ణయించు చున్నారు. అంతియో కాక స్వరముల యుత్పత్తి ఎట్లు ఒరుగునో కూడ తెలియుజేయుచున్నారు,

ముఖగోశమునందున్న ఒక ఆవయవము (అవయవ థాగం) ముఖ గోశమ నందలి భిన్మప్రదేశములను చేరుటచే (మిక్కిల్ దగ్గరగ మా త్రిమే చేరుటచే, స్వధము లుత్పన్మము లగుచున్నవి. కనుక ఏ ప్రిదేశమ ను చేరుటచే ఏ స్వధము (అచ్చు) పుట్టుచున్నదో 'ఆ' స్వధము నకు ఆ ప్రిదే శమే ఉత్పత్తి స్థానమగున...... అని సూ[తార్ధము. ఈ సూ తమున ఉప నంహాధమనగ దగ్గంగ, అత్దగ్గరకు పోపుట అని అర్ధము. అనగ భిన్నావ యవముల మధ్య సృధ్మ జరుగదు. అని గ్రహించవలెను. 32 యమప నతారత్ తత్సరణ్మ్మ్

తి9ిళాడు. - స్థరాణామిత సాన్నిధ్యాల్లభ్యతే! స్థరాణాం తత్కరణం భవత్ యత్ స్థరాస్ ఉపసంహారత్ పా<sup>7</sup>్షయత్ తత్కరణమ్! యధా జిహ్నాగ్ర. మికార (11-18) ఇత్యాది!

### ಯು⊝್, ఉపస⊙హరత∣ ಕಾ⊝్, కరణమ్∎

మణిక :-

సూర్జ కూలా దర్ణమండి ఈ మా త్రములో నికి "ద్వరాణాష్." అడు కన్ అనువృ కైమగును. కాగ, డుదుప్రంతారత్ తత్ ద్వరాణామ్ కరణమ్ భవత్ ఆనీ తేలును. అదగ అచ్చులనుచ్చరించుటయండు, యత్— ఏయో అవయకములు రేదా అవయవఖాగములు, ఉవసంహరత్ ఈ (మ.ఖ గోళమునందర్ ఇతర భాగములకు) దగ్గరకు చోరునో, తత్ ఈ అది; ఆ ఆవ యవము రేదా అవానువ భాగము (ఆయా ద్వరములకు); కరణమ్∍ముఖ్య కారణము రేదా కరణసంజృ కలద్ యగుచున్నది.

పూర్పై నూ తమ నందు న్నారములకు స్థాన గ్రైక్షెమ్లు చేయవలిగో చెప్పబడినది. ఇషుడీ నూగ్తమ నందు కరణ నిరైశము ఎట్లు చేయవలెగో చెప్పబడుచున్నది.

ఏ స్టరోత్ప\_త్తియుందు. ముఖగోళము నందరీ ఏ అవయవము తేదా అవయవధాగవ , ఇతర స్థానములను చేరుచున్నదో ఆ అవయవము తేదా అవడువధాగము, ఆ స్వరమునకు (స్వరోతృత్తి యండు) కరణ మగుచున్నది. కరణమనగ ముఖ్య కారణము. కరణము చేరించు భాగము, స్థానము ిర్ధమ గనుండు భాగము.

సర్జ వర్ణములకు కరణములు రెండే గలవు. ఒకటి జిహ్మా, రెండు ఓమ్మములు. ఇవ్ ఎైధానములు. మరల జిహ్మమూడుఖాగములు. జిహ్మా మధ్యమ<sup>\*</sup>, జిహ్మమ ధా<sub>క్డ</sub>ములు, జిహ్మా**గము.** ఇవ్కాక, హంగవలు మొ.ద అగునవి ఆహెసాధానములు. వాన్ని కరణముగ పరిగణించరు. ఈ కరణ ఓ లు ముఖగోశఓ. నందల్ళిన్న ఖాగములకు చేరువ**గుట**వలన శిశ్మ స్వర నాడు భేట మన్సవి. \_\_\_

ఈ విధముగ పై రెండు నూత9ములచే స్వరములయొక్క కరణ, స్థానములు సామానృష్టగ సౌద్ధేశిందబడినవి.

ఇకనిపుడు వర్ఘంజనముల స్థానమును నిర్వచించుచున్నారు.

## 33 అన్యేషాం తు యత్రి సృర్మనం తత్స్థానమ్య్

్తిఖాష్య : — స్పోరేఖ్య్ ఓన్యేహీం వర్హానాం తర్ స్థానం యు. న స్పర్మనం భవేత్⊪ అతి వ్యంజనానాం సంక్లేష మా. తం కథ్యతే! స్వరాణాం తు పురస్తాత్ సంక్లేషః కధితః! ఈపసంహార సృర్మనయోక శ్యశ్ర్హ్య విశేహో విడుమా చిక్షేము ః! "తు" శ్యౖః స్వర నివృత్తార్థః! అథవా అనుస్మార స్వర భక్తోయి వృంజనవత్ సృర్మనమాత9కత్వ నివత్తక ఇతి మాహిషీయ ఖాషి తమ్⊪

అనో8్ఫామ్! తు≀యు[త≀ నృరృనమ్ః తత్ః స్థానమ్ః! మంజి ్ఖభ:⊶

అనోృమామ్-ఇతరములకు అనగ పూర్వమందు చెప్పిన స్వరములు కాక, మిగిలిన వర్డను లకు హంల్లులకు, యు[త=ఏ ఖాగము నందు; సృరృ నమ్-కరణముతో సృరృ కల్గనో, తత్-ఆ ఖాగము, స్థానమ్-ఆ హంల్లునకు స్థానము.

పూర్వస్తూ తమ నందు స్వరమ లయొక్క స్థానమం గూర్చి చెప్పడడెను కడ. కనుక ఇపుడు మిగెలినవానియొక్క—ఆనగ, ప్రకర్యటలము వేలన హంల్లులయొక్క అని తెలియును—కాగ హాల్లులకు, సంబంధించిన కరణము ముఖగో శము నందలి ఏ ఖాగమును స్పృశించునో, ఆ ఖాగము ఆ హాల్లు నకు స్థానమగును—అని సామాన్య నీర్వచన ప. ప్రత్యేకమగు వృంజనముల యొక్క స్థానకరణమలు తర్వాతి సూ త్రములలో వివరముగ చెప్పటడును.

ఇక స్వరముల విషయములో "యు త ఉవసంపారంం" అంబ్ ఉప సం హారమను భదమునకు ఖాష్యకారుడు " ఉపశ్లేష విశేషం" అంబ్ కర్లము చెప్పెను. ఆదే ఖావష ను ఈ సూత9్వా ఖా నైనమన "ఫురస్తాత్ నంశ్లేషం" అంబ్ చెప్పియున్నాడు. జరా ్రోజ్న చేయగ ఖాష్యకారుని మతమున ఉప సంహారాంఉప్పైష విశేషకాపురస్తాంత్ సంప్లేషక" అనునవి సమానార్ధకములు. మరియు ఈ న్యూతములోని "స్పర్మన" శబ్దమునకు "సంప్లేష మాడ్రమ్" అని చెప్పుడు నూత్రికారునిచే ద్వయోగింపబడిన "ఉపసంహార" స్పర్మన శబ్దములయొక్క అర్ధములు శబ్దక\_క్తిచే భిన్నమనీయు, దానిని పండితుడే ద్రహించునని చెప్పెను.

స్కూతమందల్లో తల్లో శబ్దము పూర్వ స్కూతమునందు అనువృత్తమైన "స్వరాణాం" అను వదమునకిందు అనువృత్తిని వారించును. అట్లుకానిచో, అనుస్వార, స్వరభక్తులను వారించును. అనగ అనుస్వార, స్వరభక్తులు హాల్లులక్రింద లెక్కించబడినను, వానినుచ్ఛరించుటయందు కరణస్థానములణ స్పర్మనముండదని శాతృర్యము. 19వ సూత్రము న వాగికి ఉపసంహారము మార్రము చెప్పబడినది.

## 34 యోన స్పర్భయంతి తత్కరణమ్#

ౖతితాష్క్ష సాన్నిధాం, దన్యేషామితి లభ్యత్≀ న్వరేభ్యఽన్యేషా౦ వర్హా నాం తత్కరణం, భవతి≀ అధ్యేతా యోన వృ౦జనాన్ స్పర్మయత్, పా9్వ యత్ శత్వరణమ్ః

တြီးရ၊ ကွဲဥုတ္တရား ခမ္းေဖြင့္သည္။

మణిడ్రవభ:--

పూర్వనూ త సాన్నిధ్యముచే అచేటన ండి "అన్యేమాం" అను పడము •చటకనువృ త్తమగును. కాగ స్వరమ లకంటె భిన్నమగు వర్ణము లకు, యోన ≂ఏ అవయవముచే (అవయవఖాగము), సృధ్యయతి = పాకడుతి = బెహె ప్తి కల్గించబడునో, తశ్=అది, ఆ అవయవము, కరణమ్⊨అ వర్ణము నకు కరణమగును. అనగ ముఖమునందలి ఏ అవయవము, ముఖ్ళము నందలి ఖాగమును సృృశించుటచే ఒక వ్యంజనముతృన్నమగచున్నదో ఆ హాలునకు ఆ అవయవము కరణమగును.

ఈ విధముగ 31, 32, 33, 34 నూ తములచే స్వర వృందనముల యొక్క స్థానక**రణములు** సామాన్యముగ, నిర్వచిందుండను.

## B B စီထံ ဘဲ၅8శాఖ్య

51

ఇకనిపుడు వృంజనముల స్థానకరణములు వివరించబడును.

35 హనూమూలే శిహ్వమూలేన క**వ**ార్డ్ న్పర్శయతి**క** 

తిళాష్య:- కవర్గ ఈచ్చార్యమాణి, జిహ్వామూలేన హనూమూలే స్మర్శ యతి ౖపావయేదిత్యర్ధిం! హన్మోర్మూలం హనూమూలం తస్మిన్‼ జాత్యా పేజ్ఞాయాం ఏకవచనమ్⊪

హనూమూలే∣ జిహ్వమూలేన! కృషార్ఘయంశిం⊀ మండి[పథ:⊥

్ హాల్లులలో (పడ్డమముగ కవర్గమగురించి చెప్పాచున్నారు. కవోస్లే-కవోస్ ఉచ్చార్యమాణే —కవర్గ ఉచ్చరించబడుటయండు, అనగ కవర్గమెడ్చా రించుటకు; జిహ్మామూలేన — జిహ్మామూలము తో, హానూమూలే —హానామూల ములు —అనగ దవడల మూలలందు, స్మర్భయతి — సౌనయోత్ — స్పృశేత్ — స్పృశించవలెను.

"కపర్గ నుచ్చురించుటకు జిహ్వామూలముతో హనూ మూలములను, స్పృశించవలేను." అనగ కవర్గకు కరణము "జిహ్వామూలం" స్థానము "హనూమూలములు". అనగ డవడల మూల ఖాగములు. కంఠ సమీప మందున్న నాలుకయొక్క ఖాగమును జిహ్వామూలమందురు. అజ్లే ఓష్ట సమీపమందున్న నాలుకయొక్క ఖాగమును జిహ్వాగమందురు.

మధ్యభాగమును జిహ్బామధ్యమందురు. జిహ్మా మధ్యముయొక్క అంచులను జిహ్బామధ్యా న్యములందురు—అని గు\_రైంచవలెను.

36 తాలొజిహ్యమధ్యిన చవస్తే။

త్రిళాష్య:- చవర్లే కార్యే జిహ్యామధ్యేన వర్హాన్ తాలౌ స్పృశేత్! తాలౌ! జిహ్వామధ్యేన! చవ**్గే**။

మణిౖవభ:-

పూర్వ నూ త్రమునుండి "నృర్భయతి" ఆను వదము ఈ నూ తము

లో నికి ఆనువృత్తమగును. ఈ సూత్రిముచే "చవర్గ" యొర్క స్థానకర ణములను చెక్పుచున్నారు.

చవర్గే - చవర్గ నుచ్చరించుటయందు, జిహ్మమధ్యేశ-జిహ్మ మధ్య మంచే, తాలౌ - తాలుపనందు; సృర్మయతి - సృృథించఓడును.

అనగ చవర్గనుచ్చరించుటకు, జిహ్వామధ్యమంతో తాలుభాగమును స్పృశించవలెను. కాగ చవర్గకు కరణము — జిహ్వామధ్యము; స్థానము తాలుపు అనునని నుహ తభావము.

37 జిహ్వాగ్౧ిణ [పతివేష్య మూర్తని టవగ్గ్లే

్తింభాష్య:- టవర్గే కార్యే జిహ్వ్ గేణ మూర్డని వర్ణం న్పృేత్! కిం కృత్వా? యోగ్యత్యాజ్జిహ్మ్ గం ్రపతివేష్ట్ర! మూర్డ్ శ్రీనిన వక్త్రివినరోజరి భాగో వివక్ష్యతే!!

జిహ్యాగ్రీణు **[పత్**పేష్య] మూర్ధన్**! టవ**్గ్! మణి<sub>.</sub>పథ:\_\_

ఈ స్టూతములో నికికూడ "స్పర్మయతి" ఆను పదము పూర్వసూ ౖతము నుంచి అనువృత్తమగును. కాగ, ఈ స్టూతముచే "టవర్గ" యొక్క స్థాన కరణము లను వివరించుచున్నారు.

అవర్గే—టవర్గ్ ఉబ్బార్యమాణే—టవర్గ్ నుష్టరించుటయండు జిహ్మి \_ గేణ—జిహ్మాగ్రమంతో: ప్రతిపేష్ట్ర—ఎనుకట్టెతిప్పి; పహర్ధని—మూర్ధ ఖాగ మును; నృర్మయత్వన్పృశేత్—స్పృశించవలెను. "ఎనుకట్టెరిప్పి" అను నాపుడు దేనిని ఎనుకట్టెక్పి అను సందేహాము కలుగును. కాని యోగ్య తానుసారము, జిహ్మాగవు నే ఎనుకట్కెరిప్పి ఆని చెప్పకొనవలెను. కాగ,

టవర్గను కృరించుటకు, ఎనుకకు ౖతిప్పటడిన జిహ్హో గ్రామం తో మూర్ధ కాగమ ను స్పృశించవలెను—అని సూౖతార్ధము. "మూర్ధ" అనగ ముఖ గోళమునందలి మధ్యయందున్న పై భాగము. కాగ, టవర్లకు హైనము -మూర్ధ కరణము – ప్రతిపేష్ఠ జిహ్హోగమగును. 38 జిహ్వాగ్9ణ తవగ్గే ద\_న్రమంతేషు။

్తిఖాషు:- తమాస్లే కార్యే జిహ్వ్ౖిగిణ మర్దం ద\_న్నమూలేను నృరృయిత్⊩

జిహ్బోగ్ణు తవస్తే వన్నమూలేషు။

మణిప్భ:-

తవర్గే-తవర్గయందు-తవర్గ్ చ్బారణమందు; జిహ్వ్టోగణ - జిహ్వ్ట్గ ముచే; దైన్నమూలేమ - దైన్నమూలములందు; స్పర్మయతి-స్పృశేత్ -స్పృశించవలేను.

తవర్గ్హైరణమునఓ జిహ్మాగముతో డగ్డేమూలముల**ను స్పృశిం** చవలెనని న్యూతథావము. కాగతవర్గకు స్థానము. డగ్డ మూల**ములు;** కరణము—జిహ్మాగ9ము.

🚧 နေးဆွဲးစားႏွင္ သိဆင္ဂ်ါ။

ైత్రాష్య: మన్గ్ కార్య ఓహ్హార్యాం అన్యోన్యం స్పర్మయేడ్। ఆత్రత ఉత్తరోష్ట స్థానమ్। ఉత్తరత్వ సామ్యూత్ ఏమాం స్థానమ్। ఆధ రోష్టు కరణమ్।

<u>န်း</u>ဆွဲကနား္မှုည်း၊ ဆံဆင္ဂါ။

మణిప9భ :\_

వవాస్త్రే–పవర్గనుచ్చరించుటయండు, ఓహ్హాళ్యామ్-ఓక్టములతో (పర సృరము సృర్మయతి–స్సృశించవలెను.)

ఇంతవరకు చెప్పబడిన వర్గలయొక్క స్థానమాలు అన్మియు ముఖ గోళమునందలి పై రాగమునందే యున్నవి. ఇట్టి 'ఊర్గత్వ' సామ్య మును పురస్కరించుకొని పెదిమలు రెండింటిలో పై పెదవి పవర్గకు స్థాన ముగను, ్రింది పెదవి కరణముగను—అని తెలియవలెను. కాగ, "పవర్గో చ్చారణము నందు, పై' పెదవిని ్రింది పెదవితో స్పృశించవలెను." అట్లు ్రింది పెదవిని పై పెదవితో చేర్చి శ్వ స్ఫోటనము చేయగ పవర్గ వర్ణ ములుతృన్నములగుచున్నవి.

ఇప్పటినరకు క, చ, ట, త, ప జర్గలయొక్క స్థానకరణములు చెప్ప

ఒడినవి. ఇకనిపుడు యకారాదుల గూర్ఫి చెప్పబడును. ము౦దుగ (య, ర,ల,ప) అనైద్ధలను గూర్ఫి చెప్పచున్నారు.

• • • •

## 40 **తాలొ**జిహ్నమ**ధ్యాఖ్యాం య**కారే⊮

తి9ిళాష్య: — యకారే కార్యే జిహ్మామధ్యాన్హాళ్ళాం తాలౌ నృర్మయేంత్ జిహ్వాయామధ్యమ్ (జిహ్విమధ్యమ్) తస్యాన్హై (జిహ్విమధ్యాన్హౌ) తాళ్ళాం, జిహ్వామధ్యనాహ్యమ్။

**စာ**စာ၊ အိဘ္ရွိသင္္တာ**့စာ**္မွည္၊ တာခႏၱျ

మణి[పభ:∽

ఈ స్కూతములోనికి పూర్వ సూత్రిమును౦డి "సృధ్యయతి" అను పదము అనువృత్తి వచ్చును, కాగ, ఈ సూత్రిముచే యకారస్థానకరణ ములు చెప్పబడును.

యకారే—యకారమునుచ్చరిఖచుటయుందు; జిహ్మమధ్యానాహ్యం— జిహ్మమధ్యము యొక్క అంచులకో, కాలొ—శాలువునందు; సృధృయణి— సృృశించవలేను. కాగ,

యకారోచ్ఛారణమునందు స్థానము తాలువయగును.

కరణము జిహ్మామధ్యళాగముయొక్క అంచులు మాత్రమే యగును. అట్టి అంచులతో తాలుపును తాకగ "యకారము" ఉచ్చరించబడును. ఇచట కరణస్థితిలో నాలుక మధ్యళాగము "దొన్నె" (Tub) ఆకారములో నుండి తాలువును స్పృశించును. అపుడు జిహ్మామధ్యము విశాలముగ నుండి డును.

## 41 రేఘ్ జిహ్వాగ9్మధ్యేన [పత్యాగ్డ్డ్ మ**ాలేభ్య**ః॥

త్రిఖాష్య:- రేఘే కార్య్ జీహ్వా గ్రమధ్యేన ద\_న్నములేళ్యి (పత్యక్ నృర్మ యేశ్ం వ9ిత్యగితి అభ్య నైర ఉవరిఖాగ ఇత్యర్ధింగ్ యంగి ప్రత్యగాతేృతి అ\_నైరాతామై (పత్ముతేం) రేఫ్। జీహ్వాగ్ మధ్యేను ప్రత్యక్। దన్నమూలేభ్యక్! మది(దభ:-

రేఫే ఉచ్చార్యమాణే—రేఘ ఉచ్చరింద్రడ్గ, అనగ రేఘనుచ్చరించు టకు; జిహ్మాగ9మధ్యేన — జిహ్మాగ9ము యొక్క మధ్యభాగముతో, దన్న మూలేభ్యేక—దన్నమూలమునుండి, వ9త్యక్—లోదలి భాగమును స్పృశేత్— స్పృశించదలెను).

ఈ సూత**్రము అ\_నై**స్థలలో కొండవ వర్ణమగు రోభయొం**క**్క **జములను** చెవ**్వచు**న్నది.

రేళనుచ్చరించుటకు జిహ్మాగ్రమం యొక్క మధ్య శాగముతో ద<sub>న</sub> మూలములనుండి లోవలి శాగమును అనగ వెనుకప్రదేశమును, స్పృశిం చవలేను. కాగ ఇచట జిహ్మాగ్ర మధ్యశాగము, తేళకు కళణమగును. ద<sub>నే</sub>మూలముల లోభలిళాగము రేళకు స్థానమగును.

స్వరమగు ఋకారము నుచ్చరించుటకు క**రణము జిహ్హ**[గోమ్. స్థానము ద<sub>ై</sub>న్మే ప**్ర**క్రియొక్క పై ఖాగమున్న**ండు ఏత్త**గు కృదిశము ( ఏర్ప్వాము ) (నూ. 2.18) ఈ విధముగ దేశ, టుకార దేభలయ్ క<sub>న్</sub> స్థాన, కరణములయ**ం**దలి ఖేదమును తెలియోదలెను.

ఇక ' వైత్యక్' శబ్దమునే. 'లోపలనున్ని' (అనైకి) అంగు ఆర్థము మెప్పిఎలోని జౌటిత్యమ్మికి " బైత్యగాడ్మై" అను వడమునకు "అ సైరాత్మై" అను అధ్ధమును సర్వత్సి, అందిరు అంగీకరించారు కద. ఇచట వ్యత్యక్ శబ్దమునేకు "అనైకి" (లోపలనుండెక్) అన్ఎం గద అర్థము. కనుక ఈ నూత్సిము చేశూడ [పత్మక్ శద్దమునకద్ అర్హము చేప్పటడెను.

## 42 దన్నమహతీషు చలకారే॥

[తిళాష్య: — చరారో జిహ్మాగ్ర మధ్య ప్రత్య కైన్ట్ మన్మాదిశతి! అధారే కార్య్ జిహ్మాగ్రమధ్యన ద్వ్రమాత్య వ్రత్యత్ సృధ్యయేత్! అయమద్ది! లకారన్య డ్వ్రమాల [పత్యానన్నం ప్రత్యగ్రేశ: స్థానమితి విడ్డి ముమ్మం!

## దన్నమూలేషు, చ, లూ ేం။

1

మంది[పథ:\_

ఈ సూత్రము లకరీర్మకణకుడు స్పాచున్నది.

ఈ నూత్రములోని "చ"కారము షూర్భ నూర్తు నుండి "జిహ్మా గ మధిక్షం, (ప్రత్యక్" అను పదములను అనువృత్తి చేయును. కాగ నర్మ ద<sub>్వే</sub>మూలిషు జిహ్మాగ్రమధ్యేన లకారే స్పర్మయే జ్" ఆది సూర్తవు.

లారే-లారము నుచ్చరించుటయందు; జిహ్హాగ్రి మధ్యేన జిహ్మా టైనము యొక్క మధ్యభాగముతో, డెడ్డిమూలేమ-దెర్డి మూలములు దర్, ట్రత్యక్-లోజేలీ **ఖాగమును** నృృశేత్- సృృశించవలెను. **కాగ** అకరో ఇై రణమునట, జిహ్మాగ్రి మధ్యభాగమ తే, దెన్న మూలము అందళ్ లోజార్ ఖాగమును (వెనుక ్వదేశమును) సృృశించవలెను.

లకారమునకు, రేళకు కూడ కరణము జిహ్వాగ9మధ్య ఖాగమే, కాని స్థానములందు ఖేదము కలదు. రేళకు స్థానము దర్హమూలము అందధి వెనుకఖాగము మా[తమే! ఈ విధముగ ఈ రెండింటి స్థానములలో స్వల్ఫ మగు ఖేదమును గు\_రైంచవలెను.

రేధ లకారముల నుచ్చరించునభడు జిహ్మాగ్ మధ్యభాగమా న్ఫ్ట్రించు ఇందు ఇంది కినిమును జాగ9్రిక్తగ పరిశీరించినటో, స్థానభేదము సృష్టమ గ తెలియుగు. లకారమునక ద్వ్రమూలములక కొంచెము కింద ఒదేశము స్థానమని ాయు, రేఘకు ద్వ్రమూలములకు కొంచెము వెనుకనున్న .దీ శము స్థానమనియు సృష్టముగ గుత్తించవచ్చును.

# 43 ఓప్లాహ్యం దైన్ర్వారి။

్తిఖాష్య :⊸ వరారే రార్య్జధరోజ్హాహా ్ ఉత్తరదన్నా గె?ింద్రహ్ నృర్తి మొత్⊡ ద్రారిత్రాన నిర్దేశం⊓ ఓ్థానాభా ్ ఇత్ కరణ నిర్దేశం⊓

&<del>ಫ್ರಿಸ್ಕಾರ್</del>ಯಾಮ್, ದರ್ವೈ ಕಕ್**ೆ**။

ည်းဂါးမြို့ဆုံ :\_

ఈ మాత్యమ చే "వ"కారము యొక్క స్థానకరణములను నిర్దేశించ

చున్నారు. నిజమ నకి సూత్రము చాల అన్పష్టము, వివాదాన్ఫదము నె యున్నది. పూర్య సూత్రములందు స్థానవాచక పడము నప్పన్నున్నము గను, కరణవాచక పదము తృత్యా విభక్త్వన్నములుగను నున్నవి. కాని యిచట రెండు పదనులు తృత్యా విభక్త్వన్నములుగనే యున్నవి. మరియు వకార ఫ్లానములు దన్నములా లేక ఓష్టములా అను విషయమున కూడ శిజౌ [పాత్శాఖ్యలలో వైవిధ్యము కన్ఫించుచున్నది. ఋక్పాత్ శాఖ్య; కాత్యాయన బాక్సాలయందు పకారమునకు దన్నములు కరణ మనియు, ఓష్టములు స్థానమనియు చెక్పఓడిను.

వ9ిస్తుతము ఈ స్కుతమును **హ్యా**ఖ్యానించిన తి<sup>ు</sup>ఖాష్యరత్నకారుడు, మాహిషే~ములు కూడ డన్డములు వకారమునకు స్థానము ఇనియు, ఓ్మ ములు కరణములని, వ్యాఖ్యానించిరి. ఆ విషయమునే విశదవరచుచు న్నాను.

నూరే-వకారము నుచ్చరించుట యందు, అధరోష్ఠానాఖాగ్రమ్-ౖకింది పొడచియొక్క అంచులతో, దర్మా 19: -ఈ త్రదనా ైై^: -మీద జండ్ల చివర లచి (ప్రైక్తి ప్వర్యామము చియగ ఈ త్రదన్మా గ్రామంలుడు) స్పర్మ యులి ఈ స్పృశేత్ స్పర్మించవలెను.

సూత్రమ నందు కొండు కృత్యా విభ్క్రైన్ ప్రములలో దేనికి విభ్కి ప్రదాధుడు చేసువలెనన్న బో ఖాష్ట్ క్రైన్ ప్రదాధుడు, మనము జాగ్నిత్ర వారో ్చరణమును పరిశీలించినటో కిక్రిన్ పెడడ్తో మీదనున్న దండ్లను (క్రైంగములను) కృష్టించుట కృష్టము. మరియు ముఖము నందు ఉన్న వివిధ ఖాగములలో కడలెడి ఖాగమును కరణముగ చెప్పు టను గు తించవచ్చును. ఆ విధముగ ్రింగ్ పెకవియే కదలచుండుటచే అదియే కరణమనుట యుక్తము. అట్లే ఇతర వ్యవిషయమున స్థానములలో అన్నియు ముఖగోశమునందర్ పై ఖాగమననే కలవు. ఆ సామ్యమును పురక్కరించుకొని జాచినచో ఉత్తరడన్నాగ్కట లే స్థానమగుట న్యాయమున

44 ကွဲ<mark>၂၃</mark>၃ သြံ္ာလီ **သာဆဲာ္မွ**က ေလးဆာာင်္လြက္ျ။ ျပန္းရွင္ႏွဲ႕ ေဆးတာုု ့ ေလးလာဝိ္္မွာက ေလးတာ္ေနခါက က်ေ**ျပ**္နွာလီသံ ఉబ్బారణీయాక భవ్యి! యథా జిహ్మమంలీయక కవర్గస్థానే... యు కామ యేత (2-3-2-4); శకారశ్బ చవర్గస్థానే...మధుశ్బ మాధవశ్మ (1-4-14; 4-4-11-1); షకారక టవర్గస్థానే...అపాభ్క స్వాహ్ (7-2-1 $^{\dagger}$ ); సకార స్వర్గ స్థానే... మధుశ్బ మాధవశ్మ ( $^{\dagger}$ 2-2-11-4) ఈవధ్మాన్యంక వవర్గస్థానే... యు పాష్మనా ( $^{\dagger}$ 2-13-2) ఇత్మానుమూర్వ్యేణ! అనుపూర్వ్యాన్ని యమంత్ పంచ మాష్మ నూ కేషు హకారో విశిష్ట్కి. తన్య విధిమవరిష్టాబా చేస్ట్కీ

స్పరృధ్ధానేషు। ఊమె ్మణః। ఆనుపూ ్వ్యేణ# మది[వభ :\_

ఈ సూ త్రముచే ఈ ఒ్మవర్డ్ మం కరెంటక్క స్థానమును ప్రకరిందుచు నా ఫైరు. ఈ ష్మవర్డ్ మం అందు మందటి ఇద్దటి స్థానమును ఈ ములు. మొత్తం ఆరు వర్డములు. అందు మొదటి ఇద్దటి స్థానమును ఈ సూ తముచే నింద్దించుచునా ఫైరు.

ఉందా జైంగి-ఉందు వక్షమంటు, ఆశవహార్వ్యణ-ఆశవహార్వ్ ననసర్రచి, స్పర్మస్థానేమ - నృర్మ స్థానమ అండు, పుట్టుచున్నవి. స్పర్మ స్థానముల కంర, తాలు, మూర్ధ, చెక్క ఓష్డు అని ఐడు. కనుక టైకమ ముగ

క జీహ్మామూలీయమ నద్ద స్థాగమ్ కంఠమ్ (కవర్గస్థాగమ్)
 శకారమునట్ స్థాగమ్ తాలుపు (నవర్గస్థాగమ్)
 షకారమునట్ స్థాగమ్ మూర్డ్ (ఓవర్గస్థాగమ్)
 సూరమునకు స్థాగము డ్వములు(తవర్గస్థాగమ్)
 మ ఉనధ్మానీయమునకు స్థాగమ్ ఓమ్మమ్లు (పవర్గస్థాగమ్)

ఈ వర్ణములకు ఉదాహరణలు (కమముగ —

యు ★ ఇమయోత; 2 మధుశృ మాధవశృ; 3 ఆష్టాథ్య: స్వాహ; 4 సైన 1ఉవరవాం: ప్రు ★ పాపమైనాం

ఈ యైదు ఈష్మ వర్ణములకు కరణములు కాడ క్రమముగ స్పర్మకరణ ములే అగును, కాని ఈ వర్ణవిషయములో కరణము గ్థానమును స్పృగించు వర్హతిలో కొద్దిగ మార్పు గలదు, దానిని ఈ తర్వాతి నూత్సమందు ఏప రించుచున్నారు.

## 45 కరణమధ్యం ఈ వి**వృశమ్**జ

త్రిళాష్ఠ:- తోషామూష్మణాం కరణమధ్యం తు బెవృతం భవతి! నృరా: నాం కరణసామ్య నివృత్తి చరస్తు శబ్దం! కరణానాం మధ్యం కరణమధ్యమ్!

# కరణమధ్యమ్౹తు≀ చివృతమ్⊯

మణిక్షభ:-

ఉమ్మవర్లముల కరణావయవములు ఆయా స్థానేయులును స్పృశించు నిపుడు, కరణమధ్యమ్ కరణావయవముడ్యుక్క మధ్యథాగము, వివృ తమ్మ్ తెరిచికొని (అనగగుల్లగ) నుండును. సూత్రము నందరి 'తు' శబ్దము స్పర్మకరణములైన ఈ ఈమ్మ కరణములు అయా స్థానములను స్పృశించుటయందరి ఖేదమును సూచించునని ఖావము. కాగ స్పర్మాష రములను వలుకునిపుడు కరణము, స్థానము నంతయు స్పృశించును. (ఆ కమించును). కాని యూష్మ వర్ణముల మచ్చరించునిపుడు కరణము స్థానమునంతయు చుట్టు ఆ కమించి (స్పృశించి) మధ్యన (బోలు, గుల్ల) ఖాశీగ తెరచియుండును. కనుకనే ఈష్మవర్ణములుచ్చరించునపుడు వాయు పు అధికముగ తప్పించుకొని బయటకు వచ్చుటను గమనించవచ్చును.

ఈ విధముగ ఈష్మవర్ణములలో మొదటి ఐదింటికి స్థానకరణ నిస్దే శము చేయబడినది. ఆరవది మగు "హ" కారము మిగిలిన వానికన్న భిన్న స్వభావము కల్గినది. కనుక ఇకనిపుడు దానిని గూర్చి వివరించు చున్నారు.

# 46 కంథస్థానే హకార ప్రస్థన్యా॥

్రిఖాష్య: - పాంకార చినర్జనీయా కంఠస్థానే స్యాతామ్! కంఠస్థానం యబాంగి తా తధోకై ॥ అనయోం! కరణాశావు: అహ రహర్హవిర్ధాన్నామ్ (2-5-6-3).

ಕಂಠಾಹ್ಥಾನೆ, ಘಕರ ವಿಜ್ಜ್ಜಾಸಿಯ್။

ఘణి్వ}భ :⊸

కాంకార వినర్జనీయూ ఇహంశార, వినర్గలు; కదరస్థానా ఇ**రరమును స్థా**న

మంగ గళ్ళినవి. అనగ హాకారము, పొనర్గాఈ రెండింటికి స్థానము నమా నమ్. కంఠమే. కవర్గస్థానమే. ఇనను వీటికి కరణము మాత9ము లేదు. కనకనే మిగిలిన ఊష్మవర్ణములనుండి ఇద్ ధిన్నమైనంది. "అహారహార్హ విర్ధానినామ్" అనునద్ ఈ వర్ణములకి ఉదాహరణము.

7

# 47 ఉదయన్నరాది స్వస్థానో హదార ఏకేషా ్ప్రి

్తిఖాడ్య్: ఏకేపాం మతే హకారం: ఉదయ స్వరాద్ స్టహ్లానం: అన్మనం ఉచ3 స్వరాద్ స్టహ్లెనం కవతీతి వారరుటో క్రమ్! స్యాడితత్! ఆద్నా సహ్లాన్ ఇత్యు క్రే శేషన్య స్థానా వైరత్మం చ్రక్రమ్ తదపి అకారేకారో నేషనా స్ట్రీ! "న్వర్స్ట్యైకమేవ స్థాన" మిత్యాద్ శబ్దపై యుర్ధ్యం స్యాంత్! స్వర సస్థాన ఇత్యేతావతై వ అర్ధనీడ్థిరిత్! మైవమ్! సన్యక్రేషు శేషన్య స్థానా నైర స్టోంట్ మైవమ్! సన్యక్రేషు శేషన్య స్థానా నైర మప్పి అతి సూ త్ర్మిక్స్లోలోనే శేషభూతవర్ల వ్యక్త్ తయో! స్థానా నైరమప్పి పనీద్ధమేమ! ఏవమేకారై కారయోరప్ వ్యాక్ రణే శేషన్య స్థానా నైరమప్పి పనీద్ధమేమ! ఏవమేకారై కారయోరప్ వ్యాక్ రణే శేషన్య స్థానా నైరమప్ పనీద్ధమేమ! సన్యక్రిత్యా 2వీశేషాత్ అన యోక! నన్వేవమప్తి "ఆకపూ వినర్జీసీయానాం కంరం!" ఇతి సంధ్యక్రరాదా వకారస్యాన్పి కంరస్థానత్యాత్ తేన సమాన స్థానత్యే కర్యమానే పూర్వ స్టూత్ కేన హౌనరు క్రమన్య సూత్యన్య స్మాత్సన్య స్టాత్సన్ స్టాత్! మీవం మం స్థాకి! ఏగా రోకారాద్ వర్డిన్స్ స్టేమ్" (2–12) ఇత్కి సన్యక్క్ మైవం మం స్థాకి! ఏగా రోకారాద్ వర్డిన్స్ స్ట్మ్" (2–12) ఇత్కి సన్యక్క్ స్థానకరణయో: సహా చరిత త్యాత్ ఆది సస్థాన ఇత్యు క్రామంట్స్ క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన ఇత్యు క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన ఇత్యం క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన ఇత్యం క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన ఇత్యం క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన్ ప్రామ్క్ క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన్ ప్రామ్క్ క్రామకరణయో: సహా చరిత త్వాత్ ఆది సస్థాన్ ప్రామ్క్ ఆది సస్థాన్ ప్రామక్స్ క్రామక్స్ ఆది సస్థాన్ ప్రామ్క్ ప్రామ్కార్యం ప్రామ్క్ ఆది సస్థాన్న ప్రామ్క్ ప్రామ్క్ ప్రామ్క్ ప్రామ్క్ ప్రామ్క్ ఆది సస్థాన్ ప్రామ్క్ క్రామకర్యం ప్రామ్క్ స్టామక్క ఆది సస్థాన్ ప్రామ్క్ ప్రామక్స్ ప్రామ్క్ ప

కించ ఘార్వనూత్) కరణాఖావ ఇంతు, కైకు అత్త ఈ క**రణ**వత్వవుపి బెడ్వత ఇంది మంతా <u>న</u>రమువ పడ్వతేం. న హీన రుక్వం చ ఓ తధా — త్గృ హేతే (1\_2\_14\_2); అగ్ని హోక్తం జంహోత్ (1\_5\_8\_1); నంప9యత్ రహా (5\_8\_1\_2)!

ఉదయశబై ఉత్తరప్పారుకు ఉడముశాృడినా న్వరశృతస్మాడ ది: తేగ నస్థానకు ఉదయన్నరాది న<sub>ౌ</sub>న్యా హశారం! ఏకే**షామ్**။

మణి[పభ:⊥

పూర్పై సూత9మునందు 'హ' కారము కంకస్థాన్యమన్ చెప్పబడినది. కాన్ ఇపుడ్ స్కూతకుుచే, మకా నైరముగ నున్న హకారస్థానమును గూర్చి చెప్పబడుచున్నది.

ఏకేమామ్ — కొందరి మతము (అధ్ పాయము)నందు, హంకారు-మాంకా రము, ఉదయ స్వరాది నస్థాను-ఉదయ్ తర్వతనున్న, స్వర — అచ్చు యొక్క, ఆది-పూర్పైఖాగముతో, సహ్హాను-సమానహైనముకలది యంగును.

"హాకారమును ఏ అచ్చుతో కలప్ యు షృరింతుమో, ఆఅచ్చుయొక్క పూర్వఖాగము యొక్క స్థానకరణము లేవియో, హాకారము నకు కూడ ఆ స్థాన కరణము లే అంగునని" నూ త్రానము.

ఈ మా త్రము (పకారము 'హ' కారము కంరిస్థాన్యమ్యై యుండ నిలెనను నియమము లేదు. హకారము, ఆకార, ఇకార, ఉకార, ఋకారము లలో దేనితో కలనీ యున్నచో ఆ హకారమునకు ఆ స్వరము యొక్క స్థానము—కంరి, తాలు, ఓష్ట, మూర్ధస్థానములలో నౌకటి అగునని సృష్టము. ఆయితే ఈ మతమను కొందరు ఆచారుకైలే అంగీకరించిరి అని గుర్తుంచ కొనపలెను.

ఇకనిపుడు ఈ స్కూతవిషయమన కొన్ని సందేవంపులు సమాధాన ములు వివరించబడుచున్నవి.

1. సూ త్రమ నందు ఆది (పూర్పళాగముననున్న) అను పట్మక్కర లేదు. ఏలయన హకారము ఆ, ఇ, ఈ, ఋ లతో దేనితో కలసియున్నను, వానికి(ఆ, ఇ, ఈ, ఋ) పూర్పళాగము, ఈ త్రభాగము అను రీతిని రెండు భాగములు, భిన్నస్థానములు లేవు గద. సూత9మున పూర్ప ళాగముతో సస్థానమనుఓచే, ఈ త్రభాగము భిన్నస్థానీయువును అభిబ్రాయము కల్గు మన్నది. కాని అ, ఇ, ఈ, ఋ, ల విషయుములో అది సాధ్యపడదు గద. మరియు "హహైద్ ఫస్థానికి" ఆనుటచే "హహైరమున కొక్కటియో స్థానము" (స్వరసై్యకమేవ స్థానమ్) అను సిద్ధాన్తళంగము వాటిల్లుచున్నది. కనుక స్మూతమున 'ఆది' శబ్ధము అనవసరఘు గడః

#### న్రమాధానము :\_

ఆది శబ్ధము నూ త్రమునందుండవలెను. అ, ఇ, ఈ, ఋ, ల విషయ మున షూర్ప వరాగాగములు లేకున్నను, సన్యక్షరముల విషయమున ఈ విధాగము కలడు కడ. మరియు ఆచట ఉత్తర రాగములగు ఇకార, ఉకా రములు పూర్పన్హాన్య ఆకారముకంటె భిన్మప్హాన్యములు గద.

2. ఏశార, ఓకారములలో ఔకార, బాధములలోను పూర్వభాగమగు అకారముతో హకారము నస్థానము కలది అగుచో పూర్పస్కుతముచే "హకా రము కంఠ్యమని" ప్రత్యేకించి చెప్పనక్కరలేదుకడు. ప్రకృత స్కుతము చేతనే హకారమునకు ఆశార స్థానత్వము (కంఠ స్థానపత్వము) సిద్ధించు చుండగ, పూర్వస్కుతము ప్యర్థము కడా

### నమాధానము :\_

అట్లు కాడు. సంధ్యక్షరములలోని అంకారమునకు, శుద్ధ అంకారమునకు భేదము కలదు. శుద్ధ అంకారమునకు అత్వ్య స్థము కానటువంటి ఓో హను పులు కరణము (2-12 నూరి). కానీ సర్థాక్షరములందుండొడి అంకారముడ్నుక్క కరణము సంపృత తరము (నూ. 2-17). మరియు నూత్రమండలి "న స్థాన" భదముచే స్థానకరణములు రెండును గ్రాహించ్యడును. కాగ ఈ మతా శ్రీరమండు "హ"కారమునకు కరణపత్ర్వము కూడ సిద్ధించుచున్నది. శనుక ఈ భిశేషములను తెలియజీయుట్కై ఈ నూర్తము అవనరము. ధినిషలన పూర్వనూర్త పైయర్ధ్యము లేదు.

ఈ నూ తమున ఆంది" పదమును ఆవసరఘే అని సృష్టమైనది గద "ఉదయ" శబ్దమునక "తర్వాతనున్నది" అని అర్ధమం. "ఉదేతి ఉదరి ఆగచ్ఛతి ఇత్యుదయంగి పరః ఇత్యర్ధః" అని వివరణముం. అయితే మాహిషీయ ఖాష్యమన "ఉదయస్వరః" అనుదానికి "హకారఘు" అని అర్ధము చెప్పెను. (ఉదయస్వర ఇతి హకార ఇత్యర్థః)"

### ခြား ခြုံပြံလ ဆက္ခြဲစာသူ၌

ఈ విధముగ సూత్రంబంధ విషయమగు సందేహా నివృత్తి జరిగి నది కనుక ఇపుడి ఉదాహారణములు: 1 తిగ్మహేతే॥ 2 ఆగ్నిహోత్తం జాహోతి. 3 సంపృయతి రహాంగా॥

హాకార వినర్జనీయులకు కంఠము స్థానమనీ చెప్పి, హాకార విషయం మన గల మతభేదము చెప్పబడినది. ఇకనిపుడు వినర్జనీయు విషయ మును తర్వాత సూడ్రములో చెప్పాచున్నారు.

# 48 పూర్పాన్ సస్థానో వినర్జన్యః

్తిళాష్ఠ: \_ వినర్జనీయం: ఆశ్మన: పూర్వన్వరా నైన నస్థాని: సమాన స్థాన కరణ: భవతి: అ[తాఒపి పూర్వన్వర ఇతి నన్నక్రముచ్యతే: స్పరా న రన్య హి స్థానా నైరత్వాక్లు చాంత్. యథా \_ అగ్నీ: (1\_1\_10\_3); బామా జై రాయుష్మ్ (2\_3\_10\_3); బాము చోర్బలమ్ (5\_5\_9\_2; అయం గౌం (1\_5\_3\_1)! పూర్వెన్క్ నై: తేన నస్థాని: పూర్వై సై నస్థాని!!

### పూర్వాన్డ్ నస్థానః, వినర్జ్నీయు:∎ మంజి[వభ:\_\_

١

ఈ సూ త్రమున విసర్జనీయుముయొక్క స్థానకరణములు చెప్పబడు చున్నవి. సాన్ని ధ్యబలముచే యీ సూత్యములోనికి పూర్వసూత్యమునుండి స్వర ఏకేషామ్" అను వదములనుప్పత్త ములగును. కాగ కొందరి మత 1 పారము,

విసర్జనీయు = విసర్గ, పూర్వాన్డ్ సస్థాన = పూర్వ = తనకంటె పూర్వ మందున్న స్వరముయొక్క; అన్డ = చివరనున్న నర్జముయొక్క సస్థాని = , సమాన) ఫ్రానికరణములను కల్లియుండును.

హాకారము "వరస్వరాది సహైనము". కాని విసర్జనీయుము పూర్వ స్వరా సై నస్థానము. కాగ ఈ సూత్రము ననుసరించి, విసర్జనీయుము అకార, ఇంకార, ఉంకార, ఋకార హైస్యుమే కాక, సన్ధ్యక్షరములలో చినర నుండు ఇంకార, ఉంకార స్థాన్యుమగును. ఇక ఈ సూత్రిమునందలి విసర్జనీయమునకు 1అగ్నీ: (i\_i\_i0\_3); 2 జ్యాహ్మజైరాయుష్మ్మ్, 3 జాహువోర్బలమ్స్, 4 ఆ యంగా: అనునవి ఉదాహరణములు.

### 49 ನ್**ಸಿಕ್ಟ್ ನ್ ನಿಕ್** ಸ್ಥೌನಾ೫॥

్తిభాష్య్... నానీక్యా యమా నానీకాస్థైనాంగి ే వ $\underline{\mathbb{N}}$  దుథా రుక్ర్మెస్! అన్నైరమ్ (5-1-10-3); యాఞ్చనా (1-5-7-4); ఆజ్ఞారంగ (5-6-5-3); రత్త్మమథజన్ల 2-6-12-1); సార్హ్మానమ్ (1-4-41).

## ರಾಭಿಕ್ವಾಃ, ನಾಸಿಕಾಶ್ವ-ನಾಃ⊩

మణి[వభ:\_

♥০తవరకు ఈ మృవర్ణముల స్థానకండమ లను విషరించెను. ఇక ఆయోగ వాహలందు, వినర్జన్యముఖ గూప్ప చెప్పెనుం. ఇకనిపుడు "యమ" నంజ్ఞక వర్ణముల గూర్పి చెళ్ళుడున్నాడు.

నాసిక్యా కే \_ యమ వర్ణములు, నాసికెస్థానా కే \_ నాసికను స్థానముగ కల్గి నవి.

యమ వర్ణముల గూర్పి ఇరవై యొకటవ అధ్యాయములో (12, 13 సూ\*) మొక్కుబడివది. వక్షయొక్క మొక్కడి ఖాల్గువర్ణములలో దేశి తర్వాతమైనను పోర్ట్ వంతమాశ్వరము పరమగుచే ఈ పూర్వ వర్ణమును మోలిన వర్ణము ఆగ మముగ వచ్చును. ఇట్టడికముగ వచ్చిన వర్ణమును "నానీక్య" లేక "యమ" అని అందురు. (21-12-13) అట్టి యమాశ్వరములకు స్టానము నానీక అగునని నూతా 9ర్గము.

ఉదామారణలు: \_ రుక్కృమ్; రత్త్నమ్; పౌవ్హ్మానమ్; మొదల గునవి.

## 50 ముఖనానిశా ఛా॥

్తిళాడు :- తా ఏవ నానీక్యా ముఖనానీకాళ్యాం ఉచ్చారణియూ భవ<u>ని</u>! ముఖం చ నానీకా త ముఖనానీకిఁ తత్సంఒంధినో ముఖనానీక్యాః! ఉక్తాన్యేవోదాహరణాని။

### <u>ခြဲ့ ခြ</u>ဲ့စီတာ ဘဲ၅ခံစားသူ

### ဿఖనాసికాಃ। ವಾ∎

మణి[పభ:\_

ఈ సూ త్రముబే యమ పర్ణములకు మజా నైరముబే స్థానా నైర మును బెవ్పుడున్నారు. పూర్వ సూత్రమ నండి "నానీక్యాం!" అను వదము అనువృత్తమగును. "వా" వికల్పార్థవాచకము. కాగ, నానీక్యాం! తెక్కువు పర్ణములు, ముఖనానీకా! ముఖము, నానీక రెండించికి సంబంధించినంమి అగును.

హాథ్య సూత్సమ చే ఈ యమవర్ణములకు కేవలము నానీక యొక్కటి స్థానమని ఛౌమ్పబడెను. ఇండి ఈ సూడ్రముచే యువు వర్ణమంలకు తక్త్వం స్థానములు, యమ వర్ణమునకు మాతృక (మూలమైన) అగు వర్ణము యొక్క స్థానమే యుండువని వాజము. ఇంది మతా సందమని తెలియువలెను. ఉదాహారంలు పూర్వ సూడ్రమున ఇచ్చిన వానినే అండుము డ్రామించే వలెను.

## 51 శర్ధ శమైనమ

မြီး**စား**ဆံ္း — ဂီဝဲအဆော် ေ်းဂ်ီးလ ဆ**င္ဂလီး္မွ**ိ္င္ေ ဧ**င**ယ**ေ ဆခာတီ೭ನು** ဧဋ္မြီး သီဿ ကာဂီခ်ံ္မွဿ ဆ**င္ဂမိမ**္မင**္း**ထြင္းဆိုေတြ ဆင္ဂြီးႏွိုး ညီသည္ ဆင္ဂဆီးမ်ိဳး။

ဆင္ဂနာခ်ဳ၊ ဆ၊ ညဆ္။

మణి[పభ:-

పూర్పమందలి రెండు సూత్సములలో "యము" వర్ణములయొక్క స్థానము చెప్పబడినది. ఇపుడీ సూత్సముచే "యమి" వర్ణములయొక్క కరణము చెప్పబడును.

ఈ మాత్రమ లోనికి, సింహావలోకన న్యాయాముచే **హాడ్వమం**\_తము నండి (మాగి34) "కరణమ్" ఆను పదము వచ్చును. ఇండి **"ష**ి శాధ ఖండ బలముచే సాధ్యమైనటె. కాగ,

ఏమ్జతం వర్ణములందు; అనగ ప్రకరణ వశమున, యమ వర్ణము

లండు, పర్గవశ్-పర్గస్య ఇవ-ఆ వర్గయొక్క వర్ణమువలె; కరణమ్-కరణము ఉండును.

అనగ రుమాక్షరము ఏ వర్గకు చెందునో, ఆ వర్గయొక్క కరణమే ఈ యమాక్షరమునకు కూడ కరణమగు"నని సూతా )ర్గము. కాగ, కపర్గీయ యమాక్షరమునకు జిహ్బామూలము కరణము (2 - 36) చ పర్గీయ యమాక్షరమునకు జిహ్బామధ్యము కరణము (2 - 36) బ వర్గీయ యమాక్షరమునకు ప)తిపేష్టిత జిహ్బాగము కరణము (2 - 37) త వర్గీయ యమాక్షరమునకు ప్రతిపేష్టిత జిహ్బాగము కరణము (2 - 38) ప వర్గీయ యమాక్షరమునకు ఓష్టములు కరణము (2 - 38).

ఈ విధముగ యమ వర్ణములకు మత్యేక స్థానకరణములు లేవు. ఆ వర్ణములు ఏ పర్గకు చెందునో ఆ వర్గయొక్క స్థానకరణములే ఆ యమ పర్ణ ములు కలిగియుండున**ని** మజా న్రారముగను, సిద్ధాన్నముగకూడ తెలిసినది.

ఇకినిపుడు కేవలము అనునాసికా వర్ణములనే కాక, ఏ వర్ణమునైనను ముక్కుతో వల్కుట ఎట్లు జరుగుచున్నదో తెలియుజీయుచున్నారు.

52 నానికా వివరణాదానునానికృష్ణ నానికా విపరణాదాను నానికృష్ణ్

తిళాష్య ి... నాస్కా వివరణాశ్ భూ ఇబిలాశ్ ఆనునాస్క్యం రంగాద్ క రై వ్యమ్య్ యాథా శుక్లోకాశెట్; సుమన్గలాశెట్ (1\_8\_16\_2).

నాగింకాచివరణాత్, అనునాసిక్యమ్⊪

మణి[వభ:-

వర్ణములకు, నానీకా వివరణాక్ ముక్కురం ధ్యులఫలన, ఆనునాని కృమ్=అనునానీకత్వము నిద్ధించుచున్నది.

వర్డ్ బ్బారణము చేయునపుడు, ముఖద్వారమునుండి బముటటపోవు బాయువులో కొంత భాగమును ముక్కురంధ్రముల ద్వార బయటికి పంపి బో ఆ కథకుండు "ఆనువాసిక్వత" సిద్ధించునని సూతా9ర్థము. ఈ ఆనునానికృత "రంగ" మొదలగు పర్ణముల నుచ్చరించునపుడు సృష్టముగ గు\_రైంచగలముం. ఫ్లాకాంబన్నారమునకు, మరికొగ్ని ఇతర అనున్నారములకు "రంగ" అనునది సాంకేతక నామము. ఉదాహరణకు "శుశ్లో ఇకెట్; "నుమన్గలాకెట్"—అను స్థలములలోని ఫ్లాకానుస్వారము ఆను నానిక్యము కల్గిన వర్ణము.

ేనకార స్థానిక, మకార స్థానికమగు రేఫ వ9ఖావముచే పూర్వన\_ర్తియొ ఉపధ ఆగు న్వరమునకు నచ్చు అనుస్వారకు రంగమని ప్రేట. (లోమాశి శిక్ష).

ఈ విధముగ, ఈ రెండవ యధ్యాయమున వర్ణోత్పైత్తి, వర్ణముల విభజన, వాని స్థాన, కరణ, వ్యయత్నము మొదలగు విషయములు వివ రింనబ**డినవి.** 

ఇక ఇచట నూ∟తమును రెండుసార్లు చెప∑ుటవలన ఈ ఆధా**్యయుము** నమా\_వృమయొుశ్వన్ తెలియువలోను•

 $\Gamma_{\varsigma}$ 

కృష్ణ యజార్వేడీయ తై.తింద్రీయ పా9్థిశాఖ్యకు త్రిశాష్క్రత్నా నుసారము వేదులోవనామక నుట్టుహృజ్యముచే చేయుబడిన 'మణి(పభ' అను ఆంధ9విరణమున

> ద్వితీయా**ధ్యా**యము సమా<u>త్</u>తము.

సంహీతా పాఠమున దీహ్హన్ములగు కొన్ని పదములు పదపాఠమున హ్యాస్క్షాముగ **నుండును.** కనుక ఈ అధ్యాయములో అట్టి పదములను వివరించుచున్నారు.

ఈ అధ్యాయములో పదుైదు నూత9ములు కలపు. అందు 1 నిర్దేశ సామాన్యము. 2-6 నమా నమునందు ఆకారా నైమగు పూర్వజరము ను బ్హాన్య విధానము; 7 ఈకార, ఈకారా నైపదములు, 8-12 ఆకారా సై ి బా పడములు, నిపాతలు; 13-14 ఈకారోకారా నైములు, 15 "ఆస్" ఆడ్యడ యువముగ గలపదములు... ప్రినికి బాస్ట్పిధానము చెప్పుడును.

# 1 నూ త్రము అథాదావు తైరే విఖాగే [హాన్వం వ్యక్షానపరః။

్తిఖాష్≲:- అాథేఒత్యయమధికారు: అదొ వదాదొ ఈ త్రేప్ పదా నే చ వర్తమాని: సంహీతాయాం యో దీర్ఘ: ఆసౌ విఖాగే విఖాగనమయో వృఞ్ణన పర్ మాస్తమాపద్యతే! వ్యక్షాన పరత్వమ్మత యథా సంహీతాస్థం విజ్ఞా တေသော်၊ ဂ်ာလာ င်္ဂြံ္မွာ ဧထုံေစစႏွစံ- ေက်ာက္ခြက္ခြက္ခ်ခဲ့ေ (3-2)ఆద్గమాణేమ్ ప్లుకాఓదర్శనాచ్చేతి బ్రామ్కు సంహీతాయా మిత్య న్యాఒయమర్ధః≀ కార్యఖాజు వదన్న ఉ≟త్తరవదేన సహ సమృద్ధనియమః! నతు పూర్వవదేన సహా సమృద్ధ నియము: విభాగోఒ[త [పక్పతి పడై రుచ్యతో! [వకృత్తిర్నామ యంథాపాఠి!! (పకృత్ వదైర్త్ క్ష్మ్లు స్థామ యా...... ఇత్యత్త జబాయాం "స్ట్లో శబ్దస్య ద్వితీమోవ్పారణేఒపి దీర్హు [వనజేక్త, ఉ తరవద్న విధాగాឧ**ళా**వాత్. సమాభూదితి వరిహా**రః**! విభాగ వదస్యా యమర్ధః। పదాదౌ దీర్ఘైన్య ఘార్చవదేన వి**ఖా**గః, పదా\_నే దీర్హ న్యోతర పదేన విభాగణ విఖాగే వ్యక్షన పర ఇత్తిమ్: ఋత....ఇత్య్ర్ల్ మాభూదితి! నాధామా ధారయా.... (శి\_8) ఇత్ మె స్తికి! సంహీతాయా ద్ర్హ్ ఇత్ కిమ్ం ఏష ... ఇత్యత9 పా్ర్పి నంపాదనార్ధమ్. తథా నత్ శర తాయాజ్యాను (3-11) ఇతి యాజ్యామద\_పార్ధకం, నా2న్యాథాం మస్మాత్పర ఇత్ వృక్షాన చరః। త్వా . ఇత్యాదౌ ఏతల్లక్షణ నంభవాత్ မာဓိဘာႏွညီညသည္နွင္ လႊာစာ ၅ ဆေဝိဘာဝမီ။

అంథు అండాగా ఉ<u>త</u>ేగవిఖాగి 1 మా స్వమ్గ్ వృశ్జనప**ర**ణ మణి[పథ:\_

'అథ' ఇది ఆధికార వాచకము. అనగ ఈ సూ త్రము చే విధించబడు హ్రిస్వ విధానము తర్వాత సూ త్రమ లో నికి అనువ రైంచును ఈ అని చెప్పును. లేదా "అథ" శబ్దము నూతన ప్రస్తావనను తెలియజీయును అనగ పూర్పాధ్యాయములందు చెప్పిన విషయములకంటె భిన్నమగు విష యమీ యధ్యాయమున చెప్పఒడుచున్న ది... అని సూచించును.

అదౌ = పదాదియుందు; ఉత్తే = పదా గ్రమందు (ఉన్న దీర్ఘము) వ్యక్షానపరిక- హల్లును పరముందు కళ్గినచో; విభాగే = పదపాఠమున; [ పాస్వ ]మ్ మా%గ్గామగును.

"సంహీజా పాఠమునందు పదా\_న్నముననున్న లేదా పదాదియం దున్న దీర్ఘము, వృంజనవరమగుచో, వదపాఠమున తాస్వము అగును"— అనా సూజా?ర్ధము. అయితే ఈ సూత?ము కొన్ని పదములకే వ\_రించును. వానిని తర్వాత సూతములలో విశరింతురు.

సూడ్ కమ్మున చెప్పిన వ్యంజేన పరత్వము సంహీతా పాఠమునేకే పరి మితము. మరియు సూత్రమన "దీర్హము" అను పదము లేదు కడ; మధి వివరణమున "దీర్హము"నకు అని ఎట్లు చెప్పిత్మి? సూడ్ తమున క్రాహస్వము వచ్చునని చెప్పడడెను. అనగ దీర్హమునకు లేదా ప్లతమునకు హ్యాము అని తెలియును. కాని, తర్వాత సూత్రములలో ప్లతపదముల నెచ్చటను వివరించలేదు. ఉదాహరించలేదు. కనుక క్రాస్వవిధానము దీర్హమునేకే అని తెలియును.

సంహాతాపాఠమునుండి పదపారములోనికి అని చెప్పటచే "స్థామయో భువ, మయో భువవై-స్థామయోభువః" అను జటాపాఠమునందలి ద్వితీయో చ్ఛారణమునందు "స్థ" పదము దీర్ఘము కాకుండును.

విఖాగమనగ, ఆదియందున్న దీర్ఘమునకు పూర్భభదముతోను, అట్లే అగ్రామందున్న దీర్ఘమునకు ఉత్తరభదముతోను విఖాగము— అని అర్థము. వ్యంజనవరము అని చెప్పటచే "ఋతదామాఒస్" (1.3.3) అను సంహీతాపా<mark>ఠమును వద</mark>పాఠములో "ఋతదామా। అన్ని అని దీర్హాన్హముగనే (ఋతదామా) యుండును.

సంహీతయందు "దీర్ఘముగనున్న" అని చెప్పటచే "ఏష వే భరతా రాజా" ( $1_8_10_2$ ) అనుచోట ఈ సూత9ము  $3 20_0$  మను. (భరతా $10_0$  రాజా అని పదపాథము). కనుకనే "భరతా యాజ్యాసు" (సూ  $3_11$ ) అనుచోట "యాజ్యాసు" అను నిర్దేశము సార్థకము.

ప్యంజనవరమనగ హాల్లును పరముగ కలిగినది అంగి అర్థము. అట్ల గుచ్ "త్వా వాయప!" (!\_1\_!) అనుచోట (పద పాఠమున కూడ "త్వా! వాయవ!") మరికొన్ని స్థలములలోను ఉత్తరస్కాతములందు అపవాద చెప్పబడెను.

. ఈ విధముగ "సంహీంతా పాఠమునందు దీర్హా నైమగు పదముకంటే హాల్లు పరముగ మన్మ చో, ఆపదము విధాగ సమయమున ౖహస్యా నైముగ మారును." అని సామాన్యముగ చెక్పబతెందు.

ఇంకనిపుడు ఏపీ పదములు, ఏపీ పరిస్థితులలో ౖహాస్వా న్లములగునో వివరించబడును.

ఈ చెప్పబోపు ఐదు సూ త్రములు (2-6) నమా సపదములో దీర్హాన్ మగు పూర్వవదము, పదపాఠమున అవగ్రహాపూర్వకముగ విభజించినపుడు పా9ిన్నమగు సన్ని పేశములను వివరించును.

2 దేవాశీశా సుమ్నాశ్వర్తావయునా హృదయా ఘాథ్థా శుధ్ధా။

త్రీళాపు; - దేవా.......ఇత్యేతేమ గ9కం దేష్పవ్రగహేమ ఆంత్య న్నర్ విభాగే వృంజన పరో హ9న్యమాపద్యతి! యథా దేవాయతే....; శీక .; నుమ్మా....; ద్యావా....; ఆప్యకారాది (1-52) ఇత్ పచనాత్ ఇదమప్పుదా పారణమ్! ఆశ్వ....; ఋత....; పయున...; హృదయ....; ఆఘా...; ఉక్డా....; శుద్దా....; !! మణి్ౖవభ:⊶

I దేవా. 2 శీకా. 3 సుమాఖ. 4 శాష్. 5 ఋతా. 6 వయువా. 7 హృదయా. 8 ఆమా. 8 ఉంద్దా. 10 శుడ్డా. అను ఈ పదములు సమా సాట నండు షూర్మవదామగనండి, వడహాఠము న ∗వ∟గహాచే విభజించబడి నపుడు వృంజనపరము లగుచో, అవి పదహాఠము న ౖహస్పాంతము లగును⊸ అని సూతా 9ిర్జము.

#### ఉవాహరణములు :--

- 1 దేవా .... దేవాయంతో యజమానాయు శర్మ (?-5.1-13). వడపాఠమున దేవా కుతే 4తి దేవఒడు తే. ని ఉండును.
- 2 శీకా .... "శీకాయతే స్వాహా" (7.5...2) "శీక2యతే" అని మదపాథ మున ఉండును.
- 3 က်ေသားည က်ေသာည္တာ ညီ က်ေဆာသခ်ား။ (1-5- 1-4) က်ေဆာ္ညဉ်**ဘာ**  $\underline{\mathbf{x}}$  ေ
- 4 శాక్త అశ్వావతీం సోమవతీమ్! (4.2.6.4) అశ్వఒవతీమ్! ద్యావా పృధివ్యా శాక్షవిత్! (5.5.28) శ్వఒవిత్! (1.52 నూ త్రముచే శాక్షవదముతో పాటు, అశ్వావదముకూడ గ9హించబ**డును.**
- 5 ఋతా 🛶 ఋతాయువః పురాన ఘక్షన్ (2-2-5-5) ఋతఒయవః
- క్ వయునా—వయునా విదేక ఇక్ (1\_12\_ 3\_1; 4\_1\_1\_1) వయున∠విత్
- 7 హృదయా... హృదయా విధశ్బిత్ (1.4.45.1) హృదయుఒవిధిణ
- 8 ఆఘా 🔔 అఘాయవో మాగంధర్వో.... (1-2-8) ఆఘఽయువః౹
- 9 ఉတ္တွာ မာတ္စာ သဘာလာဝ ဝိုလား (2\_4\_11\_6) မာရွိုఽသဘာလာသြား
- 10 ဆင္မွာ ဆင္မွာ မေဆီ င်ာသီး ဆင္မွာတာသန္း  $(1-3-8-2; 6 \ 3-8-4)$  ဆင္မွာေတာ့ သန္း

ని సూగ్రము ఇన్దా9 పద్వన్వానృరః॥

## ఇన్గా91 ఫత్! వన్! వాన్! పరః!

మణి[కభ:⊥

" నాంగా" శబ్దమ కంటె వర్, వన్, వాన్ పదములు పరము గన ని. చో, ఆ ఇనాంగి శబ్దము పడపాఠమునం, క్రాస్పైన బగ అంద్రాకా పూర్ఫకము గ చూపండును. ఈ సూ. తము "ఇన్రా?" శబ్దము నికే వ\_రించును. మరియు, వర్, వన్, వాన్లలో దేనితోజైన సమసించవలెను. అట్లు కానిచో ఈ సూ. తము వ\_రించడు. ఇచట "వ్యంజనము పరముగనున్నచో" అని [వత్యేకముగ చెప్పనవనరము లేదు. వర్, వన్, వాన్ లలోని పకారము పాంట్లుయో కడ:

### ఉదాహంరణలు:\_\_\_

వత్ ... "ఇన్స్పావత్మపచిత్ మిహింఒఒవహ" (5\_7\_4\_3), పదపాశను న ఇన్సైఒవత్మ్...ఈని "ఇన్స్" శబ్దము [హాస్కొంతము.

వన్ — ఇన్స్టావన్తో మరుతః(4\_7-14 l) పదపాఠము న "ఇన్డ ఓ్వ నౖః! వాన్ —ఇన్ట్రావాన్పైపార్(1-1-12) పదపాఠమ న "ఇన్ట్లివాన్! స్వాహా

🧸క ఈ స్మూతమునకు (పత్యుదాహరణములు 🕳

ఉంద్హావ\_నైము[మథము: (3\_5\_11\_1); ఆనుర [వజావాగ్ (3\_1\_11\_1); ¡పజా వత్రనమ్మా (1\_1\_1);

ఇచటి ఉందా; [వజా శబ్దాములు పడపాళముగ కూడ దీర్హా నైగులో కురియు "ఇనాంచరుణడాంకా.... (2-5-.2 2) అనుచోట ఇనా కబ్బులు పడపారమున కూడ దీర్హా నైము గనే యుండంను. ఇచట వర్, వగ్, వాగ్లలో నేదియు ఇనాంశ్రమ్ కరటె దరమై లేదు కడి! نی ۳۰۰

## 4 చిత్రావవరిః

్తిభాష్య : — చిట్రాం అత్యస్మీన్నవ్రగహేండ్ న్యక్ న్యక్ వరారో పెరా నీ టైం స్వమాపద్యతే! యథా:.. చిట్రావనో...; చిట్రేడతి కిమ్? మిట్రాం. ? వవర ఇతి కిమ్? చిట్రాం పూర్ణమాసే....॥

### ಮಿ[ತ್) ವಪರಃ

మడి పథ: -

సంహీతా పాఠమున దీయ్హ్మమగు "బి\_తా" శబ్దము, వరారమ ను పర ముగ కల్లియున్నైచో, నది వధపాఠను న టూస్మా నైమగును.

ఉదాహరణ: చి[తావనో స్పైస్త్ తీ పారమశీయ (1-5-5 4; 1-5\_7 5) వదపాఠము చి[తఒపనుకు స్పైస్త్రి ....

ఈ మాత్రిము చితార్గి శబ్దమ నకే, వకారము పరముగ మన్మపుడే మ్మ ైంచును. కనుక ఈ మాత్రిమ నకు మ్తకృదావారణములు. మ్మితా వరుణావేవ (2-1-73) మ్మికాండవరుడా। ఏవ! చిత్రాపూర్ణమాసే దీజ్లేరన్ (7-4-8-2); చితాంఒపూర్ణమాసే!

పై యు**దాహరణమందు** బి<sub>.</sub>**అా**శబ్దము నకు వరముగ వరారము లేనం దున వధపాఠమున బి<sub>.</sub>**అా**పదము, దీర్హ్హాముగనే యుండును.

5 [ప్యేస్ట్ర్ఫ్ యా [దవిణా విశ్వదేవ్యా దీర్హా వీర్యా విశ్వా వాతా త్వా ళంగురా కర్ణకా వృష్టీయా నుగోపా ఋక్సామా ఒద్యా స[తా వర్హా పుష్పా మేఘా [పాస్వా¤

్తిఖాడ్య:- వ్రిస్థేన్స్ లేస్టీక్ కే మ్మవ గ్రహిష్ట్ న్యై న్వర్ విళాగే వ్యజ్ఞన వర్ హ్యాస్వమాపడ్యతే! యథా:- బ్రమ...; ఇ....; డ్....; ఏ....; దీ....; ఏ...; ఏ...; హ.....; త్వ.....; భం....; క....; మృ.....; సు.....; బు.....; అ....; స....; మ...; మీ....; మీ....; మ్మ....; మడి[పభ :\_-

1 ప్రమ్థా 2 ఇద్ద్రియా 3 డవిణా 4 విశ్వదేవా, 5 దీర్హా 6 ప్రాకృ 7 రశ్వ 8 వాతా 9 త్వా 10 భంగురా 11 కర్ణకా 12 వృష్ట్రియ 13 నుగోవా 14 ఋక్సామా 15 ఆద్యా 16 న్రతా 17 వర్షా 18 ఫుహెస్ట్ 19 పేశా 20 పార్తి 21 స్వా.

ఈ పదములు సంహీతయందు అవ్ద**హలై వ్యజ్ధన** పరములైనటో ఆవ్ పడ**పాఠవు** న<sub>్</sub>హస్వై న్యమలగును.

ఉాపారణలు:\_

- 1 పస్టా ప్రొంక డధవాకా నమ్ (4-2-5-6) మ్యాబవత్గ
- 2 స్ట్రియా ఇస్ట్రియావతే పురోడాశమ్ (2-2-7-1) ాస్త్రిందు ఒవే। ఇస్ట్ కెస్ట్రియా వవతః (1 4-2-7) - స్ట్రియ ఓవతః।
- 3 ్డవ్ఞా ౖడవిణావతః కురుశే (5-3-11-2) ౖడవ్ణ≥వతః౹
- 4 విశ్వదేవార్య విశ్వదేవార్థనతే శాష్ట్రాంక (1-4-1-1; 4-1-6-1-2) విశ్వదేవర్య ఒవతి:
- 5 దీర్ఘా దీర్ఘాధియో రక్షమాణా: (2-1-11-4) డీర్హ ఒధియణ
- ర్ వీర్యా వీర్యావ న్లమభిమాతిపాహమ్ (1-2-7) పీర్యఒవ న్లైమ్! వీర్యావత్: (2-4->) వీర్యఒవత్:1

అయితే ప్రాకృవ తైర, ప్రాకృవ తైవు (1-7-6-3; 2.42-1) అను స్థలము లందల్లి "ప్రాకృ" వదము కదపాఠమ నకూడ డిర్హా నైముగనే యుండును. ఇచట పూర్వవడము ఆనగ అవ<sub>్</sub>గమం అగు వదము ప్రాకృవత్2తర: ప్రాకృ వత్2తమ: అన్ యుండును.

- 7 విశ్వ విశ్వామ్ముత్రం, సూగాడ్లం భవతి (5-2-3-3-4) విశ్వామ్ముత్ర్యం! గ్రామ్ముల్లు విశ్వావనుకి ( $\theta$  , $\theta$ ): గన్గర్వకి విశ్వావనుకి!
- 8 వాతా --- వాతావద్భర్షన్ (१-4 7- ); వాతఽవర్। వర్షన్।
- రి ర్వా ర్వావరో మఘోనః (ఓ-ఓ-1ని రె) త్వఒవతః!
- 10 భంగురా ಫೆಕ್ತ್ರಾರಂ భంగురావత: (1-5 6-4) భంగురఽవత10
- 11 కర్ణకా కర్ణకా వత్యేతయా (--5-7-6; 5-4-7-3) కర్ణకఽవత్రి

12 వృష్ణియా — వృష్ణియా వాత $_{\underline{N}^{\omega}}$ ాగ్నే (3-5 6-2-3) వృష్ణియఒ వాత $_{1}$ 

13 నుగోపా — నుగోపా తమో జనః (4-2–11-2) నుగోప-తమst

14 ဿာရွာည်းက — ညာရွာည်းကား  $\mathfrak{p}_{\mathfrak{p}}$ ေတာ့ ဆကော်  $(1.2-3.3;\ 3-1.1.4)$ 

ముక్సామ-ఖ్యామ్: ఉృ 15 అహాక్యా — అఘాశా్థిసైనబ్ (3- -7-2) అశృశ్వాత్:

.గ్ స తా — స\_ ూశితు ధనజితపు (4-1-1 3), నుతు ిదమ్!

7 జాహై 🗕 జహైక్ఫల్ ఈహోతి (2.4.03) వర్హార్స్ట్

18 భ్రామ పుమ్పాపత్రికు నుపిప్పలాంది (4-1 4 4; 5-. 5-10) పుమ్పాపత్రి ద్వామావత్రి (4-2-8) — పుష్ప పత్రి

.9 మెఘా 💴 మేఘాయణి స్వాహా (7.5.11-1) మెఘ-యతి!

బ్ బ్రా — ప్రావచేభి: నజోషన: (4.2.4.3) క.ఎనేభి:। పా9నహం (1.3.14 6) క్రమండ్లు

అయితే పా9కృంగ (2 13.4.5); ప్రావచ (7.5.11.1); పా9ాశ (1.8.18); పైపావృతి (4.8.ఓ); ఈ పడమలు పడపాఠఘున ఆవ<sub>ట్</sub>నూ సూర్మకష గచూశబడేందు. కడక అంచటి "మైకాను హ<sup>9</sup>న్మను లేదు.

21 న్యా — స్వాధియం జనయత్నూదయకృ (1.3.14.6) గృశివియమ్క

6 నా\_తామ : లోక ఏపేషా ា

్తిళాష్ట్రం లోకే, ఏవ, ఇత్యేవం భార్వే ఇప్పే తృగ్భాన్నాయే అ\_న్యేస్వర్ విఖాగే వ్యక్షానకరో బ్రాన్నమాకడ్యతీ! యధా:- నమముప్మిస్ లోక ఇహ్హా మా\_ైందేన; నత్వేవేహ్హా హూ\_ైం!! అముష్మి . .; ఏపం భార్వ ఇం కిష్.? బ్పం...; శిష్ట్రీ కిమ్: సాజా..;

ණ් සී) එව ඉඩ වෙ

మణి[పభ:\_

లోకే; ఏవ—— ఈ వదముల ఉర్వాత ఒళ్ళ ఇష్టానడము. అన్నహ యగుచే పదపారమున "ఇష్టా" పడము. హ9న్ని క్రిగున -

#### ఉాచావారణ :⊸

లో కే — అముష్టెల్లోక ఇష్టాపూ రైన (3\_3\_8\_5) లో కే! ఇష్టాపూ రైన ఏవ — నత్వేపెండ్టాపూ ర్తి (1\_7\_3) న! కు! ఏవ! ఇష్టాపూ ర్తి! లో కే, ఏవ— ఈ వదమును పూర్వమందు లేని "ఇష్టా" వదమునకి నూ త్రము వ రైం చదు. కనుకనే "ఏనమిష్టాపూ రై" (4\_7\_13\_5) అనుచోట వదపాఠమున ఏనమ్! ఇష్టా 2 పూ రే! అని, ఇష్టా శబ్దము దీర్ఘా న్నమంగనే యుండును.

ఆర్ట్లోకే, ఏవ శబ్దముల తర్వాతనున్న "ఇబ్జా" శబ్దమునకే ఈ సూతము టాంగ్బామును విధించును. కనకనే "సాజ్జాదివ బ్రహాపతయో" (5\_ -2-5) అనుచోట 'ఏవ' త<sup>-</sup>ైతనన్న "బ్వజా" వరమునక పద పారమున టాంశ్వము రాడు. కనుక సాజ్ఞాత్! ఏవ! భజాఒవతయో! అని పదపారము.

7 నుం [తము: శక్త్రధ్ త్విష్ వాశ్రాత్రి ఓషధ్ ఆహుత్ వ్యాహృత్ స్వాహాకృత్ హా9దున్ శబ్ బెత్ [శోణి పృష్ట్ పూత్ అభ్ చర్లణి పర్ ఆధ్ పార్ శతూ 9 విషూ వనూ అనూ హనూ నూ విభూ ఖత్యవ [గవాంకు]

త్రాష్: - శ\_క్తీ, రధీ.... ఇత్యేతేష్మన్నగహేష్ట్ న్యాస్టరో విధాగే వ్యక్టన పరో హ్యాన్స్మాపడ్యతే. యథా - శ\_క్తీ....; రధీ....; నం....; తే....; రా....; ఓష....; ఆహు....; ఏతా....; స్మాహ్....; టాడు....; రూపా; చితీ....; [శోడీ....; పృడ్టీ...; సూతీ....; ఆఫీ....; మిత్య...; పీర....; ఆధీ....; పారీణ....; శ్యూ....; విమా....; ఆర....; ఆనూ....; హంనూ...; సూ....; విభూ....॥

ఇత్యవగ9పూ ఇత్యనేన (వరారేణ్\_క్రిం జ్డ నముడాయి∠ వ[గహో ఔజ్ఞీమ ః॥ ఆను....ఇత్య[త "అనా},రాద్ చ" (ి⊥ే-వె) ఇద్ది వచనాత్ అనన్.... ఇత్యేత ' డుదాపారణం భవ&॥

శ\_త్త్రీ రధ్ త్విష్ వాశ్ రాత్రి ఓషధ్ ఆహుత్ వ్యాహృత్ స్వాహా కృత్ క్రహదున్ శబ్ బిత్ శార్తింది. దృష్ట్ పూత్ ఆఖ్ దర్జి ప ్రధ్ పార్ శ్రహ విషూ వనూ అనూ, హనూ, సూ విమా మణి[పథ:\_

ఈ పదములు సంహీతాపౌఠమున వ్యక్ష్ణ నవరములై అవ్వగహాలగుచో నివి పదపౌఠమున బ్రూస్వ్యా న్రములగును.

మరియు ఈ సూత్రములో "ఇత్యవ గహకి" అని చెప్పటచే ఇప్పటి వరకు - అనగ 2, 3, 4, 5, 6, 7 సూత్రమ లందు చెప్పబడిన పదములు సమాసమున పూర్వపదములై (అవ గహలై) యుండవలెనని తెలియు చున్నది. కాగ 2, 3, 4, 5, 8, 7 సూ తములందు చెప్పబడిన పదములు సనూసము నందలి పూర్వ కడములనియు, ఈ సూ తములచే ఆట్టివానికి హాస్వము విధింపబడెనని తెలియును.

్రామంత్రాలు మార్థాన్లు ఉంది. ఆములు పార్మాలు పార్మాలు పార్హాలు పార్హాలు పార్హాలు పార్హాలు పార్హాలు పార్హాలు పా

l శ క్రీ 🗕 శ\_క్రిమన్ గఖీరాంఖ (4\_6 6\_3) శ\_క్రమ<sub>న</sub>ు।

2 రథి —— రథితమా రథినామ్ (4\_7.15\_3) రధిఒతమ్౹

కె త్విష్ ... నస్పింజ యు త్విష్మతే వథినామ్ (4.5.2.1) త్విష్టమతే!

4 వాశ్ — తే వాశ్మ నై ఇష్మణ: (2\_1\_11.2) (4\_2.11.2) వాశిఽను నై81

5 တာညီး → တာဉညီးဆိုဒေသဆွဉ္သီ (2-4-1-1) တာဉညီ2နီး၊

6 ఓషధ్ — ఓషధ్ళ్యం స్వాహం (7-3-19) ఓషధ్ఒక్షం!

7 అహుత్— ఆహుత్ఖిరనూయాజేషు (2-6-9-4) ఆహుత్Σభిః।

క్ వ్యాహృత్-- ఏతా భిర్యాహృత్భి: (1-6- 0-2) వ్యాహృత్జభి:1

9 స్వాహాకృత్— స్వాహాకృత్భక్తిపష్ట్ (6-3-8-5) స్వాహాకృత్మాళ్ళకి!

10 [హామస్ 🗕 |హాదుస్థు: స్వాహా (7-4- రీ) |హాదున్ఒఖి:।

11 కట్ — రూపాంబభ్భప్త కట్ఖిం (4-2-5-4-5) కటెఽఖింగ

12 చిత్ \_\_ చిత్రాక్షాముపౌయన్ (5\_7\_5\_7) చిత్రిల్యామ్!

13 శోడి— ,శోడిఖా, ప స్వాహా (7-3-16-2) ,శోడిలఖా,మ్గ

14పృష్టి — వృష్టిళ్ళకి స్వాహా (7-3-16) పృష్టిఒభ్యకి!

15 పూత్ — పూత్గన్లె,పహతైక్ట్ (2-?-2-4) పూత్కిగన్లన్ను

16 అభి — అభివృత్ ఘృజీవాన్ (3-3-11-1) అభిఒప్పతః!

17 చరైజీ— మీ తన్న చరైజీ కృతం 3 4.11.5, రోహిందిని \*\*!

18 వరీ — నీకవ డెం పరీణనమ్ (?-?-12-F) వరించనన్న్!

8 ఆశీ — - ధివానం యా హీకడ్మాన్ (4 8-9-8) అధించినన్న్!

28 వాశీ — హీరిబాఖ్ నైవే (8-2-1-1) పారందన హన్యం.

11 శతూ — శ్రీణా గతో హాడ్హా (1-6-8-3) శతుంబవుతం:

2 మె - — నిమామాన్ నిమామ ఉంక (8-4 3-4) విష్టమాక్, ఏమందుక్కి ఏమా ఈ అనుతి ర్వాహా కారం (4 3-4) విష్టమాక్, ఏమందుక్కి ఏమా — అనూరా నా కృత్తి (4 4-1 8) అనందాళా.

` 2 ·

ాడిఓ 1.58 వే నూత షవనను కంటే "శననూ" ైనును గూడ గహించేవచ్చును. ఇక్కడుగ

ఆననూ — అననూ కా 20 కా చదియా జ్. (6-15) అనను 2యా జమ్ 25 హానూ — హానా : శ్రా స్మాహా (7-3 :18-1) హాన ఒళ్యామ్! 26 నూ — నూమం ఎస్సీ (1-2-13-2; 1-7-5-2, 3) గ 2యవగ్స్. 27 విభూ — విభూదావేశ్ఞ (1-5-8; 8-2) విభుజడావేశ్ఞ!

ాంతడరకు ఆగన్ 2, 3, 4, 5, 6, 7 నూత్యం. అదే సమాదే పడకం డల్ అప్పెడలకు పాన్నము చెధిందు.డినది. కగ్భడు అవ్రహము ఓనమవం 2-అనగ ఇక్టాండను.అన్ మ్రానము చెప్పబడచున్నడి

### 8 సూత9ము

అవా నచన్నానుదా మృదా పర్ధా శిఞా రజా ఆదా, భవా భజా యు[తా చరా షీబ, నా ధామా ధారయా ధర్నా ఘా వర్ధయా బోధా అ[తా తతా9 ముఞృ ఆశ్వస్థా, పృణస్వా హీ సౌ త్వంతరా జనిష్యా యుజ్వ ఆచ్భా॥

్తిళాను; — అవా.... ఇత్యేతీ ష్వనవ గహిష్ ై సైరో విశాగే వృశ్ధన పక్ (హాగ్నామావడ్యతే! యాధా: - అవా ; సస్ ;; మృహా...; వర్హా....; శిజా....; రజా....; అద్యా ...; భవా....; ఆగో....;

## ခို ခြံ့ပီသာ ညြံာမီစာဟု

య [కా....; చరా....; పిబా....; రివ....; నను "నా" ఇత్య త అపి వికృ తం (1.51): ఆప్యకారాడి (1.52); ఇతి ద్వాఖ్యాం వచనాఖ్యాం "బెబాబా" అత్యత స్థాన్వాదేశక కిం నస్యాత్? మైం.ఎమ్. "ఆపి వికృతమ్" ఇతి వచనం కంఠో క్రవదవిషయమ్, నత్యకారాడి వద విషయమ్; పాం/ిణా ఇత్య స్వామ్మకారాడి జ్వాత్ నాం.బియం విధింగి తర్హి వికృతతా? బాబాత్ ఇత్యప్య ఇన్గాన్య కిం నస్యాత్ ఆయం విధింగి వీవం రూవన్య సంహీ తాయాం డిర్హ స్వాభావాత్!! ధామా....; బృహ....; డర్హా....; ఉత....; తమ....; బోధా....; అబ్రా....; తబ్బా....; బ్యామా....; స్మ్మ....; ఆహో.....; అంద్మి....; జని....; యుజ్వా....; అబ్బా....!

မေဆာ၊ လုံသံဘွဲ့၊ လေးတာ၊ သားများ၊ ခ်တ္ကာ၊ ခ်ီညာ၊ တေဆာ၊ တေလာကျ ထုတ္ခု ဆုံးစုံး၊ ထားများ၊ ထောင်တာ၊ ထုတ္ခု ဆုံးစုံး ဆုံးတွဲလာ၊ ဆီတာ၊ မာမြား၊ ခံုစား၊ သာသားျ၊ မခ်္သဘာ္မျ ဆွဲများကွဲ၊ သီးကွဲား၊ ခ်ွေျခံဘာ၊ အလီဆာာရှု၊ တေသာည္မှု၊

మణిౖపథ:--

ఈ మువ్పది పదములు అనవ ్రహలగుచు సంపాతయందు వృళ్హన వరములగుచో ఇవి పదపాఠమున హ్యాస్వాన్లము ఆగును.

### <del>ఉదాహారణ</del>ము :\_

- 1 မဆာ မဆာ က် ငြိဆ $_{S}....$  (4-1-4-1) မဆ ၊ ဂ $\!$ း၊
- 2 వచస్వా పచస్వానికి స్ప్రస్తేయే (1-5-6-2) పచన్ను న $\mathfrak{s}$ 1
- 3 నుదా ప్రజుదానః సఎత్నాన్ [4-3-12-1] (వు నుదు నః!
- 4 మృడా మృడా నో రుడ్ <u>[4.5\_10\_2]</u> మృడు న**ు** రుడు
- 5 వర్గా వర్గాన్ ఒపువత్  $\lceil 2.6_{-1} I_{-} \rceil$  వర్గ న $\imath$ ు అమువత్
- 6 శిజ్ శిజ్నోన్సిన్ [7-ఫ-7-4] శిక్షణ నేణ ఆస్మిన్స్
- 7 రూజ్ రూజ్ చనో ఆధి [4-ఫ-10-ర] రౖౖౖౖౖౖౖౖౖౖౖ చి! నుం
- 8 ఆడ్యా \_ ఆర్యా బేవా 👉 జాష్ట్రము! [4-6-7 5] ఆడ్య! దేవాన్!
- 9 ಥವ್ 🗕 ಥವ್ ಪ್ರಾಯು ರಿ ಕ್ಷ್  $\left[1_{-}:-14_{-}\right]$  ಥವಃ ಪ್ರಾಯು:

10 భజా - ఆగోమ్లత్ వ్యక్తుక్తాత్వం ను [1-6-12-1] భజు త్వమ్ 11.00  $\mathbf{m} = \mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$   $\mathbf{m}_{\mathbf{p}}$ 12 చరా = వgచరా ఫోమ  $[ _{+}2_{-}1]_{-}1]_{-}[ మ చర్ర స్ట్రు <math>_{-}$ 10 పిజా = స్మిఖ్యా స్టోమం ఇవ్హర్తిమృద్ధతు  $[g-4-14-3]_{\mu}$ ఫ్రేబి ఫ్లోమ్మమ్. 4నా - రివవో. నా హర్షిళ్ళు[1-2+14-5-3] రెమవ\*. వ్య హం, దేళు\*. 15 ధామా – ధామా ఈ య  $\frac{1}{2} \cdot \left[ \frac{3}{2} - \frac{1}{2} - \frac{1}{2} \right]$  ధామ. ఈ. యశ్. తే. 16 ధాళయా– బృశా సృథే ధారయా వనూన్[1−1−7−1]ధా∶య.వనూని. 17 ధర్హా 🗕 ధర్హా మనుష్యా నదృ $_{3}$ క [1-3-8-1] ధర్మ. మన ష్యాన్. 16 మా. 🗕 🕳 త వా మా స్యాలాత్ [1-1- 4-1] 🍎 త. వా. ఘ. స్యాలాత్. 19 వర్గాయా – తమగ్నే వర్గాయా త్వమ్ [4-6-6--] వ $_{\mu}$ ర్హు. త్వమ్. 20 బోధా — బోధానొ అన, వచనా [4\_>-2-4] బోధం నుం. ఇన్నం 21 ఆల్రా — అౖరా తే రూవమ్ (4 6-7 శి) - [త! తే! రూవమ్! 22 త[తా — త్రారధమువశగృమ్ (4–6-6-3) తత91 ర $\phi$ మ్ ఉను 23 ముళ్ళా— ౖబముళ్ళా న్న స్ట్రయే (--2-8-3) ప్ర91 ముళ్ళా! స్వ్రస్తులోని 24 అశ్వస్వా ఏక స్వష్టుర్ల కృస్వా విశ్వస్థా (4-6-8 3) అశ్వస్థు విశ్వ స 25 వృజస్వా ... స్టర్లమానిరా వృజస్వా మృతేన (1-5-3) వృద్యు మ**ృతే**న!

26 హి స్థా— ఆమో హి స్థా మయో భవక (4-!-5-) ఆవక హి! స్థు 27 తృంతరా— ఆగ్ఫ్లీ త్యం తలా మృడక (4-1-9-1) త్యమ్క్ తర్ర 28 జనిప్వా— జనిష్మా హి జన్యో అగ్ఫ్లీ (4--3-4) జనిష్ట్ హి! 29 యుజ్యా— యుజ్యో హి చేవే షూతమాన్ (2-6-11-1) యుజ్వ! హి! 30 అఖా — అఖా నజ్జి ద్యమ త్రమకి (1-5-6-3) అఖు నజ్జి!

ఇపుడు కొన్ని సందేవాములు 🗕 నమాధానములు 🗀

గ్రామంతిన వదములలో "నా" (14 వ వద్షము) అనుదాని విష ర మున సందేహము కలడు. " హ్హాణాం!" అను వద్ము వదసాఠమ న ప—కనా; అని చూపబడుచున్నది. అపుడు 1.51,52 నూత్సముల వార్మము "లైనాం!" లోని "నా" కు కూడ హ్యాన్నము వచ్చునా? రాదు. నూ తములు 1.51,52. ఈ రెండించిన ఏక స్థలమున ఒకడానితర్వాత నొకడానిని ప్రస్త రైంచ చేయ రాడు. కన్క పై సందేహము నకవకాశము లేదూ కాగ్ 1-5 -42 నూత్రి ములు కంఠో క్రిగ్ చెప్పటిడననే ఏక్క ప్రవేర్తించును.' అర్తియా కాని 1 వత్ అక్రాద్ విషయమినినుకోకాడు."

II. హిమ్హా (ఓక్వ వద్యు) అనుచోట "హీ" ఎందుకు: "హీ" పూర్వక "స్ట్రాం?" వద్దమున కేడ్రాన్నము విధింవబడినది. అని తెల్పుటకు. ఇతర శ్రాలములందు అనగ "ప్రతిష్ఠావా ఏకవింశం" (5 ఓశి-6) అనుచోట వదపాఠమున "స్టాం" కుడ్రాన్నము రాదు. "డ్రతి - స్టాంపా - ఏక్డవింశం!"

III. త్వం తరా (27 వ పదము) అనుచోట "త్వం" అను పదమెందుకు? "త్వం" పూర్వమందున్నట్టి "తరా" శజ్ఞమునకే (హాహ్మము చెప్పబడినది. ఇత రక్ర "తరా" శబ్దమునకు (హాస్వము రాదు. ఉదాహారణకు "అేస్తర తరా త్రాప్తి)తో ఖక్తత్తి (6-4-2-7) అనుచోట "అైన్ర—తరా" అనియో పదేహార మును ఉండును.

కోసూ**త్**ము: అథాగ్నిమాజ్యేశ్

త్రిళాష్క.— అగ్నక్స్ యాజ్యాక్స్ అగ్నియాజ్యామ్క్ చార్డ్ ద్వృద్ధ్య్ ఇత్ నమానం అగ్నిరిత్తి ఆగ్న్స్పకాకక మనాంగ్రిం లక్ష్మ్ స్ట్ర్ చకర్డ్ కొడ్డ ఇత్యర్థంలో "ఉళ్ళాబామిన్దాగ్న్ని (1-1-14-1) ప్రభుత్త అగ్నిర్వృద్ధాతింది (4.3-13-1) వర్యనాం! ప్రేక్స్ త్రామాను. 'యాజ్యా సారంజ్ఞా భవమ్త్తి' యుజ్వాహి (2.6-11-1) ఇత్యనువాకకప్రత్తి అత్ర విషయ్ ఆధిత్యస్మిన్గిహణే2 న్యై న్వరో విఖాగే వ్యానవరో ప్రాన్నమావద్యత్రే యాఖా:— అథాహి....; ఆథాచ....; ఆధాతే....; అధాయ...... అగ్నియాజ్యా ఇత్ కిమ్మ్ అధామే2త్రి

## అథాగే తగ్నియాజ్యేగ

మణి[వభ:🕳

అగ్ని మ్రాకక మండ్రములండు, దూజ్య మన్త్రములేందు విచ్చు "అథా" శబ్దము వ్యహ్హనపరమగుచో, వదవిహాగమున ఆ శబ్దము హాస్పాన్నే మగును అని స్కూర్డార్లు. స్టూతమందలి "అగ్ని" శబ్దముచే అగ్ని ప్రక్షాకక మండ్రములు. "యాజ్య" శబ్దముచే యాజ్యప్రకరణములు [గహీంద్ర బడును. అగ్ని ప్రకాశక మ\_న్లిము లనగ చతుర్ధకాండ (ఆష్టకము) నందలి మ\_స్త్రిములు. యాజ్యమ\_న్లిము లనగ "ఉళావా మిన్దార్డిన్ని" (1-1-14-1) మ్మాన్త్రిము మొదలు "అగ్ని ర్వృడ్రాజ్ (4 3-13-1) పరకు గల [పశ్మకతో చివరి యనువాకముందలి మండ్రములు. మరియు "యుజ్వౌహి" (11-6-11-1) అనువాక ము కూడ యాజ్యసంజ్ఞ కల్గినదే. కాగ ఈ మ\_న్లిములలో ఇచ్చు దీర్హాన్డిమ గా అథా" శబ్దము పాల్లను పరవ ందు కల్గియున్న చే, పదపాఠ మున చూస్వైనముగును.

,=F3 : `

#### ఉదాహారణ:\_

ి ఆధావా≲ైగ్ని |కతో: (4.4.4.7) అంథు పాం! అన్ని।

2 ఆంథా చ, నః శరృ (4.5.10-3) అంథు చు నః శరృు

3 ఆథా తే సుమ్మమ్మ్ మహ్హ్ (2-6-11 4) అథు తేం సుమ్మమ్మ్

4 ဓာဏ္ တားတာ ဦး သီမိဝံး (2-6\_ 2-4) ဧစု၊ တာတား၊ ဦး၊ သီမိဝံး၊

సూ త్రమున "అగ్నియాజ్యే" యని చెప్పటచే, ఈ మ\_న్ల్స్ లందు గాక, అన్యత్ర వచ్చు "ఆథా" శబ్దమునకు వ్యక్షానవరమైనను, వదపాఠమున మాన్వము రాదని తెలియును.

ఆథామే ఒతి తద్విష్ణపేతి మాయు ఛత్ (2.4-12.4). ఇచట అథాగ మా ఇత్కి ఆని పదపాథము.

ఆగ్నియాజ్యే అను పదము డ్వన్వ నమా సమువలనేర్పడినది. విగ్రహవాక్యము: — "ఆగ్నిశ్చ యాజృశ్చ-అగ్నియాజ్యమ్! తస్మిస్ ఆగ్నియాజ్యే!

యాజ్యాను మాకములు మొత్తను 23 కలవు అప్కకనుముగ | I\_14; 2\_14; 3\_14; 4\_46; 5\_11; 6\_12; 7\_1; 8\_22; || I\_11; 2\_2; 3\_14; 4\_14; 5\_2; 6\_11; 8\_12; ||| I\_11; 2\_1; 3\_1; 4\_1; 5\_1;

IV 1.11; 2.11; 3.13 ... అనువారములు.

10 လာ မ၅သာ ၏ မြော် ဝရို့ စီးဆုံ ဒီလို့ လို ဆိုသည် တယ်သော သီးသည့် သေးမြော် သို့သည် ရှုံးဆုံးသည် လုံပေသာ မေဝတာတာ မစ်တုံ သို့တုံး လုပ်သွတ္ ဧလတာဆုံး ဧတာ မသိမ်ာ တာ ဗာ ရန်ထိုများ ရန်ထိုများ စီစီတို့များ။

8) బాడ్స్ :- కట్ట్ జా: ... ఇత్యే క్యాప్ కట్ట్ స్టాప్ అన్న స్టర్ స్టాప్ స్ట్ స్టాప్ స్

మణిప్రభా:-

కృత్తి డిక్షిక్షాన్... మొడలగు ఈ దిగవ చెప్పిన ఇరవైయారు వద మలు అనవి గహ్హీల్. సంహిశాపాఠము,ందు దీర్హానముగ వృత్తానవరము, లయినిచో, వదపారమున గిని హైస్ట్వే మలు అగును.

ప్రైవడ్డమ్మలతో మొదటిడ్డిక్కుర్ను 'కృష్ణ' అవ్యయ్యమం రెండ్లు మూడు పదమ్మలు కృష్ణీయా ఏక వచనా న్రములగు నామపదములు. మిగి లిన్ వద్దములబ్బి యు ప్రైమాపదములు బహువత్తన రూప్తములు. వీనిక్సి క్రమ్మమగ ఉదాహరణలు —

1 ဆုံးဆွာ— ဆုံးစွားမိန်း ထားလုံး လည်း စီ (2-1-11-3) နှံ့ နှံ့ ၁ မီး 2 ထန့်ဆီး — ထန့်ဆီး သင်္ဃာလ် အစီး (3 4-11-4) ထိန့်ဆီး ၊ ဆိုလ်ာပ်၊ 3 သို့တာ— သို့တ ဆုံး ဆုံးရှုခဲ့ေနသည် ဆည်း ဆည် ည

4 హ నైనా .... తీవస్ మా నైనా తమ్మ్ (4.8 18 4) తీవస్ హా నైనా తమ్మ్. 5 జగామా ... ఆ జగామా పరస్యాక ( -8 12 15) తీ జగాము పరస్యాకు 6: రుహోమా ... త్రేవ స్త్రీమారు హేమా న్వా స్త్రామ్కా (11-5-14 5) ఆ! రుమీము!

- 7 သီတွေ ... သီတွေးခိုင္ငံရွိ ခ်ီး)တာ (4\_2\_2\_1) သီတွေ၊ ခ်ီး၊
- 8 ఋథ్యామా ఋథ్యాసూ త ఓహై: (4.4.4.7) ఋథ్యాము తే!
- 9 చకృమా— చకృమా కచ్చ నాఽఽగః (4 7-15-6) చకృము
- 10 జైమా జైమా రేరిహా డ్ఫీరుఢః (1-3\_14\_2) జౖాము రేరిహాళ్ః
- 1 ညွှဲဝီသာ ည်ရွှဲဝီသာ မေးဆဲအား (5\_1\_1\_2) က ညွှဲဝီသာ၊
- 12 భరేమా—ఆంత హోముచే వ9భరేమామనీషామ్ (1-6-12-3) ట్ర భరేము
- 13 వర్ణ కుథా— యుగాయం వృష్టిం శర్ణ కుథా పురీష్ణు (2-4 8 2) పృష్టిమ్ణ్ శర్ణయధణ్ పురీష్ణుక్క
- 14 ఈరయథా... ఈ ద్రమధా మరుశం (2.4.8-2) ఈ ర్వ్యేధు
- 15 ಆರಥಾ— ಪ್ರಾನಿಯದಾರಥಾ ರು ಹೆಕಮ್ (4 6-5-4) ಮಾ ನೆ: ಹಕ್ ಆರಥ
- 16 పాథా— క్రయే పాథా దివో విమహాను (4-2-11-2) క్రయే! పాథు
- ·7 ఆథా అథా హోమన్య [పము**తే**.... (1-1-14 1) అథ≀ నో⊹ స్య!
- 18 సిళ్ళిథా ... యు తా నరో మరుతం సిళ్ళేథా మధు (శి-1-11-8) సిళ్ళాథు మధుు
- 19 ಜನಯಥ್— ಆರ್ ಜನಯಥ್ ವ ನಃ (4 $_{-1}$ -5 $_{-1}$ ) ಆವಃ। ಜನಯಥ। ವ
- 20 ಜတာ**ဗာ— အ**ဆင္းစီးခ ေဆတာဗား ನರ လွိုဂား (4-6-4-4) မျိုး၊ ရာခံ၊ေဆတာခံ<sub>၊</sub>
- 21 ఉక్ష**కా** ఆ**ఘృ**తము**క్షకా** మధు వర్ణమ్ (4-శి-13-8) ఆ ఘృతమ్! ఉక్షకః మధుః
- 22 అవశా అన్మాన్ను దేవా ఆవశా హవేమ (4-6-4-1) అవతు హవేము
- 23 ထားစား-ငီးဘာ စစ္စြက္ချစား ဘီးဝံယႏွည္း(4\_7\_12\_1)ထားခံ၊ ဘီးဝံယႏွည္း၊
- 24 శృణుతా.... మరుతః శృణుతా వావమ్ (4-2-11-2) మరుతఃః శృణుతః
- 25 కృణుతా— సంవత్సరాయ కృణుతా బృహాన్నమ: (5–7-2–4) సంవత్సరాయు: కృణుత. బృహాత్. నము:.
- 26 బిభృకా— మాతేవపుత9ం బిభృకా న్య ఏనమ్ (4–2–3-2) మాశా. ఇవ. పుత్రమ్. బిభృత.

ఈ విధముగ పై ఇరవైయారు వదములు సంహీతాపారమున దీర్ఘ న్నములు. వృళ్ణన పరములగుటచే, వదపాఠమున [హస్వా న్యములైనవి. 1) నూౖతము: **భరతా యాజ్యాను**⊪

[తిళాష్మ:- భరతా ఇత్యస్మిన్గ్రహణే బ్రహ్హ స్వర్ యాజ్యావిషయే విఖాగే వ్యక్షానపరో హ్యాస్వమాపద్యతే! యధా:- భర....; భర....; పూర్వం....॥ యాజ్యాస్వితి కిమ్మ్ ఏష....॥

### భరతా। యాజ్యాసు।

သံရီပြဲဆု∷\_

సంపాఠా పారమున దీర్ఘా నైమగు భరతాభదము యాజ్య మ నై9ము లందు వృజ్ఞన భరమగుచో భదవిభాగమున హ్యాస్పా నైమగును.

#### ఉాదాహరణలు :\_

- l భరతా వనువ్<u>త</u>మమ్ (3\_5\_11-4) భ**రత**ు **వనువ్**త్**. శమమ్.**
- 2 భరతా జాత పొందనమ్ (3\_5-11-1) భరతు జాతపొందనమ్ు
- 3 పూర్వం వచ్ఒగ్నైయే భరతా బృపాంత్ (3-2-11) పూర్వమ్! వచః! అగ్నైయే! భరత! బృహంత్!

ఈ సూత్రము యాజ్యమ న్రైమందున్న దీర్హా నమగు "భరణా" శబ్ద మునకే పదపాఠమున ౖహస్వమ ను విధించును. అన్యౖతనున్న 'భరతా' శబ్దమునకీ హ్యాస్మము లేదు. ఉదాహరణ:—

"ఏష వో ఉరతా రాజా (1\_8\_10\_2; 12 2) ఈ వార్యము యాజ్య మ నృములలోనిదికాడు. కనుక పడపారమున భరతా శబ్దము హ్రాస్వా న్నము కాడు. కాగ ఏషణ వంగి ఉరతాంగ రాజాగి అని పడపాఠము.

యాజ్య మ\_న్రములనగ నేమొ పూర్వమున (నూ. 9) చెప్పబడినది.

12 నూ**్త**ము: అత్తా షవతాఒనద**రా తరతా తపతా జాహుతా** వోచ**తాఒ** ముఞ**ృతా శృతా ఘుష్యా జనయా వర్తయా సాదయా** పారయా దియా హరా భ**రా**ఒపా ససాదా సృజా **త**ష్ఠా యోనా**॥** 

త్ిళాడు.;- అత్తా...; ఇత్యేతేష్దవ\_గహేడ్నైన≤ స్వరో ఓళాగే వ≲్జ్గన

వరో హ్యాన్స్మాపద్యతే! యథా:- అత్తాడ్.) ఆత్స్...; నర....; నుంటో...; మర్మ...; మన....; వది....; అయ....; వర....; మను....; జాఖ్....; సెంద్...; ఆగ్నీ...; బృహింగ్...; నిమ్మీ. మానాం...; దవరోని...; అగ్నిని...; సృజాన...; తిమ్మాని...; యోనాను...;

ည်းကီးမျှို့နှံ≱်−

అత్తా, భవతా....; ఇత్యాద్ ఇర్వై రెండు వద్దమలు సంహీతా పాఠ మున అనవుగహలై వ్యక్తనపరమగుచ్ నవి పదపాఠమున హ9న్నా స్థాము లాగును: అనినూ తార్థము: ఈదామారణ:-

l පුණු \_ පුණු ආඛ්ථිවේ (2\_6\_12\_2) පුණු ආඛ්ථ ඩැ

2 భవతా— అదిత్యాన్లో భవతా మృడ య<u>్రామం</u> (11432%, 2 I\_II-4) ఆయితాన్నమ్మగుతునుతు మృడ్డయం నాంటు

4 తరతా — సుమోరుముందా మృతతారతాడని, మిండి ఓ ఓ ఉరత। రజాలని!

5 తహతా— ఘర్యం నసామం తపతా స్తువృ క్రిమి (1-6-12.2), తపత్ సుగ్రమ్మ క్రిమిగ్గ

ర్జుహంతా— పి<sub>ట</sub>తే జాహంతా విశ్వకర్మణే (4.6.2-ర్) పి<sub>ట</sub>తేం! జాహంతు 7-**వోవం**తా— విశ్వే దేవానో ఆంధి మోచతా మే (4.7- 4.2) అంధ్రి మోచతం

8 **சில்** அது கூட கடி வேகை வக்கை இசை மைய புகை (4-7-15-7) செல்களுக்க

9 ရှေနာ— မထားလွဲ့တာဝ ခိုရွှနား ပေဝနည်း ခေါ်သ (4.2-5 3) သီး၊ ရေချာ 10 ဆာဆိုရှန— ဆလည်းလ စလာဆာသာရှာ ခရစ် 4 8-8-8) မလာ၊ ဆာဆိုရှု 11 မာန်တာေသ သင်္ကေလာ အလတာကာ အလာသာ (-3-4-2-2; 7) နေတာ်၊ 12 ဆက်တာေသ စာထားသည်း 3 3 0-1) မေဒ လည်း၊ 13 အကြောက်မေသ အကြောက် တာခွာသည်း 3 5 11 ( 4-1-3-3) အကြောက်

14 పారయా— అగ్నే త్వం పారయా గహ్య్.... (1-1- 4-4) త్వమ్। పారయు . i ,....

.5 దీయా... బృహాన్పతే వరి దీయా రథిన (4-6-4-1-2; 3-1-11-6) కే కే కే కే

16 హరా... విహాశ మిన్నియే హిరా నిహారమ్ (1-8-4-1) హరు
7 భరా... మానో మర్ధీరా భరా దధే ఉన్న ఓ బ్రాడా కుష్ (1-7-15-3) భరు
8 అహె... దురో న వాజం శృత్యాక్త అపా వృధి (2-2-12-6) అము వృధిల 19 ససాదా... అగ్నిర్హేతా నిషసాదా యజీయాన్ (1-3-14-1) నిల ససాదు (4-6-2--- ఈ స్థలమున 1-51 మంగా బ్రామ్టించవేటిన, ఈ మాత్రమ్మే హర్గిన్వమను విధించవేటిను.

కెర్ సృజా ... సృజా వృష్టిం దివః (క. 4\_8-2; శెర్కి) నృస్త్ వృష్ట్రమ్లు కు కెష్టా.... తిష్టా దివో న సవితా (4-1-4-2) తిష్టు దేవః। -22 యోనా.... లోంనా, సమ్మా సం. మహాసి [4-7-13-4; రం.7-7-3] యేను

ဖြစ်သား မေန႔္စီး နေရွယား နေရွှဲ့စီး နေရွှဲ့စီး ထားင်း။ ခ)စားရး မေန႔စီ.... စုခ်ိန္မခ်ိန္နေနနေတြ စာရန္တေန္တင္း ခန္ဓာကို နေရွမွာ န နင်းငြန်း လွန္တားဆရန္မိခါ ထားစား...; စီခံ...; ထုန္ထားႏိုင္ငံမို....; စိုဆာဝ...; ထားင်း....

သေး**ကီ**ုဆ်ဆု :\_

సంహీతా పాఠమునందు దీర్హాన్మములు, అనవగ్రహలు, వ్యక్తాన పరముతోంగు ఉళ్ళోన్న - - హీమొదిలోగు పోందు విదేములు పోవద పాఠమున హ్యాన్వ్వాన్డములగునని స్మూతార్ధము.

ఇంతకు పూర్వము 8, 8, 10, 11, 12 స్వూతములలో అనవర్షగహలగు ఆకార్షాన్ పడములు గూర్పీ చెప్పబడినది. ్ ఇపోడు ఈ స్వూత9ములో ఇకార్షాన్లు పదములు చెప్పబడుచున్నది.

ा ఉశ్మన్— తేతే ధామాను§న్మన్ గమధి§ (1-3-8–1-2) ధామాను ఈశ్మన్

2 ဧ၅ယား— ထံုုံထံ တွော် ုုံစယာ ဆိုဝေ အာဆာ ( -8- 4-႔) ခ်ာ ုုိလာ၊

- శి కృథి -- కృథి స్వస్మానదితేః [4-7-15-7] కృధిగా నుగ్రా అస్మాన్గ్
- 4 శృథి— ఇమం మే వరుణశ్భృథి వావమ్ [2-1-11-6] శృధిః వావమ్ః
- 5 တောရီ— တောရီ ဆု**ာသီ**ဝ జనయన్ [4\_6\_2\_4] တာရဲ၊ **ဆာာ**သီးသြား

### 14 నూత9ము: సూతూ నూ మిథూ మక్షా ఈ∎

్తిఖాష్య:- నూ.... ఇళ్యేతేష్యనవగ్రహేష్ట్ర్య్ స్ట్రో విఖాగే వ్యజ్జన పరో హ్యాన్సమాపద్యతే! యథా.... మో....; ఆతూ...; ఏత....; గా[తా.. ; మక్షూ....; అస్మా....; ఈర్డ్వై....॥

### သေး၏[ဆြံဆု :\_

సంహీతా పాఠమునందు దీర్ఘాన్తములు, అనవగ్రహలు, వృజ్ఞన పర ములునగు నూ, తూ, నూ, మిధూ, మక్షూ; ఈ— అను ఈ ఆరు పదములు పదపాఠమున హ్యాస్మ్మాన్నములగునని నూ త్రార్థము.

ఈ వదములన్నియు ఉకారా\_న్ములు. పూర్వనూ ౖతమున ఇకారా\_న పదములు చెప్పబడగ, నిచబ ఉకారా న్వదములు చెప్పబడెను.

#### ఉందాహరణ:

- l సూ...... మా మా ణ న్ల్లి (1\_8\_3) సు: ను ఇన్ల్లు
- 2 తూ ఆ తూ న ఉపగ<u>న</u>న (1**-5-11-4-5**) (1-7-13-3) (2-2-12-7) ఆ! తు! న!
- శి నూ— ఏతశసృ నూ రణి (4\_6⊸1\_2) ను≀ రణిః
- 4 మిథూ గాతా9డి ఆసినా మిధూకః (4 ዮ-8-4) మిథు၊ కః၊
- ి మక్షా— మక్షా దేవవతో రధః (! 8\_22\_3) మక్షు దేవఒవతః!
- కే ఈ— ఆస్మాఖ్యా ను ్వత్ చ జ్యాజ**భాశ్** (1.4.8 కె అస్మెభ్కు ఉం ను: ఈర్థ్య ఈ మ ణ ఉతయో (4.1.4.2) 1- ్ 1.5 ఉర్ద<sub>్</sub> ఉం! ను: ను ఇత్యాద్ స్థలములు.

15 నూ తము: వృత్పూర్ప ఆననుదాత్తో ఒనూ ష్మవత్యనూ ష్మవతి

[తిళాష్య:- బ్రీజేక్రివ హార్వ ఉత్పూర్ఫ్వా ఆన్తేష్ష స్వర్ఓనుదాత్తేఒ నూష్మవత్ ఈష్రహీతే పదే వర్డమానో ప్యజ్ఞనపరిం పదాదొ వర్డమాన త్యాత్ పూర్వ పదేన విళాగే వత్కహన్మమాపద్యతే! యథా:- వ్యాఒనా యోత్ వి..అనాయం; ఉదానాయోత్ ఉత్-అనాయం; ఏమం పూర్ప ఇత్ కిమ్ం యద్....; వరి...; నకారం కిమర్థం యద్....; ఉదా....; అనుదా తై ఇత్ కిమ్ం విశ్వ....; నేష్ట....; అనూష్మవత్తి కిమ్ం వథా..... ఉత్....! ఇత్ త్రిభాష్య రత్నే ప్రాత్యశాఖ్యా విమరణే . తృత్యాఒథాఖ్యయం: ॥

ဍိ∔နည်္သြင္းမျခႏြံုမာလထာ မွာျိုး၊ မာလာဆဥ္မွာမီး။

ఈ సూత్రము "ఆన్" అనుదానిలోని "ఆ" కు హార్రిన్నము విధించు చున్నది. "వి" లేక "ఉత్" పూర్వమందున్న "ఆన్" లోని 'ఆ' అను దా\_త్తమై ఊప్మవర్ణములేని పదకుండు సంహీతయండు ఉన్నచో అట్టి "ఆ" పదపాఠమున హా9్స్నమగునని సూ[తార్లము.

ఈ స్కూతము ముఖ్యముగ "హ్యానాయ్" "ఉదానాయ" పదముల మద్దేశించి చెప్పబడెను. ఈ పదములండు ఈప్మపర్ణములు (శ, ష, స, హ) లేపు. మరియు ఇచట "ఆ" ఆనుదా త్రము. ఉదా త్రము కాదు. వి పూర్వముగను, ఉత్ పూర్వముగను 'ఆన్' కలడు. కనుక ఉదానాయు, హ్యానాయు పదములు పదపాఠమున

> နေတာက်သီညီမီ နေးမာကတာ 4,2,9,1 ဆက္သက်သီညီမီ စီး မာကတား မာဂါ တာဝန်းနှာ. 3.5 8.

అయితే, ప్రాథాయేడికి; అపొనాయు ఆను వదములు కూడ పద పొఠమున ప్రాలానాయు, అవ-అనాయు అని విళజించబడెను... అయితే ఇచట సహజ ముగ నవర్లసంధి ఆగుటచే, సంహీతా పొళమున పై విధ్యము లేదు. కాని ఉక్క వి అను స్థలములలో నొంపించా పొఠమున 'అంకారము' ఆకారముగ మారుచున్నది. కనుక నహజరూపమును తెచ్చుటకై, అచట 'ఆ'' కు ఇకనిపుడు నూ త్రములందలి దళసార్థకృష్ణును చూతము.

! ఉక్, వి లకు పూర్వమందున్న 'ఆస్" [అనుదా త్రము, అనూష్మవతి] కే బోడిపాడమున హాగ్రిస్వము. అట్లు కాఫీ చే మింగిలిళ్ళానియ మములు పరి పోలుడ్రున్ను, 'అన్' కు హాగ్రిస్వము. రాడు. ఈ ధాహాడ్డకూ కియధా వృచు స్మే నే బయమ్ (7-4-1-3) ఆ ఇదట స్టాస్, అతుమార్తికుతే ఉన్నాప్పువతి మెంగది కాని, ఉక్క వి పూర్వమైనది కాడు. కిన్మీక వీడిపారేమున యత్గ్ అన్నము! జేను అట్లే, "వర్యాజీయా హావనీయ స్ట్యా (7-1-6-6) అను చోటకూడ వరి + ఆనీయ.

2 ఆ తర్వాత నకారమున్ననే ఈ మా తము ప9్ప ైంచును. ఉదా: క ాయక ైడ్కోం జ్యామార్యక్ (వ్-2-7-5) ఇచ్చ "వి + ఆఘార ముమై" అని మడ్డే తము. ఆ తర్వాత నకారము లేకపోవుటటే, దానికి మున్నము మడ్డే తమున రాఖేడు. అట్లే "ఉదాదాయు పృధివీం జీరదానుం" (కె-12కి కె) అనుతోట్ కాడ ఈ క్రాత్ అదాయం. అని వరవిశాగము.

3. ఇక 'ఆస్' అను బ్రాత్రముత్వు అడవలెన్ను. ేటిని హే. మాడ్రము ప్రవ ర్హితోడు. ఆడాపార్యక్క "తిశ్వతరార్థా అత్యవత్త్వే మెహిక్షింగ్ అవది అత్వత్త్ లోని "అ" ఉడ్డాత్రము. కనుక్ష కోటిప్ మున్ అహిస్త్రముతాడు. వాక్టినర్ వి-ఆనర్" దీర్హముగనే "ఆ" యురడును. అట్లే శనేష్ట చేస్పేర్ ఉద్యామ్మా "అనుచేటగూడ "అనయా లోని ఆకారము ఉద్యాతమగుటచే పదేహాఠమున ఆస్"్లల్లోని 'ఆ' దీర్హముగనే యుండును. ప్రాన్సమురాదు. ఉదానయు ఉద్ అనయు!

్. 'అ్స్' యున్నవదము అమాష్మవరి [ఉష్మవర్ణములు శ, ష, స, హ .లేకున్న నే] అననే ఈ మాత్రము బ్రామ్మం మనం లేగిచో 'ఆ' కు హస్యము ైరాడు. ఉదాహరణకు "వధామధోర్ధారా జ్యానాలు [5-1-7-3]"ఉదానిమర్మహీరితి [5-6-1-3] అనుచోట్ల

వ్యానత; ఉదానిమ: అనువదములలో ఊష్మవర్ణములు గలపు గనుశ వదవి ఖాగమున 'ఆస్' లోని 'ఆ' కు బ్రాన్వమురాదు. కాగ పదపాఠమున వి ఆనశ్య; ఉత్. ఆనిషు: అనియే యుండును.

కాగ ఈ సూర్తము "అన్" లోని 'ఆ' కారమునకు క్రాహన్వము విధించుటకు

- అన్ కు పూర్వమందు "వి" లేక "ఉత్" ఉండవలెను.
- డి. అస్ యున్న పదమున ఉచ్చవర్లములుండరాదు.
- ి. అన్ అనుదా శ్రమీ యుండవరిను.

ఇక, ఈ మాత్రమున అనూష్మవతి, అనూష్మవతియని రెండుసార్లు చెప్పబడెను. ఈ ద్వీరు క్రి ఆధ్యాయ వరిసమా ఫ్రిని నూచించును.

కృష్ణ యజుర్వేడీయ కై క్రైరీయ ప్రాక్షాఖ్యకు క్రామ్యరత్నా నుసొరము పేదులోవవామక సుఖ్రహ్మజ్యముచే చేయబడిన "మడి్రవథ" అను అర్ధవివరణమువ కృతీయాధ్యాయము

\_ వమా\_వ్రము \_

1 మాత్రము 🧕 😝 ដូច្រើយមារ

త్ర్మిళ్ళులు అభిక్యాయమధికారార్థ్లు ప్రాగహి ఉన్నాన్నే ఇత్యేతదధికృత్వ పేతికుక్యముత్తి ఈ క్రితం యుద్వహ్యాముకికి

ဗာတ) ုုဆဴက၅ဆံ°း∎

သေးရီးဆုံဆုံး--

స్మూతమునందల్లి ఆధ శబ్దము అధికారవాచి. అనగ "శిష్టడీ నుధ్యాయ మున చెప్పటేపు విషయము మైగహిక్ బ్రహలు, ఆనగ్మ్రహ సంజ్ఞ కల్గిన పదములకు నంబంధించినది" ఆను విషయమును అథ శబ్దము ఈ మాచించును.

అంతకు షూర్వము ఒకటన యధ్యాయమున సంజ్ఞ, వరిఖాషలు చెన్న బడినవి. రెండవ యధ్యాయమున వర్జోత్ప్రత్తి, స్థాన కరణ ప్రయత్నాదులు వివరించబడినవి. మూడవ యధ్యాయమున సంహీతాపాథమునందలి కొన్ని పదములు, పదపాఠమున హీస్ప్రాన్ములగునని ఉదాహరించబడిను.

ఇక నిపుడి యధ్యాయమున మైదహనంజ్ఞ కల్టిన వర్ణములను కల్టిన వదములను వివరించుడున్నారు. కౌగ యీ అధ్యాయము "మైదసా విధానము"ను వివరించును.

2 సూత్రము నాఒక్కగహాణు

త్రాష్య :- అవ్రహాక ప్రభావాకి న భవత్తి ఊకారు [1-5] ఓకారోబ సా హీతోఒకార వ్యక్తానవరు (4-6); గ్మ్ (4-36); న హీ పరు (4-37); దేవ (4-49) ఇత్ వడ్యతే! ఏతదుద్దిశ్య పురస్తాదవవాదో నేని విధీ మతే! నుథా తనూనపాదనురు (4-1-8-1) ఆగో అర్హ మ్; అగ్మ్ షోమకొ; దేవైదేవై! అవ్యహా ఇత్ జాత్యప్రేజాయామేకవచనమ్మ్

## ත∣ ఆංව්∐ోಘ≎អ

హుఖి్ద్రవథ: 🗕

పూర్వన్సూ తమునుండి " వ్యవహా యను వదము ఈ నూ తములో చికి అన్వాడేశమగును. కాగే " ప్రగహాన ఆష్ట్రహా?" అవ్దహ మృగహనింజ్ఞను హిందదు ఆని సూ కార్డము.

సమాసమునందరి పూర్పవదమునకు "అవ్రగహ" యునీసంజ్ఞ (1\_49) ప్రక్రగహ యనగ కొన్ని ప్రవేశ్యక ఆచ్పులను (ఈ, ఈ, ఏ) పదా\_న్నమునందు కల్గిన కొన్ని పదములకు విధింపబడిన నంజ్ఞు ప్రష్టగహను అతర ప్రాంతాశాఖ్యల యుందు, పాడినీయమంధును "ఖ్యగృహ్య" డువి వ్యవహరించింది.

"ఈ దూది: ద్వివచనం వ్రక్తుక్కుప్" (పౌ-1-1-11) ఆస్ పాజిస్తున్నాత్ను. ఆవ్రహాలు కూడ సంఖ్యాన భిషమముష తప్ప (మైనహ్లాయించి) ప్రత్యేక పథములుగ గ్రహింపబడునని భూర్ఫార్యాయములలో (1-48,48) చెప్పట్లినిని. ఈ కారము (అగ్నీ ఒమోమా); ఈ ారము(తనూ ఒనపాత్); ఏకారము (ధ్వేద్వి) లు అంతముందున్న పదములకు, గ్నీ మొదలగువానికి ప్రక్రామానింజ్ఞ విధియముడును కనుక, ఇట్టిమమములు అవర్సిమాలగుంటో వానికి హిక్క్రామానింజ్ఞ వర్తించుకుండు,ఈ మార్తముచే విషిధము చెప్పలండేను.

స్పూతములో అవ్రగహాం ఆస్ బహువచనము వాడుతుండి, "అవ్రగహాం" యని ఏకవచనము"జాక్యాఖ్యాయామ్"అనురీతిని జాతీనుద్దేశించి బ్రోమాంగించే బడెను. కాగ, అవ్రగహాలగు ఈకార, ఊకార ఏకారా న్రవదములు ప్రక్రిగహాలు కావు అని స్పూకార్లము.

సూత్రమున్ అన్నణ

్రత్తిభాష్య:- వదస్యాన్హిక్స్ క్రమ్మ్ గహ సంజ్ఞే భవతి: యుథా:-

(1-58) ఏవ కార్య నిర్వహాత్! నేఒతి ౖబూముః! అనేక వర్ణనముదాయే హి అగ్హత్యమువ వన్న మ్! అయం పునరేకవర్ణ నిద్దేశః! ఈకం (4-5) ఇత్యాది వర్ణన్య "యావికారలోపా తయో! అన్వాదేశో గ్రృన్య" (1-8) ఇత్యనేన అగ్యః! [3[గహ ఇత్యుక్తం [3[గహవంజ్ఞ మాత్రమ్! నతు నిమిత్తం నిమిత్తవా! తస్మాదన్వాదేశో న ప<math>)నరశి[3]

# ော်္ကန္း၊

۶

ស⊲ೇ≼ಥ:-

"వడా\_నమునకు" (వ(గహా" యనిపేరు. అనగ వదా\_న్రమండున్న ఈకార, ఈకార, ఏకారములకు (వ(గహ యనిపేరు.

"పడాన్డమండున్న" అని చెప్పనిచో పడమధ్యమందున్న ఈకారాడు లకుగూడ (పగృహ సంజ్ఞ వచ్చును. కనుక దానిని వారించుటకై ఈ స్కూతము అవసరమయ్యను.

సందేహము! - పూర్వస్తూతము (4-1) పైగహ యనునది ఈ స్కూతము లోని వచ్చును. మరియు "అన్వాదేశ్ఒన్వ్య" [1-58] అనుస్కూతము ఆధారముగ "అన్వ్య" అని సిద్ధించుచున్నది గద. మరి యీ స్కూత మెందులకు:

సమాధానము! — "అన్వాదేశోడ్ న్యస్త్ర" అను సూత్రము అనేకపర్ధనము దాయము, లేదా పదసముదాయ మున్మ పుడు, అందులో చివర పర్ణము లేదా పదము అన్వాదేశమగునని చెప్పను. అపుడు చెప్పటేపు విషయము ఉంకా రము [4-5] ఇత్యాది. కనుక యిచట 1-58 చే అ్ర్యమునకని అన్వా దేశములాదు. మరియు ఈ అన్వాదేశము పూర్వస్కూ తమునందలి నిమి త్రము లేదా నిమి త్రియగు పదమున కగును. కాని యిచట "ట్రగ్రహ్యం యునుమని సంజ్ఞయి కాని నిమి త్రముకాదు, నిమి త్రియను కాదు. కనుక ఈ స్కూతముకో [4-3] "అ్ర్యమునకు" ప్రాగహ సంజ్ఞయని ప్రత్యేకించి చెప్పవలెను.

4 సూ∟తము:**\_** ఇతిపరో**ఽపి**⊪

త్రిభావుక్ష: ఆపి శబ్దు సింపావలో కనేన "ఆథాదొ ఉత్తే విఖాగి" (3...I) ఇత్కృత విఖాగ పదనున్వాటిశత్రి. సో-ఓయం ¦వృగహో విభాగ ఇత్ పరో భవత్రి. యథా ఉభే ఇత్రి ఇత్ శబ్ది వరో యస్మాదసావిత్ ఇత్వరః

#### ඉළ නර ඃ ෙළබ්!

သက်¦ုုံဆု∹-

సూత్మందరి "అపి" శబ్దము సింపావలోకన న్యాయముచే "అథాదొ ♣ తైరే విభాగే (ఏ...) అను స్మూతమ నుండి "మిఖాగే" అను పడమును అనువృ.తై చేసుకొనును. కాగ "[ప[గహంశ విఖాగే ఇత్ పర∗ భవత్" అని తేలును.

్ష[గహ\*=మ9గ9హానంజ్ఞ కల్గిన వదము, విఖాగే = మదపాఠమున; ఇతిపరక--"ఇతి" ఆను శబ్దమ ను తర్వాత కల్గియుండును. కాగ, ౖషగ9హా\_నై మగు పదము తర్వాత పడపాఠమ న "ఇతి" అని యుండును. ఉఖే—ఇతి.

ర్యాతము: ఉంకారకి11

ైత్ళాష్య:- ఊకారణపదా నైం సర్బత (మ[గహంగభవతి, వడనమయే మర్తమానం: యథా:- హనూ వా....; వాస్టైకా ఋతూ.....; హరిణన్య బాహూ.....; పదనమయే మర్తమాన ఇత్ కిమ్మ్ "నూ తూ నూ మధూ మక్షూ ఈ (3-14) ఇత్యాది.

#### ఉంకారణ

ఊకారము [వ[గహ ఆగును. పదపాఠమున పదా\_న్నమందలి ఈకా రము ప9్రగహ అగును.

ఉదాహరణకు: హనూ వా ఏతే యజ్ఞన**g** (6\_2\_11\_3). వాన\_నైకౌ ఋతూ శుక9కృ (4\_4\_11). హరిణన్య బాహూ ఉవన్నుత**ం** (4.2 8-1). ఇచట హనూ, ఋతూ, బాహూ పదిములు పదినాథమున కూడ దీర్హా నైములే కనుక వదా నైమందరి ఈకారమునకు ౖపగ9్రూ సంజ్ఞ వచ్చను. మరియు నీ వదములు వదపాథమున హనూ ఇతి! ఋతూ ఇతి! బాహూ ఇతి! ఆని యుఎడును

'చడపాఠఎ న' అను నియమమొందులఓ:

సంహీతాపాఠను న దీయ్హానము అంగ నున్న కొన్ని జ్యమం అం, వరపాఠను న హ్యాన్ఫ్ అంగ్రు (సూ. 3-14) కనుక వడపాఠను న దీయ్హాన్ను గా నున్న ఆని చెప్పడ్డను

6్ సూ త్రమ: ఈ ారోఒనా 🕹 హీతో ఒ౯ర వృక్ణనపరః॥

టెళాష్య. — అసాంహిత ఓకారు ఆకారవరో వా వ్యక్షనవరో వా టెంగ్రామంటే స్వాథ్: యథా: — "షబ్బాహీ నూనో అనీ" (1-3-4-7) "విష్ణిహచ్యా ప రక్ష (1-1-3) అసాంహిత శాతి కిమ్: సంహీతా నిమి తౖం: సాంహీతు' వ సాంహిత్≥సాంహితు: ఆకారకృ వ్యక్షనం చే అకారవృద్ధానే, తే పరే యస్మాథ్ న తథో క్రు!!

ఓకారః: అసా౦హీ**తః**: అంకా**రే వ**్రజ్ఞనపరః॥

మణిౖపభ:\_

అసారించ్తుండి అక్కి కారమ్మ కానట్టియు; అకారవ్యాత్మన పరికెత్తారము గాని, వ్యంజనము గాని పరముగా నున్నట్టి; ఓారిక ఈ ఓకారము ౖపగ9్హం. సంధిజమ గాని ఓారము పదా\_న్నమందుండి, దాని తర్వాత అకారముగాని, పాల్లుగాని యున్న చో అక్ఓ" కారము ౖపగ9్హం ఆగును.

ఉదావారణ: - "వర్మా హీ నూనో అన్ (1.347). "బిజ్ఞి ఈ వాృ ్రక్షన్న (11-3).

ఇచట నూనో ఆను వదములోని ఓకారము సంధిజము గాదు. అట్లో, "విష్ణా" లోని ఓకారమును సంధిజముకాదు కిని తర్వాత ్రమముగ అకారము, హల్లు యున్నవి. కనుక ఈ వదములు ౖజగ9ికాలు అగను. అంకారము మరియు వ్యంజనము—అంకార వ్యంజనములు. అంకార వ్యంజనములు దేనికంటే పరముగ నుండునో అంది అంకార వ్యంజనహరము. అసాంహీతమునగ, సాంహీతము (నంధి)వలన భట్టినది కానిది అని ఆర్థముం ఓకారము రెండు విధములుగ నున్నది. ఒకటి ఆకార ఉకారముల నంధి వలన కల్లీనది. రెండవది 'ఉకారా నై శబ్దములకు సంబోధన ప్రధమైక వచనమందున్నది. బ్రామ్మత నూత్సమ ఈ రెండవ ఓకారము నకు సంబంధించినది. నంధిజ ఓకారము. "సోష్ఓపీక్" (2-1 2-1) "జ్స్ సోష్ స్ట్స్") ఇచటి 'సో' లోని ఓకారము నంధిజము. కనుక ఇది బ్రాగహం రాదు.

7 సూత9ము:- సమహదథప్తూృర్వశృ॥

త్రిఖాష్ట్ర పూర్ప్ కై పరన్మిత్తా ఒఖాపే 2పి కార్యమ్ధానార్థం ఓకారం విశినష్ట్రీ చకార ఓకారమన్యాద్శత్రీ సం, మం, మం, ద, థపిత్ ఏవం పూర్ప్ 2సాంహిత ఓకారో 2 అకార వ్యంజనా ఖాయ్యం ఉన్యవరో 2పి ప్రిక్రహో భవతి. యథా: — "నికో ఏమై మై తన్య" (2 – 2 - 9 – 7; 2 - 5 5 - 5) "మా 2 రో" (4 – 5 – 10 – 1). ఉపమారా తా<sup>3</sup> — ...... (2 – 6 – 7 – 3 ," ఇన్ట్ ఇన్స్ అన్స్యావత: (1 - 4 – 2 7); శన్మా చూర్పా.... (5 – 7 – 2 / - 5): ఏపం పూర్ప ఇత్ కిమ్: శత్వతా....; అసాంహిత ్తికిమ్: మ్నో అగ్నే..... (3 - 2 – 11 – 1)!!

လေး သည်း ငေန သီးခ်ဳ ဆွောင်<sub>၍</sub> 8∣ ဆ∎

သာ⊓ီ[ဆభ:-

పూర్వ నూ తమ నుండి ఈ నూత్సములోనికి "ఓకారో అసాంహితం!" అను నవి "చ" కార ఒలమ చే ఆకర్షితములగును. కాగ పదా నైమగు అసాం హితమగు ఓకరమునకు పూర్వమండు " స, మ, ఈ, ద, థ, పిత్" అను వానిలో ఏడైన పూర్వమండున్న చో, అంట్టి ఓకారము ప్రిద్రహయంగును. అని నూ క్రార్ధము. అనగ ఇట్టి ఓ రము తర్వాత పూర్వనూ క్రమండు చెప్ప బడిన అకారముకాని, వృంజనము కాని, షరముగ నుండవలేనన్న నియ ఘము లేదు. ఇక ఉదాహారణలు స, మ, హ, ద, థ, పిత్ వీనికి క్రిమముగ

- 1 నా ఏపై పై తన్య (2-2-9-7); (2-5 5-5).
- 2 మారో మో ఏషామ్ (5.5\_10\_1).
- 3 ఉపహారాతా⊸ హా ఇత్కాహం (౭-6-7-3).
- 4 မည္ကို မည္ကိုတာဆာမႈ  $(1_{-4}-27)$ .
- 5 తథో ఏ<mark>పో త</mark>ే నిర్వపేక్ (3.49-7)
- ర్ న నో మయో**భా:** పీతో ఆవిశన**్మ** (వే.: 2.4; వే..

్వి పూర్వముగ- అంబ్ ఎండుకు: (ఏపం పూర్వ కత్ కీమ్:) ఆనగ నమవాం దాడులు పూర్వమండు లేబీచో ఆ ఓకరమునకు ప్రిగావా నంజ్ఞ రాడు ఉందావారణకు:— శతక్రితా చేపుడ్వంశమ్మివ (శతక్రితో ఉండ్వంశమ్మివ) (18-12 కి). ఇచటశత[కతోలోబ్ ఓకారమునకు పూర్వము తకారముండుటచే దీనికి పర్గించానంజ్ఞ రాలేడు.

అసాంపాత ఇంతీ కిమ్: ఈ చర్భ పూర్వనూ త్రమున చేయబడినది. అచట ఉదాహరణలీయబడినవి. మరల ఖాష్యకారుడీ ప9శ్మ పేయుట జాగులేదు. అస్తు నంధిజము కాని ఓకారమని చెప్పటవలన "మాసో ఉస్మాన్. అవ హాయ" (>-7-9-1) ఆను స్థలమున 'సో' లోని ఓకారము వ9గ9హ కాదు. నిజమునకు అసాంపాతమనగ "పదపారమున, పదా న్థమందున్న" అని <sup>శ</sup> ఆర్థము. ఈ విధముగనే భార్వనూత9మందును భావించవలెను.

ఈ విధముగ పే, 6, 7 నూ తములలో ఊశర, ఓశారములకు పద పాఠమున వదా\_న్ముననున్నట్టివానికి, ప9గ9హసంజ్ఞ చెప్పబడినది. ఇక నిపుడిశార, ఏశారముల గూర్చి చెప్పాచున్నారు.

8 మం များသည်း; မာဏ္ခြာဝီ အတာ။

్తిఖాష్య:— అథేత్యయ మధికారు। ఏకారేకారా (వగ్రహంత్వేన విధియేతే ఇత్యేతదేధి కృతం పేదితవ్యమ్!

පර ෙඛිව්ට්වෙට්#

သောဂီးမြံဆုံး 🗀

ఇచట అథ శబ్దము విషయా నైరమును సూపించాను. అనగ ఇప్పటి వరకు ఉంకార, ఓకారములకు ప9గ9హంసంజ్ఞ గూర్బె చెప్పబడినది. ఇక

## ತ್ತಿತ್ತಿರಿಯ ಪ್ರಾತಿಕಾಳ್ಯ

నిపుడు పేరాకవానిని గురించి చెప్పబడును. ఈ చెప్పబడునది ఈశార, ఏకా రముల గూర్చి అను ఖావమును ఈ 'అథ' శబ్దము తెలియచేయును. ఇది అధికారవాచకము.

అథ ఇంకన్పుడు ఏకారేశరా = ఏకార, ఈకారముల గూర్పి చెప్పబడును. కాగవదా గ్రామండున్న ఈ\*ర, ఏకారములకొట్టి పరిస్థిశ్యండు క్రహగ్రహ సంజృధా చెప్పబడును.

# ర్జుత్సము అస్మే

్తిళాష్య: — అస్మే ఇత్యస్మిన్స్ ప్రామ్ భవతి: యథా: — "అస్మేతే బన్గు: (-2-7); అస్మేరాయ: (1.2-5) గోరాస్మీ చన్నానిడి (1-2-7)"။

# అస్మేగ

మ**ద్భభ:**🚄

'అస్మే' అను పదాన్రమందున్న ఏ౯రము నిత్యము "[ప[గహి" అగును. - ఉద్యాహరణకు: – అస్మేతే బన్గుঃ (1.2.7); ఆస్మేరాయః (1.2.5); గోరెస్మే చెన్నా?జి (1.2.7)" ఇత్యాదులు. ఇచట 'ఆస్మే' [ప[గహ ఆగును.

# 10 సూౖతము: త్వే ఇత్యనిజ్ఞ్యాన్కు ుంటి

్రి భాతు: - - ఇత్ శబ్ది ఇద్ద [గహ ఉత్పం ద్యోతయత్: ఆనిజ్యానికి "త్వే" ఇత్యేము శబ్ది వర్తిగ్రమంలో భవత్: యథా: - "త్వే కర్తుమప్" (3-5-10-1) అనిగ్రెస్తే ఇత్ కిమ్: "అనాగా \_స్వే అదిత్యే తురానుం" [2-1-11\_6] ఇద్ది స్వైమ్ ఇద్ద్రమం! న ఇద్ద్రమం! అనిద్ద్రమం!!

### ్ర త్వి ఇత్కి ఆన్రొడ్డు నుండి మణిమ9భ:-

్ ఇడ్డ్రమనగ నమాసమందలి పడము. ైదానియొక్క అైడ్డ్రము ఇడ్డ్రా స్త్రాపు. ఇడ్డ్రాక్ట్రము కానిది అనిడ్డ్యా డ్రాపు. - నిడ్డ్యా స్త్రాపుగు అనగ, స్త్రాపగతము కాని త్యే ఇత్తి "త్యే" - ను పడము ప్రగ్రహ ఆగును. ళా? మనగ వదపారమున అప∟గహతో పడవిభాగము చూపుటకు అవ కాశము గల సమానపదము. కాగ ఇట్టి సమానమునందు లేనట్టి "తేαై" అను ఇదమునందలి ఏకారము (ప∟గహ యగును.

సూత9 ఆ నండు ఆన్స్ట్రామనుట ఎండులకు: ఆట్లు అనిస్ట్రామనుటచేత "ఈనాగా స్ట్వే" "ఆదితిత్వే" (2\_1\_11\_6) ఇత్మాడు లందలి "త్వే"క [వగ9హాసంజ్ఞ వారించఃడినది.

! సూ త్రమ : దేవతే, ఉఖే, ఖాగఢి ఉంద్యే విశాఖే శృస్తే ఏనే మేంద్యే తృడ్హే తృద్యి 'జ్నీకే పార్యే శివే బోఒ త్రమే ఏవో తైరే శిబ్బి రథ గ్రే పత్సర స్వరాపే విరూ ా జిమురూ పే సమోహావిర్ధానే అధి— షవణే అహోనా తే ధృతవ9తే స్తుత శృస్తే ఋ క్సామే అైకే ఇంట్ఫితే రైవతే మా \_ై ప్రత్తే విధృతే అనృతే అభిబ్బే ఖహులే మార్వజే కృణు దక్రం సదనే!!

్స్ భాష్ట్. దేవతే.... ఇత్యేశాని పదాని ప్రాగ్స్ స్ నిండ్స్ స్ట్రు, ఉదే...; భాగ....; భాగ ఇత్కిమ్ ఆెగ్స్ ఉదే (న్-న్ శ్-1) ఈర్ట్...; ఏశాళే...; మ్మ్త్ కిం: తన్మ్న్.... ఇత్ శాఖా నైరే! ఆ నై...; బివే ; నె..... చేమ్తికిమ్? నమ్... ॥ తథో ఏపేత్ కిమ్? నై... ॥ పీత్....; యద్...; నం ....; ఏమ్....; నంపత్సరస్య ఏ ఏము ఇత్ కిం: ఆరా.... రూపశబ్దన, బ్రత్ విశేషణం ఉచ్చారణ వినృష్టారం ద్రష్టవృమ్! నయ్... నదో ఇత్కిమ్? ఉప....॥ నను పదగ్శహణేషు పదం గమ్యేత ('-న్ట్). ఇత్ సానుర్గా త్ "హవిర్గాని" ఇత్యేకపదనై ప కర్యనీడ్రీ!! నదం పదమ్ ప్రద్యే! మైపం! పదగ్శహణే స్థలా నైరే శ్న్మరూపన్య సంఖావనాయాం విశేషణం సార్ధకం భవత్! భిన్న రూపత్వామళోతు చేదృమేతదృవేత్! నను తర్హి చేవేతే కత్ పడగ్యాణన్య స్థలా నైరే సోను ... కత్ భిన్న రూపోత్వాత్ విశేషణేన భవీతప్ మ్! తక్ఫ నా స్థ్ ఉచ్చతే! దేవతేత ఇస్ట పదనై ప కర్యమ్థానాడత్స్ విశేషణం న యుజ:తే! కథండవిధానమితి కథం పంత్రీమంతే? తే కత్యస్య తేనూపాతం.... (4 42). కత్యాదినా పృధ కించిదక్కైస్! యేన నదోవద పై యర్థ్యం ఆలభకి! హైనూ....; అధితి కిమ్? యున .....! ను....; స్తుతీతి కిమ్? ఈర్థ్వ ఇతి శాఖా నైరే! పుర్....; బ్యావా....; శార్థ....; అష్ట....; ప9త....; విధృ....; మీఒతికిమ్? అగృ..... ఇతిశాఖా నైరే! నత్య....; ఆఛి....; పూర్వ....; పూర్వేతి కిమ్? మ్థార్య.... ఇతి శాఖా నైరే!! గీర్....! కృణుధ్వమితి కిమ్? అపామ్....!!

దేవతే, ఉభౌ, ఖాగధే ఉన్నై, విశాఖే, శృస్టే, ఏనే, మెధ్య...... అచ్చిదే, బహులే, పూర్వణీ, కృణుఖాన్హాప నదనే,

သေးရီချွဲဆုံး :-

ఈ ముప్పది ఏడు వదములును భిర్ణమీ సంజ్ఞ కేలవి ఆగును. ఈ పదములన్నియు, స్ట్రీలింగ, నపుంసకలింగ శబ్దములియొక్క ద్వివచన రూపములు. ఈ వదా న్రమందున్న "ఏకారము" భిగ్భహ్య సంజ్ఞ కలది. ాచట చెప్పబడిన పదమును ఉదే ఆనుపూర్వితో బేడా ఆదే సంబీశేషణముతో గ్రహించవలెను. ఏకదేశిని గ్రహించి దానిని ప్రగ్రహాగ భావించరాడు.

ఉదాహారణ వివరములు :-

1 దేవతే -- దేవతే నమృధ్యై మైత్సమ్ (2-1-9-3).

2 ఉయే — అభిదే9 బహులే ఉ**భే వ్యవ**న్వత్ నల వసాథామ్ (4-1-3-2)

ဒေ တာဂမိ−တာဂမီ တာ**ဂတာ မ**ညာဥ္ (**೭-5-6-6**).

భాగధే అని ఎండుకు: 'ధే' అన్ చెప్పరావా: అట్లు కాడం 'ఖాగ' పూర్వమగు 'ధే' శబ్దమునకే ప్రగ్రాత్వము. అట్లు కాన్టిక్ అగ్న్ ఉదధే (5-5 - ) అనుబోట ఉదధిలోని 'ధే'కు కూడ ప్రగ్రామానండ్లు సమ్మును. ఈ వదమును పదపాఠమున ఖాగ-ధి; అనునట్లు ఉద-ధి యున్ కూడ్ వీళ లించి చూపవరన్నుండును. కనుక ఉదధేముందల్లో ఏశారమువకు ప్రగ్ర హత్వము వారించటకై "ఖాగ ధి" యన్ సవిశేషణముగ చెప్పబడినది.

4 ఉర్ద్వే... ఉర్ద్యే ఇమిధా వా దధాశి [2-6-8-3]

్ విశ్ఖీ — ఓశాఖే నడ్డమ్ [4-1-10-2]

విశాఖే యని ఎందుకు: శాఖే యనిన చాలదా! అట్లు కేవలమ శాఖి యనినచ్ "తన్మీ నైనహన్సిశాఖే" యని శాఖా శ్రమున గలదు. దానియం దరి ఏకారమునకు ప్రక్రమాత్వమును వారించుటకు "వి" పూర్వక శాఖే యని చెప్పెను.

6 శృస్థ— అవ్రా శృస్థ్ తం దేవరాంగు [f-2-8-4] 7, 8 ఏని, మేధ్య — మేధ్య ఏపైనే కరోశి [6-2-9-1] మదేనే\_కి మేధే [6-2-97]

ఏనే వదము అంకను [4-6-3-4]; [6-2.9-1]; [7-3-9-6] ము [శములందు కలదు.

 $\theta$  తృడ్జె— అసంశృడ్జే హిహనూ అధో ఖలు [6-2-11-3].

10 తృదేశ్ఞ— నంతృదేశ్భ ధృతైశ్హ [6-2-11-3]

11 కన్నికే— యుదత్ రాట్కౌ కన్నికే ఆగ్న హైమౌ యర్క్ [7- -8- ]

12 పార్మే 🚤 పార్మే క్షవరస్సామానః [7-3-10-3] 🕟

13 శివే— పితరు సోమ్యాను శివే నో ద్వావా వృథివే  $[4-6-\ell-4]$ 

14 చో \_ తైమే.... ఏక క్లీ చో \_ తమ్ ఉపదధాతి [ఫె.ఫె.7-ఫె]

ఇచట ఉక్పే యునిన చాలదా: 'చ' కార ఘార్వకముగ నెండుకు. చకారపూర్వము కానిచో, నంపక్సరా ఎ నంపాబ్క్రేమ్ నా నీ' [7- -3-] అను స్థలమందలి "ఉక్పే" శబ్దమునకు కూడ ైషెగ్మా నుంజ్ఞ ఇచ్చకా. దానిని వారించుటకై చకారపూర్వకముగ "ఉక్పే" యుని చెప్పబడెను. 15 ఏవో శ్రీ— శథ్ ఏవో శ్రీ నిర్విపేత్ [3-4-9-7]

ఏప యుని ఎందుకుం ఉత్తే అనిన బాలడా: కేవలము ఉత్తే అని నచో "నై తి షోడకృత్తే దే దేన" [7.1.4 %] ఆము మండ్రములోని 'ఉత్తే' శబ్దమునకు [ప[గహనంజై వమృద్ధు. కనుక ఇట్లారటి స్థలములందున్న "ఉత్తే" పడములకా నంజైను వారించుటకై "ఏప" పూర్వక "ఉత్తే" అని

18 శ్రీ... పీక్సా శ్రీపీ ఆపేస్తు: [:-4-30]

🚓 వదేశము చేయుబడినది.

17 రథ **నైదే** — యుద్బృహ దథ నైదే అం వై ముం : [7-గ-१-2]

18 వత్సరాన్హ రూపీ - సంవత్సరస్య రూపీ ఆప్పువ బై [ - 1 - ] .

19 విరాపే— న మననా విరాపీ ధావయి**కి** (4 1-10-4) (6-5.2); (7-12-3);

20 విషురూపి... విషురూపి అహనీద్యా రివా<math>2.5 (4.1-11-3).

పై యుదాహరణములలో 'రూపీ' శబ్దమునకు భార్వము వశ్సరన్య, వి, విఘ అనెడి విశేషణములేందుకు: అనగ "ఆరూజైతం దృశి ఆరూపీ అన్నమ్ 4\_3\_13-2) ఇతాక్ట్రోస్థలములండలి "రూపీ" శబ్దమునకు మరిగ్రహ సంజ్ఞ వారించుటకు వవిశేషణముగ "రూపీ" శబ్దమువదేశించబడెను.

ఓ నదోహవిర్ధానే... నదోవావిర్ధానే ఏవ నం మనాతి (2 5.5.5).

ఇకట "నదో?" హైర్వక్డ హావిర్ధానే కట్టమునే ఏల గ్రహీంచవలెను: సూత్రమునందు కేవలము "హావీర్ధానే" అని చెప్పిన్నేదో, పద్మగహణేమ వదం గమ్యేత (1-20) అను నూడ్తమ్చే కర్యన్స్ అగును కడ్డి అట్లు కాదు. పేజు స్థలములందు పడ్కగహ్ణమందు పేర్విధముగనున్న చో యా "పడు" అను విశేషణము సార్ధకమగుమన్నది. అట్లు ఖిన్ను రూవములు తేని స్థలముం అందు బాధ లేదు. ఆ ఉదావారణకు: \_ "ఉపరవా హావిర్ధానే ఖాయ నే ( 12 11-1) యుత్తం ఈ పిర్ధానే (వగ్రహ కామ. ్ శ్రమక ఇట్రై స్ట్రలములందు ప్రాగ్రహ న్రజ్ఞను వారింటకు "నదో" అని నవ్శేషణముగ చెప్పిత్వు. . 😁 ఆట్లైనచ్ నామ దేవ కే మతించింది: (3\_22.5-2-3). అనుచ్టకూడ "దేవని" అను అనుపూర్క్ యున్నది గనుక పూర్వమండు చెప్పిన "దేవశీం శబ్దమును నఓశేషణముగ చెప్పనక్కరలేదా : సూ [తమండుం చెప్పబడిన **"బేవచే" అను** నది ప**ృత**్రతమగు వ<sub>న్ని</sub>ప్రదము. కాని "నోమందీవ **తి" అనుదానిలో** దేవ; తే అనునవి రెండు వదములు. శనుక నూత9నునందు సంౖ€ేషణముగ "దివశిం" పదోపదేశమక్కతలేదు.- ఇక 'హశ్రాని' అనునది అఖండు పదము కాదు. తనుక సదో అను విశేషణము సార్థకము. మొ<u>త్తముపై</u> "నదో, హావిన్" పడములను పూర్వమందు గల్గిన హైధానే" శబ్దమున్లోకే ప్రస్తామానండ్ఞు. ్చుకనే "ఉపరహా హచిర్గానే..." అనుచ్ట కేవ⇔ హహిర్గానే శ్ఞమునకు వ్రగ్రహాసంజ్ఞ వారింపబడును.

22 అధిషవణే.... హనూ అధిషవణే జిహ్వా , 6.2 11.4). ్లే

్ స్టాతమునందు "అధి" అని లేనిచ్ సవసే సవస్తే అభిగృహ్హాతి

(6\_4\_11\_4; 6\_11\_4) మండ్రమంలోని కేవల ఆజపన్లో శబ్దమానేకు కూడ ప9గ9కా సంజ్ఞ వచ్చును, కనుక దానిని వారించుబక్తి "అధి" పూర్వక "సపనే" శబ్దము చెప్పబడిను.

23 అహారాడ్ల అహారాడ్డ్ ప్రాపేశన్ (1.5 8-7).

్ల కాయాండ్ మాత్యక "లాకి" అను శబ్దము వక్కేష్డు పండ్ర. కమకనీ అతిరాజైతే మకుకాముఖ్య (కో-కో-కి.11-4) అనుచోట "రాశీ)" శబ్దము వకు మైగ్స్ సా నంజై వారించబడుకు

24 థృతవ్రతే... ద్వావా వృథివీ ధృతప్రతే ఆచిన్నా దేవీ (1-8-12-2).

— "మృతా" భార్ధ "వృతా" భద్మ నకే ౖనగ్రహనంజై. కనుకనే . యమ్య మైఖ భమ్మిపతిక (3-1-11-2) ఇక్సాదులందల్ "ౖనకి శబ్దమ నేక ప్రమృత్తమం వారిందబడినడు

25 50 4 30 - Sur 20 30 30 30 50 (5 B-A.6)

ఇతలమే "ముత" తూత్వత "శ ప్రేశి" శబ్దమునకే బ్ర్టాగత సంజ. కమ కనే "ఈడ్రైన్ జ్మాత్స్ కల్లో అకువోల "శ మ్యేశల్వ్ వీరాగము బ్ర్టాగత కాదు.

கே வார் கிட வார்க்க கிக்கிய (கி.பி.பி)

. — ఇవకుమ "ముక్" పూర్వక "పామే" శబ్దమునకే మైద్ర మన్ను. కోసు కేవే "(ఆమ్మా సామ్క్ మత్తి ప్రస్టేత్ " అమ శాఖా మైదముందని మృష్ట్రములోని 'పామే' క్రామ్మానుకు చైబ్రోకా అంట్ల మాదించబడెను.

7 · 14 · 6 முற்கு குடுக்க தேருக்கு முக்கியிட்டி

B 40 5 - my s side moray 058 (4 1 18 2).

් සිට නම් - අණුර ල බම කුණුව (1-8-113-8).

31 ప<sup>9</sup> క్రైత్ కామం అన్నాద్యం దుహాక (మ-4-3-3).

: 32 విధృతే \_\_ విధృతి సర్వత: (8-4-10 3)

విఖ్య పేర్పత్తానమానేని (228-429).

అచిటను "మా పూర్వక" భ్యమునకి ప్రాగ్రాత సంజ్ఞ కనుకని

"అగ్నిధృతే" అయితో ఈ కృష్ణి అమ్యాప్రికి మక్కిగ్రామం భర్మ ఖారించబడెను. కాఖా నరమండు "అగ్నితృతే" అమె కలను

33 అన్నకే — సత్యాన్నికే అవవశ్యస్ (5\_6\_1\_1).

34 පවත්ල. . මෙලැස් සණම යම් (4-1-3-2)

36 హర్వజే — హేర్వజే నవ్యస్థిఖ (4-1-1-4). హర్వజే ప్రేరే (4 1-11)

ఇచ్చు కూడ పూర్వకట్టముతో కలిసియున్న 'కే' కే ఆర్విస్తా సంక్ష్మ విధించబడైను. కనుకనే శాఖాంతరమండలి "ప్రతమణే" అత్యాయ్లందు "జే"కు మృగవాత్వము వారింపబడిను.

37 KJ CO TO SEE THE SAME SEE SEE WHEN (1-1-11-4).

దీనికి ప్రత్యుదాడారం కూడాం కార్డి మాడియాముం" ((-ఏ-') రామక "కృయార్వ" పూర్వక "నడానే" శబ్దమునకే స్టామం సంఖం ఇంటర్కత మన్న "నడనే" శబ్దమునకా సంఖ్య రాయం కొత్తున్నాయి.

ఈ విధముగ వీకారా గ్రాములగు మువ్పట్టే మీతు ప్రభములను స్ట్రోహిక్స్ ఇముగ విశ్వలలని, ఖానికి స్ట్రిక్స్ కింకా రా గ్రైవే ప్రదములను గూర్ప్ చిష్పుతున్నారు.

12 స్కాతము; అమీ, చక్రామీ, కార్డీ, దేశా సల్గన్, ముస్టీ, ధీ, ఓనావీ, వప్పాతపడ్డి, అక్కనీ, జన్మనీ, సుమ్మేసీ, సామనీ, ఫైస్ట్రమీ' ఐక్షవీ, దర్వీ, డ్యాక్ట్రా పృతిమీ,

త్రిశాన్య: - అమ్...; ఆశ్వేశాని వబ్బాని మాత్రాని మ్యాణి త్రుత్రా: -అమ్...; డమ్...; డాబ్స్స్ .... వేతి కేమ్: ద్వేమ్: ద్వేమ్: దేశ్వే ముష్ట్లి...; మ్యాంట్ ...; మ్యాంట్ ... వేతి కేమ్: ప్రత్తు...; అత్త శాత్రా నేరే! అమ్...; అదే...; మ్యాంట్ ...; పాల్ల...; వల....; బ్రక్ష....; దర్వే.....; ద్వావా .... ద్వావేతి కేమ్: మహ్మం...!

# అమ్ చక్రుష్ కార్ప్డ్...... త్యావాపృథివ్+ా

అను ఈ వధునారు వదములు వ్యగ్తిహ్యేలగును.

మణి[పభ:-

! అమీ— అమీ త్వా జహాతి (3\_2\_11-3); అమీవా ఇదమ్ (3-3-7-1).

2 చేక్షుష్— చేక్షుష్ వా ఏశే యజ్ఞన్య (2-6-2-1)

3 కార్టీ — కార్టీ ుఉంచానహావుపము ఇృతే (5-4-4-1; 6-6-1)

4 దేవతాళల్లున్— ఫింకరో దేవతా ళల్లన్ నక్త9మ్ [4-4-10 1].

ఇదట "దేవతా" శబ్దము పూర్వమండున్న "భల్లుస్" శబ్దము నేకే [ప[గాహ సంజ్ఞ వచ్చును. కానెచ్ రాడు. ఉదాహరణకు 'యద్ద్వితీయ ఎ సా భల్లుస్' [జీ 1.2-2] ఇవట భల్లుస్ మైదగ్రిమ కాడు.

న్ ముష్ట్లీ— ముష్ట్రీ కరోతి వాచమ్ [5.2-1 7; 6-1-4-3].

8 ఫీ— [వధ్తా ఉక్య మధ్య్ [7-4-11-k]

7 నాభి— రజతనాభి పైశ్వదివా [5.5.4]

8 వహాళ్ళవణి— వహాశ్యవణి వ్యహరత్ [6\_1-9-6]

ివసాి శబ్ద పూర్వకమగు " శ్రవణి" శబ్దమే ప్రగ్రహ అగును. "పశు శ్రవణి" ఇత్యాదులందరి " శ్రవణి" శబ్దము మైక్షగహ కాదు. ఈ విషయమును "వసా" అను విశేషణము తెలియచేయును.

9 ఆహానీ... ఆహానీ ద్యారిమాని [4-1-11-3].

්ට සෙන≥ූහි— → වේ බබ ව සෙන≥ූහි [1-4 12]

11 మమ్మినీ— మమ్మాయ మమ్మినీ [1-1-13-5].

12 సామనీ \_\_ సామనీ చ్రతిష్టి \_ [4-4-2 3] (1-8-13-8).

18 పై పైపీ... వలగహనా పై షైప్ బ్రాహ్మన్న నీ (1-3-2.2)

14 బడ్డపీ... ఐడ్లపీ తిరశ్పీ [8-2-1-5]

15 దర్వ్ ... దర్వ్ తీడిన ఆనని [2-2-12-7] [4-4-4-6]

16 జ్యాహైవృథివీ— ద్యాహావృథివీ ఏవ స్పేన [2-1-4-7]

ఇవేట 'వృథివీ' శబ్దమునకు పూర్వమందు ''ద్యాహ్ శబ్దమ్ యుండ వలెను. అట్లు కానిచో ''వృథ్వి'' లోని ఈకారమునకు మైగహసంజై ్వాదు. ఉదాహరణకు ''మహీ దౌgః వృథివీ చ నిశా" (వి.వి..ఏ.-ఓ) దౌgః ద్యావా శబ్దములు సమానార్ధకమ లైనను, వానీ ఆనుపూర్వియందు భేదమునృది గమక దౌృః తర్వాతననృ వృథివీ శబ్దను నకు [వ్గహాసంజ్ఞ వారించబడెను. కాగా, 'ద్యావా' పూర్వక 'ఎృధ్వి' శబ్ధమ్ [వ్రహా ఆగును.

13 మా[తము: పూర్వశృ⊪

్త్రాడ్య: - తకారేణాన్పాదిష్ట్ర ద్యావా వృథివీ ఇత్యస్మాత్ పూర్వ్లపి ఈకా రైకారో వావదా<u>న</u>ి (పగ్రహో భవత్, యథా: - యావత్ ... ) ఆవిన్నే. ...

### మార్వ≋≀ చ**∺**

మణి[పభ:\_

స్మూతమందల్ చేకారము ''అన్వాదీశో ఓ నృస్య" 1-58 స్మూతము ననుసరించి పూర్వ స్మూతమునుండి ''ద్యావా వృథిప్లీ" అను పదమును ఈ స్మూతములోనికి ఆన్వాదీశము చేయును. కాగ<sub>ే</sub> ''ద్యావా వృథిప్లీ" అను శబ్దమునకు పూర్వమందున్న ఈకార ఏకారా న్వదములు ప్రగహనంజ్ఞ కలవి ఆగునని సూతా9ర్థము.

ఉదాహారణలు :- యావత్ ద్యావా వృథివ్ మహ్జ్వా (3\_2\_6\_1) ఆవిన్నే ద్యావా వృథివ్ (1\_8\_12\_2) కాగ,

∍చటనున్న యావత్, ఆవిన్నే శబ్ధములలోని ఈంకార, ఏకారములు [ప[గహలగును.

14 సూత్రము : నరున్ధే నిత్యమ్။

త్రిళాష్య. — రున్ద్ ఇత్క్రైక్యన్లో ద్యావా పృథివ్ ఖత్యేతనాహైత్ పూర్పోప న (వగ9హో భవత్రి వశా....! నిత్యశబ్దం! పా పృక్షిందరి నిషేధార్థం! రున్దే... ; వీడాది (4\_38) (పా ప్రిం!!

ను రున్దే! నిత్యమ్∎

మణిౖిత: –

అంనగ ఘార్వ నూ[తమ౦డు చెప్పినట్లు "దా<sub>ల్</sub>వా హృధిమ్" శబ్దమునకు

పూర్పేమండున్నేను "టేశ్రీ" వద్దమునట్ (వర్సాహ్సర్క్ల రాదు. కమకనే "పేళానేవావేటశ్రీ ద్యాహా వృతమి గళ్ళే స్వాహిం" (శిశ్రహాలా) అనుబోట "టేశ్రీ" శిజ్రమునకు ప్రాగ్నహిచతేశ్ఞ రాజినీ తిళను తేశము చెబ్బామన్నడి.

ఆట్లయన ినరున్నో అనిన చాలదా: "నిత్యమ్" అని ఎందులకు: అనగ, ఉ త్రర్ త్ర చెన్నకోవు నూత్స్... లలో దేశోయేకై నను "అడ్డి" శ్వము నకు డ్రగ్ని సంక్ష్మ వచ్చుచున్న చో దానిని వారించుటకు "నిత్యమ్" అని చేస్పీపడినిని. ఉద్యోత్తోకు "వీడ్డ్నార్" కృష్ణాశ్స్త్రిలో యదా పరం (4.18) అను మాత్రమే చే 'యదా' శ్వ్యమ్నకు పాత్రము రమన్న ఈశార, వీశారము లకు వ్యగ్స్తానం జ్ఞ చెప్పబడినడి. దా వలన "రుస్థే యదా సహ్యమ్" (2.1.5.2) అను స్థలము ననున 'రుస్థి' శ్వ్యమ్నకు డ్రగ్స్తానం జ్ఞ వచ్చు చుండగ దానిని వారించుటకై ఈ స్కాతము నందు "నిత్యమ్" అనే మేప్ప బోడిను.

15 ဆုံးမျှနည်း: ဆိုပြီး လိုဆုံးပြီး လိုဆ်တစ် နှစ်ျှည်သည့် မှန်သွန်းစီး မေဆာစ်း။

హరీ: నహురీ: నహూత్: కల్ప్రియ మ్ర్ట్లీ ఆపృషత్త్, ఆహుత్:

ស⇔ៀស្ស:--

పై ప్రదేములలోని అంత్యేస్వరము విగ్రేహి కిగును. I హారీ— తే యుక్టా వృషత్ అభాతమ (4.6.9.4).

౭ నహురీ ... నహురీ నవరాధ్క్ (4- -11-1).

ిసహుర్'లో సధారమొందుకు: తీవ్స్ నిమార్వక్ "హుర్" శబ్ధమునకే బ్ర్మాగవా సంజ్ఞ. అన్యవర్హహర్వమగు "హుర్' పదమునకు బ్రగ్తికా పేర్ఞా రారాయ్ తి: - "వళం ఆహారి పాట్టుతు నై" అని శాఖాతితరముండున్నది. కమక అట్టి 'ఆహుదీ' లోని 'ఊకాళమునకు' మై(గహను హారిందులమై పహ్హాధ్యక "హురీ" అని చెక్పుబడినది.

## 3 సహూత్— సహూత్ వనతం గర: **(ఓ-३-1**4-1)ం

ఇచట నకారమొందుకు కేవల కోహూత్" శబ్దమునకు ప్రగ్నా సంజ్ఞను వారించుటకై, నపూర్వకముగ చేవ్పకుడినది. అనగి నమోర్వక్ కోవాళ్లో శజ్జమం ప్రగృశా అగును, ఇక్రము కాము. ఉబాశారక్షకు హూడ్ పున్రహ్హ హోత్ అని శాఖా గ్రమునందు కేఖదు. అచ్చి 'శాయంత్' శబ్దము ప్రగృశా కాదు.

4 కల్పయ స్ట్ర్ — అధ్యరం కల్ప్ యా స్ట్రీ ఉండ్డ్వర్ యా జ్ఞామ్\* (1-2-1?-2). 5 ఆవృషత్త్రీ — యున్హానృషత్త్రీ అభూతామ్ (4-6-8-4)

త హోర్వకి వ్యక్షత్ శేబ్దమ్ నేశి ప్రోగేహీ నొరెజ్జ్, ఆట్లా త్రేతా "వృషత్ స్థాల వృషత్" (పి-6 12) ఇత్యాది స్థలములందలి వృషత్ శబ్దతాండి ప్రాగ్రహిశర్మ్మత్ హీరోరించికోక్ష్ తోహ్లోకృఠిమాంగ్ వృషత్ శజ్దము మండికృశాహాస్త్ర చెప్పవడేడా.

## 8 පනාම්ය නම්කරේ එම මණිම එම (1.1 £-3-4)

ఇచటను ప్రగ9హాసంజ్ఞ "ఆ" పూర్వక "హుత్" శబ్దమునకే అంగును. శాఖా నైరమందలి కేవల "హుత్" శబ్దమునకు వేశిగి9హోసంజ్ఞ హీరించేబడినద్యీ.

18 సూ∟తము: హార్వశృే

[తిళాష్య:— చకారాన్నాడిశాత్ "ఆహంత్" ఇంత్యేతస్మాత్ పూర్వ చింకేర ఏకారో వా పదా\_నిః [ప[గ**హ**ి భవత్ః — యశాంక్- చింతో....⊪

ಘ್ರೆ8 ೇ ಬ⊓

మణ్యక్షర్ :-

శూగ్రమండల్ చగరము నుండి ముస్తున్నంది. హార్యా మండ్రమ నుండి ''ఆహుత్రీ' శజ్ఞమును ఈ న్యూతముత్తోనికి అన్వాదిశము చేయును. కాగ, ''ఆహుత్" శబ్దమునకు పూర్వమందున్న వదా న్రమగు ఈకారము, లేదా ఏకారము ప9గ9హ అగును అని సూర్తార్థము.

⇔దాహరణ:- ''పురోడాశ మేతే ఆహంత్ జంహోత్" (1\_5\_2\_8)≀ ఇచట 'ఏతే' లోగె ఏశారమ ్ష్గహం అంగును.

17 လ်ာခ9္သညာ: ဘာလဲလီ ခံဆဲလီ ဝီးထလီ။

ౖఊళాషుం:- వాననీ, తవనీ, రోడనీ, ఇంతేఖ్తాని ౖబ[గహనఁజ్ఞాన్ ఇవ\_ని యథా:- వాన....; నాజె....; ఇమ్...∦

**వా** నున్∣ తపన్∣ రోదన్∥

మణి[మభ:\_

వానని తవని రోడనీ.... ఈ పదా\_నౖములం**దు**న్న ఈశారము [వ[గహ ఆంగును•

ఉదావంరణ: \_ ఫాననీ — ''బాననీ ఇవ వివసానా" (1-5-10-1) తవనీ — ''సాజ్డీవ దిజ్ఞాశవనీ ఆవరున్దే" [6-1-1-2] రోదనీ — ''ఇమ్ పై రోడనీ తయోం! [5-1-5-4].

18 సూత్యము: పరశ్చు

త్రిభాష్య:\_ చరారాన్వాదిష్ట రోడాస్ ఖత్యేతస్మాత్పర ఈకార ఏకరో వా వదా మై: [మ[గహా భవత్రి యథా:- అన్ని... క

ಪರಃ! ಭ!!

మణి[పభ:\_

సూత్రిమందలి చకారము, [1\_58] సూత్రము ననునరించి పూర్వ సూత్రిమునుండి "రోదస్" అను వదమును ఈ సూత్రములోనికి అన్నాదేశము చేయును. కాగ "రోదస్" శబ్దమునకు పరమందున్నట్టి వదా\_న్త ఈకారము లేక ఏకారము [వ[గహ్ అగును. అని సూతా)ర్థము. ఉదా:- ఇద్రల రోండన్ వావళ్లో [1-7-13-1]। ఇదల వావళానేలో ని ఏరారము [ష[గహ ఆడును.

19 సూగ్రత్తును : వ్యవస్వాత్ భరిష్య స్త్రీ నికి పృథివీ 🗈

မြီးစားဆည္း – ဆိုႏွဆိုလွန္ခြဲမွဲ… မန္မာေႏွန္တြဲဆိုႏွင့္အေႏွ ဆိုႏွင်န္း ဆက္သား ျခည္႐ုံးဆစီး စန္ကာမ်ိဳး၊ လာဏုး – ဆႏွဆံ…..; မန္မေျွ …..; ထားႏွဆာ့…..; နား ရမီနီညီး။ ဝီಜ….။

వ్యచన్వత్, భరిష్య్ స్ట్రీ నం పృథివ్ ။

మణివ9భ:🛖

్ ఈ మహాడు పదములల్లో చివరనున్న ఈశారము ౖవగ్రహీ అగును. అమి మాతారిర్జాము. ఉదాహందణ:-

వ్యవస్వతీ— వ్యవస్వతీ సంవసాథామ్ (4-1-3-2). జిరిమ్స్ స్ట్రీ— అగ్నామ వర్శరిష్ట్రస్ట్ జ్యాత్రీతిష్ట్రస్ట్ (4-1-3-2). ని వృథిపీ — ద్యావా నీ: వృథిపీ ఇమా సందర్శమ్ (4-1-11-4).

స్టూత్స్మనునందు "నకి" పూర్మకమాగు "పృథివీకి కట్టెక్ట్మున్కే ట్రాగ్సహ సంజ్ఞ రావలెన్ను, కేశ్లల పృత్వీ శజ్ఞమునకాసంజ్ఞ ర్వార్గాడు ఆమ్మ అఖిట్రాయ ముతో "నకి వృథివీ" అతి అపడిచించుండాను. ప్రత్యుద్వాహనలు — "కేజతే అగ్నే వృథివీ మఖేశ్యకి" (4\_1\_11 4).

20 నూ త్రము: యో అట్రధేశాముర్ఫ్ తీ అన్య యం క్రన్లస్ ఛన్లక్ష్మ్ తే ఆచర్ట్లో ఆ గ్రైతానుఖ

త్రిళాష్య: — యే ఆడ్రేజా మీత్యేజా స్పృక్షు ఈకార్త ప్రాణేవా వదా నే ప్రగ్రహి భవతి: యథా: — యే...; ఆడ్రేజామితికేమ్: యేత్తే,...; ఉర్పీ....; తే...; ఆస్మేతి కేమ్: జే2వ....! యం....; కృష్ణసీత్ కేమ్: యమగ్నే....! ఛన్ద....; జేఆచ....; ఆచర స్థ్రీతి కేమ్: తేనో....! ఆ స్థరా....! တြီး မားဆျံခဲ့သားသော၊ ఉ႐ွိ၊ ခေါ် မာလ်၂၊ တာဝ ဧ၅ြွညီလီ၊ ထုညွှလွ်မီး။ ခေါ် မာဆစ်ကြို့၊ မာ ညှေ့တာ၊ သိမားလဲ ၊၊

သေးချီး[ဆုံభ∹—

"యే అ[పధేజామ్" అనునవి ఒక ఋక్కుయొక్క ౖపారంభమందలి పదములు. ఆట్లే ఉంద్వీ; శే ఆస్మ; యం ౖకన్డనీ; ఛన్దన్వత్సీ; శే ఆచర న్రీ; ఆ గ్రారా అనునవికూడ పేర్వేరు ఋక్కుల ప్రారంభమందలి పదములు. 'ఏశాను' ఈ ఋక్కులందలి ఈకారా గ్రై ఏకారా గ్రై పదములు ౖపగ్రహ సంజ్ఞను పొందునని నూతా 9ర్థము.

్ "యో అ[పథేతాకుమితేఖింం" (4-7-15-6) ఈ ఋక్కున**ందు** "యో" అను జడమే కార, ఇందను మూడు [వగ9ిహలు రలవు.

ఈ స్మూతమున ఋక్కుయొక్క తొలి రెండు పదములను చెప్పక కేవ లము "యే" అనియే చెప్పినచో యేతే పన్థాను.... (7-5.2-4) అను ఋక్కు కూడ గ్రహీంపబడును. కనుక దానిని వారించుటకై "యే అ[ప ధేకామ్" అని రెండు పదములను సూత్రమున చెప్పెను.

2 "ఉర్వ్ రోడెస్ పరివేశ్ (4.7-15.6) ఈ ఋక్కునండు మొత్తం నాల్లు ప్రగాహలు గలవు. అయితే ఇండులో 'రోడెస్' అనుదానికి 17 వ నూ త్రము చేతనే ప9గ9కంనంజ్ వచ్చుచున్నది.

8 "శే అన్యయోషణే".... (4-1 8-2) అందు రెండు ద్రాగ్రాలు కలవు. నూత9మునందు "శే అన్య" ఆను రెండు వదములను చెప్పక, కేవలము "తే" అని మా[తమే చెప్పినచో "శేడ్వర్గైన్స్టకవనోమహిత్వనా(4 ! 11.3) అనెడిఋక్కుకూడ [గహింపబడును. కనుక దానిని వారించుటకై "శేఅన్య" అని ఋక్కు యొక్క [పారంథమందరి రెండు పదములను చెప్పెను.

4 "యం క్రాన్సీ అవసా .... (4-1-8-5). ఇందు మరి రెండు క్రాన్స్ అవసా .... (4-1-8-5). ఇందు మరి రెండు క్రాన్స్ కలకు. సూత్రమున కేవలము 'మమ్' అని మాత్రమే చెప్పినచే "యం అగ్నే వృత్సు" (1-3-13-2) అను ఋక్కును కూడ క్రోహించవలన్ యుండును. కనుక దానిని వారించుటకై "యం క్రిన్స్" అను రెండు ఇదములు చెప్పబడెను.

5 "ఛన్లస్ట్ ఉషనా"... (4.3-1:−1) ఇందు ఏడు <sub>[</sub>వ∟గవాలు కలపు.

6 "కే ఆచర స్త్రీ.... (4-6-6-2). ఇందును ఏడు మైదగ్రహలు కలవు. ఆచ ర స్త్రీ అని ఎందుకు? ఆచర స్త్రీ అను వదము రేనిచో తేనో అర్వన్తో హ వన కాతకి (1-7-8) అను ఋక్కుకూడ [గహింవబడును. కనుక దీనిని వారించు టకై "కే ఆచర స్థ్రీ" అను రెండు వదములు చెప్పబడెను.

7 ఆ\_నైరా మ్<sub>.</sub>తా వరుణా చర**ైస్ (5—1—11-2). అ**ందు నాల్లు <sub>క</sub>్రమాలు కలవు.

21 స్కూతము: నోవ్యేస్త్రి

్తిఖాష్య :- ఏతాను ఋక్షు "ఉప్పీ" ఇత్యన్యా న్యక్షు పచా గ్ర మైగహో నభవతి! డు.భా:- మాతే..... ఉప్తికిమ్? యే.....≇

**ဂ**၊ ఉဆ<sub>ွ</sub>ာ်∎

మణిౖపథ: 🗕

"పూర్వ సూ త్రమువందు చెప్పబడిన ఏడుఋక్కు అలో "ఉప్పే" అను పదమందలి చివరి ఏకారము (ప్రగహ్ కాదు" ఈని సూ త్రార్థము. పూర్వ సూ త9మందు చెప్పబడిన ఋక్కు అయందుండుటచే "ఉప్పే" అనుధాగ్కి ప్రగహ్ సంజ్ఞ వచ్చుచుండగ ఈ సూ తముచే నిషేధింపబడినది. అయితే ఈ నిషేధము ఉపపూర్వక "స్టే" అనుధానికి మా తమ్మే. అట్లుగాక కేవలము "స్టే" అనినచో "ఉర్వీ రోదసీవరివకి" (4–7- ఏ–6) మం తములో నున్న [పతి—"స్టే" కూడ నిషేధించబడును. కానీ అది ఇష్టము కాదు. కనుకనే సూత9మున "ఉపస్టే" అని చెప్పబడినది. కనుక "[పతిస్టే" అనునది ప్రగహ ఆగును.

22 လောခ႑ိဿ : ဓာတာဆစ် ဆံွတ္ခုနား္မွာတာတာဗ။

్తిళాష్య:- ఇరావత్ ప9భృతి ≕ ఇరావత్తి శబ్దమారళ్య, ఆదాధార "దాధార" శబ్ద పర్క నృమ్కర ఏకారో వా పదా ను: [పగ9హో ళవతి: యథా:- ఇరావత్....∥

ရာတာဆခါ၊ ုုဆည္ချခ ျမ ျကာတ္ေကာ

మంది\_పభ:\_

ఇరావక్కివభృతి = "ఇరావ**త్" అను** శబ్దముతో మొ**డలయు,** ఆదా

ధార-మాధార్ పర్య న్యామం. (గల యజాన్సునందల్ ఖాగమున పదా నై మందల్ ఈశార్, ఏకారములు [ప[గ్రూలు అంగును].

ఈ నూత్రము ఓటెఓ 18-2 (ఇవాపుత్ చేశువుత్ ... దాధార్) అను యజ పుృవందల్ ఏకడ్డేశిఖాగమునందు చెల్లము అరు బ్రగ్రహలు గలపు, అం దల్లో కోడన్" అనుదానికి 17 వ నూ తముచేతను 'మనపే' అనుదానికి, చెప్పటోవు నూ తము (54) చేతను ్రమము గ ప్రాప్తి నిమ్ధవులు కల్లు చుంచెను: తోగం. తో నూ (తము మిగిలిన నాగ్గు పడములకు మా తమే ప్రగామం నల్జ్ విధిర్యాచన్నది.

23 సూ**త్రము: పూర్వజ్** ప్రభృత్యాక్షయమ్ఖ

్తాళాష్క్రి≃ హారక్టర్ (పత్పాతక్రాయాం, పరక్షన్ర ఈశార్, ఏకారో వా వదా న\_\* [వగ్)క్స్ భవత్≀ యహా ఆహార్ప్ మే...." (2 6–7.25)ః ఆజ్ వదం మర్క్ చాయాల్ ఉద్దేశ్

1 నమ మార్ష్మ.... ఇత్యాక్షర్మ్ 'అయం' ఆశ్మీతత్నర్మ్ న్లం స్ట్రాఫ్ తత్మానత్ని వ్రిష్ట్లు: కిం న స్మాక్ట్ ఉచ్చితే! భవత్వేడే ఉపబబ్దాన్ కిణాతి త్యాక్ "కృణుడ్మ సదనే" (4-11) అతి గహణస్య మెయర్గం స్మాక్ట్ తన్మాభూదితి! తస్మాదేతత్మనలమేతతూన్న తవిషయా న భవతి!

రి నను భవన్మతే2పి "పూర్వజే" ద్వాయ సంధవాత్ కృత వా గ్రమణముత్ నన్నికా: ప్రమానః! కిఇ్జ యు.కృఖ్కమంచ్యంత సమానమ్! మైదమ్! పూర్వజ్ ఇత్వదము[త కార్యభా క్రైన నోచ్యతే, యోన హినరు కృం ధవేత్! క్రిమం "పూర్వశృ ఆసౌ జే శబ్దిస్య" పూర్వజే ఏత తృ**థృత్తి ఉ**పలక్షణ⊸ **క్వ**నోచ్యతే:

4 నను తర్వి ఉపహూత అతి పదం అతిక్రమ్య అయమితి అవధిత్వేన కిమర్డమువ్యతి! "ఉపహూత" ఇతి పదానాం బాహులేయి అనన్న చేస్తేహే (1-25) ఇతి వచనార్ పార్శమికసైన్యవ [గహాణనిద్ది:! మైవమ్! "ఉపహూత" ఇతి పద్దగహణే త్రశుహత్రి గౌరవ దోషం! ఉపే త్యేతావన్మాత్రిస్య అది భూతన్య అంశన్య (ఇంగ్యాంశన్య) వదత్వం గౌణమ్! "అయం" ఇత్యన్య తు ముఖ్యమ్! "ముఖ్య సంఖవతి నగౌణం" ఇతి నియమార్, అయమితి యుక్తం గర్శహణమ్! నను ఏతేసైన న్యాయేన అధ్యావధిరనువపన్న తా! నాఒయం పథ్య! ముఖ్య సంఖవాఒబావార్! తథాహి.... "హ్వయత అతి ముఖ్యే స్వీకృతే అఖివిధి న్యాయేన తస్కావి గ్రాహణం స్యాత్! తచ్చాఓని స్థమ్! "ఆశే సమావ పదే (4-34) ఇతి వచనాదేతదనిష్టం మా ఖోబీదితిచేత్ "హ్విక్ శనాద్ధి వంకన్య దూరాదన్పర్మనం వర" మితి న్యాయాత్ "హ్వాయత" అతి ఉన్నారి, తవ్య నిషేధ కథనాదపి తదన ద్భారణమేన రమణియమ్! అతి ముఖ్య సంఖవాఒభావ స్థదవస్థ ఏవ! తస్మాదన్మన్నానేంద్రి అనుపపత్తి లేశో నా స్థి !!

పూర్వజే≀ [ప**భృతి** ఆలు అయుమ్ ∦

మణి్ౖవభ:-

పూర్వజే మొదలు అమం శజ్దావ్మువరకు గల యజాన్ను (2-6-7-5) నందు వహెక్షమందున్న ఈకార ఏకారములు వ్రకాలు అగను. అని సూత్రిశావము. వస్తుత నూ తమ నకు విషయమగు యజార్భాగము — "హ్వాయతే పూర్వజే ఋశావరీ ఈక్యాహా పూర్మజే హ్యీతే ఋశావరీ దేవీ దేవ పుత్రి శిశ్యాహా దేవీ హ్యీతే దే పుట్తే ఉవహాళ్—యమ్" పై యజన్ను నందు ఈకార, ఏకారా గ్రములగు వదములు మొత్తం వది కలవు. ఈ పదించికి ఈ నూ త్రమ చే బ్రక్టగహానంజ్ఞ విధించబడెను. చెప్పబడెను. ఇంత టితో నూ తక్కనరణమైనది.

ఇకనిపుడు భాష్యకారుడు తన వ్యాఖ్యలో కొన్ని సంద్రిహాములకు సమా ధాన మలను చెప్పాచున్నారు. సూత్స్మ నందు కొండు "హార్జ్జీ" శ్జ్ష్ము అన్నవి. కానుక ఎచ్టి నుంచి గ్రామించవలెనని సందేహాము. అయితే నూత్స్మలో "ఆజ్" అను నిపాతకు యిచేట "మర్యాదా మామ్" (తేశవినా) \* ను అర్థము కల్లీనడగుటచే మొదేటి పూర్వజే ఇదేమ ను, చ్వర "ఆయెచ్బ" ఇదేమ ను వడేట్, మిగ్టిన భాగమునంతను గ్రామించవలెను.

తాలి పూర్వజే శబ్దమునుకూడ ఏల్రిహించరాడు. గ్రహించుట అనవ సరము. పూర్వజే కృణుధ్వం సదనే (1-11) అను సూర్తము చేతనే "పూర్వజే" శబ్దమునకు వ్యగ్రహత్మము రాగ మరల యిచట్రహణమనవ సరము గద.

ప9శ్ౖు: – అడ్డైనచో స్కాతమండ "పార్మజే" శ్డ్షి యనవసరము. "ఋతావర్' లోన్ 'వర్' శ్ద్ధము మొదలగు అన్ స్కూతమునుదు చెప్పి నచో చాలును గద?

అట్లు కాదు. నూ తమునందు "వర్ అననది రండు స్థలములలో కలడు. కనుక ఏ "వర్ శఙ్ఘమును గ్రహీంచవలెనను సందేహము కలుగును. అప్పడు "పన్దేహ్" (1-25) అను నూ త్రమ చే రెండవ వర్శఙ్ఞమునే గ్రహీంచినటో, పూర్వ 'వర్' శఙ్ఞము నకు బ్రాగహ సంజ్ఞారాదు. అట్ల రాకుండుట యష్టమ కాదు.

ైవక్స్ :- అంలాగైనచో, నూ తమ నేందు ౌరండు "ఫూర్హే" పడములు ఉన్నవి కడ. మరి యిచేట కాడ మా గడ్డు నేందు బెప్పిన దోషన లె యిపుడు మీకను వచ్చుచున్నవి కడ.

అట్లు కాదు. స్కాతము నండలి 'ఫూర్వజే' శబ్దమునట ఫూర్వెపుందున్న "జే" శబ్దము (ఫూర్వశ్చ అసౌ జే శఙ్దశ్చ -పూర్వజే) అని అధ్దును ఒప్పె దము. అంపుడు మా శజ్మున నందిహమునకు, దోషములకు ఆస్కారము లేము.

్పశృ :- ఈ తైరావధిగ "ఆయం" శఙ్ఘమందుకు: 'ఉపహూత' శజ్ఞమ లోని 'ఈవ' శబ్ధమువరకు అని బెప్పిన చాలును గద: ఏలయన చివరి ్వైగహాకు డగ్గరగమన్న పదము "ఉప" ఁగును కాని "అయం" కాదు గడ: నిజమే కాని 'ఉప' అనునది స్వతంత9పదము కాదు. మరియు నది గొజము. "ఆయం" అనునది స్వతంత9 ప్రధానపదము. స్వతం త్రిపద మండగ గొణమును టెగిహించరాదు కడి: పోనీ "హ్వాయతే" అను పదమ నే తాలి పవస గ ౖగహించి, "ఆజ్" ఉనుదానికి ఆభివిధి÷ని లధ్దు చెప్పినచో "హ్వాయతే" ను కూడ ప్రకాగా స్ప్రకరించవలెను. కాని అది ఇష్టము కాదు

ప9ిశ్మ :- ''హ్వాయంతే" ను పూర్ప్ పదముగ గ9హించి 'ఆజ్' నకు ఆభి బిధ్ ÷ర్థము చెప్పినను, ''హ్వాయంతే" అనుదాగికి ఈతే సమానపదే (4\_-[4]) అను నుం,తముచే నిషేధమును చెక్పుకొనవక్పను గడం

అట్లు కాడు. అక్కరలేని కొడమును \_గహించుట యెండలకు; నురల దాగికి నిష్ధము చె≎్పుబెందులకు?

'ఈడును <sub>!</sub>తొక్కనేల కాలు కడుగనేలు" అను సామొతనన పరించి, దా**గ్ని** వదలిపేయుము.

ఈ విధముగ సూత9ను నండల్ ఆపత్పడము సార్ధి మంగ్ ఆత్రాష్ట్ర రత్నకారుడు సృష్టవరచెను.

ఈ విధమగు చర్చను ''విజ్నీ" పండితుడు ''ఉక్కరలేన్ నోది" అన్ నిరనీంచెను. కాన్ అతళ్ళేమి తెళ్యును ఖారత్య వ్యాఖ్యనళి. విద్యా ర్థికీ ఈ విధమగు అలో చనా శ\_క్త్సీ, న్వయము గ విమర్మించగల శ\_క్తి యుక్తులను క9మ గ్రమముగ అలవాటు జీయుటకు, మందమధ్యమాధి కారుల మేధను పదును పెట్టుటకు ఈ విధమగు శిశ్రణ ఆవనరమన్ మన పాచీనుల అళ్ళిపాయము. గనుక అవకాశమున్నంతలో యూ విధమగు విన్యానములను వ్యాఖ్యాకారులు జీయుట పరిపాటియే!!

24 నూ త్రము: ఇమే గర్భముపై వరేసన పరః 🛚

ဗူဆီး၊ ကတ္မွည်း၊ ఉప၊ ఏဆ ဝေဂ်းဆ၊ ဆပ§။

သဂ်း[ုံဆઇ:\_

'ఇమే' ఆను పదము, గర్భం, ఉప, ఏపరోసేన ఆను పదములలో దేనినైనను షరముగ కల్గియున్నచో ''ఇమే" లోని ఏకారము ''టైగ') ఈ" ఆగును.

ఉదాహారణ:- "యది మే గరృమదధాతామ్!" (3-4-3-2). "₃మే ఉవవరై సృతః!" (6-1-3-1) "ఇమే ఏవ రోననా2న ౖి!" (6-3-11-3)

సూ త్రమువండు 'ఏవ రెస్న' అని రెండు వదములు ఎండుకు? కేవలము 'ఏవ' అని ఒక్క వదమును చెప్పిననేమి: రెస్న అని తేనిచో "⊕మ ఏవా సైఖలోకా (2-4-10-3) లోని 'ఇమ్'కు కూడ [ప[గహాపంజ్ఞ పచ్చును. కాని అది అనిష్టము. కనుక అట్టి స్థలములండు ''⊕మ్" అనుదా ికి [పగ°ృకం సంజ్ఞను వారించుటకై ''ఏవ రెస్న" అను రెండు పదములను చెప్పెను.

వ్యాఖ్యా నమున "ఏపం పరం" (పీటినీ పరముగ కల్లీనే) అని ఏప కారము ఎండుకుం అట్లా పదనీర్ధేశము చేయనీచే "ఇమ్" అను పదమునకు నర్వత్రి ప్రిగ్రిహ సంజ్ఞ వచ్చును. ఉదాహారణకు :— "అధ్వ రైవ్యా వా ఇమ్ బేవాం?" అనుచేట "దేవాం?' అను పదము పరముగ నున్న ను ఁ అమ్' [ప[గహ ఆగును. కానీ యది ఇష్టము కాడు. కనుక ంఈ పదములు పరముగ నున్న చో" యనీ పదనీర్ధేశము చేయబడినది.

25 నూ త్రము: \_ క్రూరమాప: నజాడ్న్రహ్మజైతేషు చ#

[తిభాష్య:.. 'ఇమే' ఇతి •చ' శజ్జ్ 2 న్వాదిశతి! కూర్రమ్, ఆపిం, సజాం, బ్రిహ్మజ ఏతేష్యనువా కేషు "ఇమ్" ఇత్కర్త్య స్వరం పూర్ప్ క్డ నిమిత్త్యాపై భావేఒపి ప్రిగ్రహో భవతిం కూరిర....; ఇత్యత్రి యథా రోద..... ఆమో.....; ఇత్యత్ర.... ; ఇమ్.....; సజూ.... ఇత్యత్ర యథా ఏతశ్చ.... బబ్బు....; ఇత్యత్ర యథా నమీ మే..... జీఒతికిమ్ం బ్బహ్మ.... ఇత్యత్రి [తయ.....; ఇత్యన్య పర్తిగ్రిమాత్యం మాభూదితి⊪

သမီးမြှန¢:\_

## စြာ မြို့ဝီလာ ညြာမီအစား

కూ 9 రమ్, ఆపః, సజూః, బ9హ్మజ, ఏతేషు, చ

్రారమ్; ఆపు: సజాంక; బ్రహ్మజ — అనెడి పదములతో ౖపారంభ మగు ఆనువాకములందలి "ఇమ్" అను పదము, పూర్వ నూ తమ న చెప్ప బడిన నిమి\_త్తములు లేకపోయినను, '[ప[గహ' ఆగును.- ఆని నూ ౖతార్థము. నూ ౖతమందలి 'చ' కారము పూర్వ నూత ఏమునుండి 'ఇమ్' అను పద మందు అన్వాదేశము చేయును.

- కూరమివపై.... (5-1-5) అను అనువాకమునందు మొత్తము మూడు 'ఇమే' పదమలు కలవు. "రోడస్యోరిత్యా హేమేపై రోడసీ" (5-1-5-4).
   ఇట్లే మరిరెండు 'ఇమే' పదములు కలవు.
- 2 ఆహోపరుణన్య పత్నయం.... అను అనువాకమున (ఫ్.ఫ్4) మూడు స్థలములందు 'ఇమే' అను పదములు కలపు. "ఇమే ఏహోపడత్తే" (ఫ్-ఫ్-4-1).
- 3 నజూరబ్ద.... ఆను ఆనువాకములో (5 6-4) ఒకే యొక మ**్రతమ**న "ఏతశృఖాము అశ్వినా సంవత్సరక" ఆను స్థలమున "ఇమే" అను పదము కలదు.
- 4 బ్రహ్మజజ్ఞానమ్.... (5-2-7) అను అనువాకము లో ఒకేయొక "ఇమే" అను పదము "నహిమే యజాహె స్త్రమర్హ తి" (5-2-7-4) అను మండ్రములో కలదు.

అట్ల ఈ అనువాకములలో నున్న "ఇమే" అను పదములన్నియు '[పగ్రహి' సంజ్ఞ కలవి ఆగును.

సూ త్రమున "ట్రాఫ్లు" అనిన చాలదా: ట్రాఫ్లుజ్ అని ఎందుకు: కేవ లము "టాఫ్లు" అని చెప్పినచో ఆ పదముతో టెారంభముగు ఇంకొక అను వాకము కలదు. "టాఫ్లు పెదినో పద్వృద్భిక" (2\_6\_5). దీనియందరి 'ఎమీ' పదమునకు కూడ 'ప్రగాఫీ' సంజ్ఞ పచ్చును. కనుక ఆచట ఈ సంజ్ఞను వారించుటకై "టాఫ్లు" అని సూత్యమున చెప్పబడెను. 26 సూత9ము: పూర్ణేచ#

్తిఖాష్య:— •చ శబ్దో [బహ్మ జజ్ఞాన మిత్యన్వాదిశతి! పూర్ణే ఇత్కైన్య న్వరః బ9ిహ్మ జఞ్ఞాన మిత్యనుమాకే మైగ9ిహో భవతి∥ యుథా పూర్ణు అన్మి నౖనువాక ఇతికిమ్ః బూ... ః

పూర్ల్లే చ

మణి[పభ:\_

ఇంచట 'చ'కారము పూర్వనూత్రమునుండి, నూ తమం. (1-58) నన నరించి ఒహ్మ జజ్ఞానమన అనువాకమును ఆన్మానికు చేయాను. ాగం "బహ్మ జజ్ఞానమ్" అను ఆనువాకమునందు "పూర్ణే" అను శబ్ధములోని ఏగా రము బ్రాగ్రిహం అగును— అని నూతా 9ిర్ణము. ఉదాహందణము:

పూప్డే ఉదదాతి; పూప్డే ఏపైనమ్ (5\_2\_7\_4). ఒ9హ్మజ... అను బాకమని నిర్దేశము చేయుటచే, ఇతరానువాకములందున్న "పూర్డే" న ప9గ9పా నంజ్ఞ రాదు. "మోపైపూర్ణ ఆనించతి" (7\_5\_6\_1) అన.నఓ బ్రత్యుదాహరణము.

27 సూత్రము : దృధే။

ြု®စားရွဴး:— "ထွေျဖာ်" အေမွန္အားႏွစ် ေနာ္လွန္အေႏွင္းအေပးျဖဴ ျွန္႔မွဴး" စုန္း တယ္မာ— ထီးನ....။

ದೃಢಿಗ

మణ్టిపభి: --

డింది సూత్తిము: ఘ్నీ చ[కే పపరోంగ

မြီးစွားဆ≾ွ: − သီးသွေ့, ဆ[်ာ, ဗမီးႏွစ်ဆော်ဆိဆ်စံပုံဆက်မှတာ တေးဆမ်း။ဆား \_ွာ္ှ…

చ\_కే....; వవరేతికిమ్? యుడ్వి....; సమి....; ఘ్న్లీ, చౖకే ఇతి కిమ్? శక....; యే....∎ పకారు వరుం యాఖ్యాం తే. వవరే∎

ఘ్న్గ్ చక్కి పవరే။

మణిప9భ:--

ఘ్నీ, చ**్కే అను పదము**ల తర్వాత పూరమున్నచో **(ఈ పదములు** పవరములగుచ్ ) ప్రియందల్లి "ఈకార ఏకారములు <sub>(</sub>ప<sub>ట్</sub>గహంగును. అనగ ప్రిక్ "ప" పరముగ నున్ననే <sub>(</sub>పగ9హత్వము వచ్చును. లే**ని**చో స్మీనికి (పగ9హత్వము రాదు. ఉందాహంరణ:

- 1 వార్స్ట్ఫీస్మహర్లమాసే (2-5-2-5)
- 2 చ\_కే పృష్ణాని (6\_6\_8\_1)

ఇక వీనికి చ్రత్యుదాహరధములు :....

- 1 တာရွတော်ဆိုး ဆင်္ချိုသည္တဲ့နှစ် (6.1.6.7)
- 2 సమిఖానచ{ కే నీబా తమ్ (1\_2\_14\_2)

ఈ యుదాహరణము లలో మ్మీ, చైకే అను పదముల తర్వాత 'పోకారముతేదు కనుక ఆచటన న్మ "మ్మీ" చైకే" లు [షగ్రహాలు కాపు. ప పరమనగ పూరమును పరమందు కల్లినది అని అధ్యము.

19 నూ త్రము: న్వత్#

్తిళాష్య: – న్యశ్ ఇత్య న్య స్వరక్ష్డ్రహో భవతి! యాథా ఓం....; వృధ....; వకారేణ కిమ్మ్ కర్ల.. జ

న్వత్త్మ్

మణిడ్రభ :-

పదా గ్రామందున్న 'న్వత్' లోని ఈకారము [ప[గహ అగును. ఉదా: - "ఓమవ్వత్ తేడ్స్మెస్! (2.6.9.5) "వృధన్వత్ మావాస్యాయామ్! (2-5.2.5) సూత్రిమునందు - న్వత్ అని ఎందుకు: 'వత్' అనిన చాలదా: ﴿ట్లై కాదు. కేవలము 'వత్' అని యున్న చో "కర్ణకావత్యేతయా" (ఫ్-4 7-3) (కర్ణకా వత్ ఏతయా) ఇత్యాదులందు ఉన్నవత్లోని ఈకారమునకు కూడ బ్రాగ్ర హత్వము వచ్చును. అది యిష్టము కాదు. కనుక ఇటువంటి స్థలములందు "వత్'కు ప్రగ్రిహత్వము వారించుటకై సూ తమునందు "నృత్" అని చెప్పెను.

30 నూౖతము: పపరో న≇

త్రిఖాష్య:- సాన్న్ ధ్యాత్ .న్నత్' ఇత్ లభ్యతే! పవరో .న్నత్' ఇత్య నైన్య స్వరం (వగ్రిహో నభవత్) యథా.... మూర్డ....။

పపర81 న ∦

ಮಡೀವಘ:🗕

172

సాన్ని ధ్యబలముచే పూర్వ నూ తమునుండి "న్వతీ" అనునది ఈ సూ తములో నికి అన్వాదిష్టమగును. కాగ పకారమును పరమందు కల్గిన "న్వతీ" పైగ్రహకాదు.

ఉదాహారణ: — "మూర్థన్వత్ పురోనువార్యా భవతి" (2-6-22) ఇచట "న్వత్" తర్వాత వర్రమున్నది శనుక, ఇచట "న్వత్" ౖషగ9హ రాదు. రాగ ఇది పూర్వ నూత9ము.నకు ఆవవాదయుగునుు.

31 నూత్రము: సమీచీ జ

త్రిఖాషు;:– 'సమీబీ' ఇత్క న్యాస్టరి ౖవగ్రిహో భవతి≀ యధా సం....; వశుౖ.....∎

సమ్మీచీ 🛚

మణి[పభ:⊥

'సమీచీ' అను వదము లోని ఈకారము ప9ిగ**9హ** అ**గును.** 

చాచావారణలు:- 1 నమ్మీ రేత: సిళ్ళత: (5-5-4-2).

2 వశ్చాత్ నమ్బీ తాభిః (5\_2-3\_5).

ခြဲ ရီ သိသ ျှင်္ခာမီ စာစုန

32 మం త్రు: నఫరో ను

త్రిభాష్య:- సా**న్నిధ్యాత్ "**నమ్మీ" ఇత్ లభ్యతేం నఖలు నమ్మీ ఇత్క్రాన్య న్వరం నకర పరం [పగ**్రహో భవ**త్యి యథా.... న**ు....**။

నపరః≀ న ⊍

သက်¦ေဆံ¢ :\_

సాన్నిధ్యబలముచే ఈ స్టూతములో డికి పూర్వనూత్రిము "సమీచి" అననది అనవృత్తి ఆగును. కాగ "నకారమును పరమందు కల్గిన 'సమీచీ' శబ్దము (ప[గహం కాడు॥ అని సూతా 9ిర్థము. ఉదాహారణ:— సమీచీ నామా 2నీ (5-5-10-1).

33 సూౖతము: బీయుౖతృపరః⊪

్తిళాష్ట్ - చేసి ఇత్య న్యైస్వరికి, చయత్ి వరికి, మ్మవరోవా మగ్రహికి స్యాత్: యథా: - ఐక్ష....; పా....! ఏవం పర ఇత్ కిమ్? బా.. !! తకార రేఫాభ్యాం కిమ్? గా....; పా....క తస్మా....!! చీత్ కిమ్? యద్....; వ9జ....!!

ညီ၊တသစ်၊ ျုပ္၊သံဝ း။

మణిప్పథ:-

ంయంత్' అను వదముగాని పరముగనున్నచో పదాన్తమందలి ంచీ డగ్రహ అగును. అనగ ఈకారమ నకు మైగహ నంజ్ఞ వచ్చును. అని నూ తార్థము.

ఉదాహారణలు:- ఇక్షమ్ తెరశ్స్ యదాశ్వవాలకి (6-2-1-5). ప్రాచి ప్రేతమధ్వరమ్ (1-2-13-2; 6-2-9-3).

తిరశ్భ్; ౖపాెచ్లలోని ంచ్' యుందల్ ఈకారము ప9ిగ9హ యుగుచున్న డి. (తిరశ్భ్ యక్ ఆశ్వవాలః॥ ౖపాెచ్ ౖద ఇంఈం) ఇక**ని**పుడు కొన్ని సందే**హములు** నమాధానములు.

[వశా:- యంక్ ఆంగ్రియే యుండవలెనా; ∙య' అంగ్ యున్నచో చాలునా: అట్టే ∙(ప' అంగ్ యుండవలెనా; ∙ప' యంగ్ యున్నచో చాలునా:

సమాధానము: \_ పదాన్రమందరి బీ' తర్వాత బయక్' అనియే యుండ వలెము. అట్లుగాక య' మాత్రమే యని చెప్పినటో, "గౌర్హృతాబ్ యజ్ఞో దేవాల జిగాతి။ (2.2-7.4) ఇత్యాది స్థలములలోని బీ, లోని ఈకారము కూడ ప్రగహ అగును. కానీ అది ఇష్టము కాదు. కళక అట్టి స్థలములలోని బీ, ఓ ప్రగ్రహత్యమ ను వారించుట్కై స్కూతమునందు బయక్, అని చెప్ప బడినది.

అట్లే నూ త్రమున 'వ, యనీ చెప్పినచో, "తె?ైత్ పెళ్చెత్ పెళ్చి తృక్కన్నా సై (ఫ్-3-7-3) ఇతాక్టె స్థలములందున్న 'చీ, లోనీ ఈకారమునఓ కూడ (పగ9పాత్వము పచ్చును. కానీ అది ఇష్టము కాడు. కనుక అట్టి స్థలములలోని 'చీ, కు (ప్రకాతక్షమును వారించుటకై సూ తమున నృష్టముగ 'ఫా), అనీ చెప్పటడెను.

్వశ్జ :- ముంత్, ్వ, ప్రినికి పూర్వమందు చకారము కంటె భిన్నమగు హల్లుతోకూడిన ఈకారము న్నచో అట్టి ఈకారమునకు ప్రి\_గహసంజ్ఞ పచ్చునా? సమాధానము :- రాదు. అట్లు ప్రత్తి ఈకారమునకు పగ్రహసంజ్ఞ పచ్చు ననినచో "యుడగ్నిర్వజ ఏకాదశనీ యుడగ్నా (ఫ్.ఫ్.7.1) మంత్రములోని ఎకాదశనీ, అను పదములో చిపరనుప్ప చీ, లోని ఈకారమునకి. ప్రగహసంజ్ఞ పచ్చును. కానీ యుద్వము కాదు. కనుక కట్టివాటినీ వారింట టకై చీ, లోని ఈకారమునకే యుత్, కమ, లు మాత్రమే పరముగనున్న నే చీ, లోని ఈకారమునకు (ప్రగహ సంజ్ఞ పచ్చును.

34 సూడ్ము: ఆన్మహ్మీ

ైత్ఖాడ్య :- ఆంగ్, అత్యేతర్వి లేప్ట్ మహీ \_గహణేడ్ న్య స్వరం ప9గ9హం స్యాత్∎ యథా :- మహా....; ఆన్ అత్ కేమ్: మహీ....॥ ఆశారేణ కేమ్: భాయ....॥ ఆస్! మహీ ి

သားရီုပ်ဆုံ :ـ−

పూర్వ పదా న్రామందు 'ఆస్' (ఆకార నకారములు) ఉండి తర్వాత మహీ అను పదమున్నచో, మహీలోని ఈకారము ట్రాగ్సహ ఆగును.

ఉదా :- "మహాన్ మహీ అ∑్యఖాయంద్" (2-3-14-6)

ఇచట మహాన్లో**ని 'అ**న్' తర్వాత మహీ యున్నది. కనుక మహీలోని 'ఈ'కారము [పగ9పా యగుమం. 'ఆన్' ఇంతి కిమ్? ఆన్ అంని ఎందుకు? కేప లము 'మహీ' **అని**న చాల**దా**? అట్లు కాదు. ఆన్ పూర్వమందు లేనట్టి కేవల 'మహీ' శబ్దమునే చెప్పినచో అందలి ఈకారము [పగ9హం కాదు.

ఉదా: \_ "మహీ దౌర్యం వృథిపీ చనం" (3\_3\_10\_2) అత్యాదులందల్ 'మహీ' లోని ఈకారమునకు మైగ9హసంజ్ఞను వారించుటకై 'అన్' పూర్వక మగు 'మహీ' యని చెప్పబడెను. 'అన్' యనియో యుండవలెనా? లేక అతర వర్ణములతో కూడిన నకారముండిన చాలునా? ఆకార పూర్వక నకారమే యుండవలెను. లేళిటో "వయునా వడిక ఇన్ మహీ దేవన్య (1\_2\_13\_1; 4\_1\_1\_1\_2) అనువానిలోనున్న 'మహీ' లోని ఈకారమునకు కూడ మైగహే సంజ్ఞ వచ్చును. కనుక ఆట్టి అనిష్ట స్థలములలో ప9గ9హసంజ్ఞను వారించు టకై ఆశార పూర్వక నకారమని చెప్పబడెను.

35 నూతము:- పత్ శర్తింగా

్థిభాష్య:- 'పత్' ఇత్యస్య యుత్ర యుత్ర శ్రీతింది కొత్త త్రత త్రత్రవగ్రిమాత్యం విజ్ఞేయమ్! యధా: దౌక్తి పత్...; శుధస్పత్....; శుర్శతి రెత్రి కిమ్ర్ట్ యమ్....; ప్రియ.... ఇత్యాదావప్ వదై కదేశే [వగ్రిహంత్వాయు!!

ងៈខាំ [ស្ខះ ា

మణి[పభ:\_

ఇంతపరకు వృష్ణపడములకు సంబంధించియే ప9గ9హత్వము చెక్ప బడెను. ఇపుడు వృష్ణపదమునకే కాక, ఆపదము సమష్ణపడైకదేశియై నను ్ర్డ్రహత్వము వచ్చు స్థలములను వివరించుచున్నారు. "దత్" అను శబ్దము ఎచట వినిపించినను, అండళ్ ఈకరము (వగ్రహం ఆగునుం. అని ాతా9ర్జమ. ౖతతి ఆనగ శ9వణము.

### **ఉదాప**ంరణ :-

1 ద్వా వత్ విన్నత్ (6.6-4 కె) ఇచట 'పత్' అని వృ స్థాపడము.

5 ( ) Y

- డ్ శుధనృత్ ఇదనుకూమ్ (3\_2-8\_8) ] ఇచట 'పత్' శబ్దము 3 ప్రియమిన్దా? బృహానృత్ (3-3-11\_1)] నమా సైక దేశము.
- 4 ఆశిరా దంపతీ వాను మశ్నుతః (3-26-4) ఇచట పదైకదీశము. ఎచటనై నను 'పత్' లోని ఈకారము ్రష్గహాయే యగును.

అటపైన చెప్పెడి సూత్ములు కేవల వృద్ధపదములకే కాక, ఆ ఆనుహార్వియున్న పదైకదేశములకు కూడ వ్రవ్రించును.

శ్రీ సూత్రము: గ్న్రీ!!

ု**ခဲ့စားရွႈ:**- ဂ်ီ္ဂ္က မာမီ ုဆံဂ႑ိဘၱ္ စုံရမီ။ လာတာ- မာ<u>ု</u>က္သံ....; စီက္ရွ္....။ గ్నీ 🛚

మణిప9భ:-

భూర్పై సూబైతము నుండి 'శ్రీజిం, అను పదమ*ా*ను ఈ సూబైత**ములో**నికి ఆన్వాదేశము చేయవలెను. కాగవదా\_న్తమదు వినిపించెడి "గ్నీ" అను దానిలోని 'ఈ,కారము <sub>ట్</sub>దగ**్రహ ఆ**గు**ను.** 'గ్నీ, అనునది పడవువనక్కర లేదు. పదైకదేశియైనను అందల్ 'ఈ,కారమునకు (పగ9హాసంజ్ఞ వచ్చునుం

### ఉదాహరణలు : —

- 1 ఆ న్రాగ్న్ పశానామ్ (1\_6.7-1).
- 2 విశ్వామి[త ఒమదగ్ని వశిష్ట్ర (3.1-7-3; 5.4-11-3).
- 3 ఆంధా సవత్నా నిందాగ్ని మే (1-6-4).

∤7 నూ త్రము: నహిపరిఃు

త్రిఖాడు.:- 'గ్నీ, ఇత్ సాన్ని రాక్ట్ల ఇక్తే! న ఖలు 'గ్నీ. ఇత్ పదా ో

## <u>මී මී</u>රීරා [ බිවීම අතු

"హిం" వరిశ్¦క్ష[గహింత్ భేవతి! యథా:- ఐస్ట్రాంగ్త్రీ....! ఏప౦ కర ఇత్ కిమ్: ఇన్ట్రాం.... అత్తి శాఖా\_న్రేంట్

ను హి∶ు వరః∄

သက်∥ြုံဆ≪∹-

సాన్మ్మధ్యబలముచే ఈ మాత్రముతోనికి 'గ్నీ' అమనడి అన్నాధిష్ట మగును. కాగ, "వదా\_శ్రమందరి 'గ్నీ' కందె 'హీ' (హకార ఇకారములు) పరముగనువృచ్ 'గీశ్లీ' లోని ఈకారము [ప[గహ కాడు." అని సూతా?) రాము.

హార్య నుంత్రిము 'గ్నీ' ఆనుదానికి నామాన్యమ గే నర్వత్స్ ప్రగిహం సంజ్ఞ విధించుచుండగ ఈ నూ తము వృత్యేక స్థలములందు ఈ నంజ్ఞను 'గ్మీ'కు నిషేధించుచున్మది.

ఆంచార్య :- 'బ్రూన్స్స్ హి బాక్షన్స్తాయ్ (ప్.పే 8—2). ఇచ్ట 'గ్నీ'లోనో ఈకారమ్యనకు [వగ9హానంజ్ఞతేదు.

సూత్రమునందు 'హి' అనీ ఎందుకు: 'హ' అనినే నేమి: సూత్రిము నేందు 'హి' అని లేనిచో శాఖా నైరమందున్న కాఇంటాన్ని కావామ హి" అను స్థలములలో కూడ 'న్ని'లోని ఈకారమునకు టైష్ గహత్వము వచ్చును. కాని ఆది ఇష్టము కాదు. కనుక 'న్ని' తర్వాత 'హీ' (హకార ఇ రమంలే) యుండవరెను. అట్లోన్నైనే 'న్ని'కు [ప[గహాత్వము హెరిరచబడును. అతర స్థలములందు 'న్ని'కి [పగ్రహాత్వము హార్వనూ తముచే సిద్ధించును.

38 స్మాతము: వీడ్వారౌకృష్ణశృరావోయదా పరణి

త్రిఖాష్య :- బీడ్....; ఇత్యేవం వరో ఈంకార ఏకారో వా వదా <a>డ్కి ఓప⊦గహో భవతి: యథా.... ధిష...... డికారేణ కిమ్: ఉప..... దేవీ...... రావిత్ కిమ్: దానై..... యజ....; వినర్గణ కిమ్: చాతానై... ⊫ వివ....; 'రావ' ఇత్కిమ్: రాయే..... అజ..... నను ౖశౌ. .. ఇత్యత్ ౖవగ్రిహంత్వం కిం నస్యాంత్! పద గ్రిమాణిషు పదం గమ్యేత (1-50) ఇత్ వచనాత్ న భవత్తి ౖబూ ముం!!! ప్డ్, డ్నాకౌ! కృష్ణః, చరావుః! యదా! పరః⊪ మణి(పభ:\_

పీడ్, ద్వారె, కృష్ణక, చరావక, యరా— పీనింతో ఏ వదమునై నను పరముగ కల్గిన పూర్వ పదా\_న్నమందర్ ఈకార ఏశారములు మ్రక్సినంజ్ఞను బొందును. అన్నూతా)ర్థము. ఉదాహరణలు:-

1 వీడ్... "ధిషణే వీడూ నత్ వీడయే థామ్మ్ (1.4-1.2) ఇచట 'ధిషణే' లోని ఏశారము; 'నత్'లోని ఈకారములు ప్రిగ్రహాలగును. సూడ్రమ్న 'వీ' అన్న చాలదా: 'డ'కారమెందులను: డకారములేనిచో "ఆవశ్చమే వీరు ధశ్చమే" (4-7.5.1) లోని 'వీ,కు పూర్వమందున్న వీశారమునకు టాడ్ ప్రగహాత్వము వచ్చను. అటే అన్షము కనుక అత్యాది స్థలములలో వ్రగహాత్వమును వారించుటకు "వీడ్" అని చెప్పబడెను.

2 ద్వారె— "దేవీ ద్వారె మామా" (3.2.4.4) ఇచట ంద్వారె.ఈ ఫూర్వ మందున్మ ంఈ,శారము ప్రగహం అగును. నూ క్రమున "ద్వారె" యని ఎందుటు కేవలము ంద్వా, అనిన చాలదా? కేవలము "ద్వా" అనినచో "ద్వాదేశ సంపద్భ స్తే ద్వాదశ" (1.5.27-3) అను మండ్రములోని "సంప దృైస్తే" యందర్శి వీశారమునకు కూడ ప్రక్రహాసంజ్ఞ వచ్చును. కానీ అది ఇష్టము కాదు కనుక ఇత్యాది స్థలములందు ప్రదేశా సంజ్ఞను వారించు టకై సూత9మున "ద్వారె" అని చెప్పిరి.

కే కృష్ణ — "యజ్ఞాయాఒత్యమానే కృష్ణో రూపం" కృత్వా (6-1-3-1) అచట "కృష్ణ" శ్వమునక పూర్వమందున్న ఏకారము (త్మమానే) ప్రగ్రహ యగును. నూ త్రమునక పూర్వమందున్న ఏకారము (త్మమానే) ప్రగ్రహ లేన్చో "చత్పారే కృష్ణవిషాణాం పా 9 స్యత్" (6-1-3-8) అత్యాది స్థలము లలో "కృష్ణ" శ్వమునక పూర్వమందున, ఏకార, ఈ కారము లకు ్వ గహ సంజ్ఞ వచ్చును. అది ఇష్టము కాదు. కనుక దానిని వారించుటకై మా త్రి మున "కృష్ణ" అని విసర్థతో చెప్పిరి.

4 చరావః — "వివసానౌ యే చరావః" (1\_5\_10\_1). •చట "చరావః" పూర్వమందున్న "యే" ప9ిగ9హంకగును. సూ తము నందు "చరావః" అనియే యుండవలెను. 'రావః' అనునదిలేనిచో "రాయే చ నః న్వపత్యాయదేవ" (5\_5\_4\_4) ఇత్యాది స్థలములలో 'చ'కు పూర్వ మందున్న ఏశారాదులకు ప9గ9హశంజ్ఞ వచ్చును. కనుక ఆట్టివాటిని వారిం చుటకై నూత9మున "చరావః" యని సృష్టముగ చెప్పిరి.

5 యదా — "ఆజన సనన్నమానే యదేదం తాంకి (4-6-2-4).

ఇచట "యదా" (యదా ఇదం తాంః) కు పూర్వమండున్న ఏకారము టాష్గివం యగుచున్నది.

సందేహము:\_\_\_

యర్ + ఆ \_ 'యదా' +ని యగును కద. పూర్వవదము 'యత్' ఉ\_త్తరపదాదియందున్న ఆకారమ తోకలసి సంహితయందు "యదా" అని యగును. అట్టి "ముదా" కంటె పూర్వమందున్న ఈకార ఏకారములకు [వ[గహసంజ్ఞవచ్చునా. ఉదాపంరణ:-

" ైశేధిశో ముత నైే యదాశ్జిషుర్దివృమ్ (4\_6-7.4) పదచ్భేడములో యత్ 4 ఆడ్జిపుం! దివృమ్။ కాగ ఇంచట 'యదా'కు పూర్వమ౦డున.2 "యతనేై" లోని ఏకారమునకు వ9ిగ9హత్వము పచ్చునా:

సమాధానము :\_

రాదు. సూత్రమందు చెప్పబడిన 'యదా' అననది అఖండపదము. స్వత స్పీద్ధమగు ' సదా' ఆను పదము భాషయందుండగ కృతకమగు పదమును గ్రిపొంచనక్కరలేదు. లక్షణమ నకు లక్ష్మమ లేనిచే అపుడు కద గౌణ పద్ధకుల నా క్రయించుడు. కనుక స్పీ చెప్పినట్టి స్థలము లందున్న ఈకార, ఏకారములకు [ప్రగహాసంజ్ఞ రాదు. మరియు ఈ విషయమున "పదగ్రహ దేషు పదం గమ్యేత" (1-58) అను సూ తమును [పమాణముగ ౖగహించ వలెమ.

🕄 నూ[తము: నజ్ఞెఽహ్మ్ నిత్యమ్ణ

త్రిఖాష్య:- జ్ఞీ, అహ్మ్ ఇత్యేత మెంగి అన్వస్వరో నిత్యం [ప[గహో న

నాంక్ట్ యథా:- వేర....; వన్....; పీడాద్ (4-38) ౖహీ ప్రదయాణి నీశ్యశజ్ఞు పా?్ ఇక్ట్రేర ఈత్యంధికు! యథా:- యజ్ఞీ..... గమ్యక్ భవకు (4-32) శ్రీకృద్ధా ౖహె పైంట వేవ్....; నీమాయమైక్ట్రికిన్నిన్ (4-48) ఇద్దిపా పైంటి

# က်၊ ဦး၊ ဗင်္ဘာ၂၊ ဂီတနည်း။

మణి[పభ 🚣

"జ్ఞీ, ఆహ్మీ" లలోని ఏకారము ఎన్నడును ద్రగ్రహ కాడు. షూర్య నూత్రమున వీడాదులకు పూర్వమందున్న ఈకార, ఏకారము లకు ద్రద్రహ నరజ్ఞ విధిరాజేబడినేది. ఉటుతే ఆ ఏకారము 'జ్ఞీ'తోనిద్ కాని 'ఆహ్నీ' లోనిద్ కాని యగుచే వీనిక్ ద్రదాహేసరజ్ఞ రాడు— తని నూడ్రార్థము.

చాదామారణ:\_

"ာသယကာတေတည္ညီ కృష္ှ (5\_5\_II)

అందట కూడ "కృష్ణి" అను పడమునకు పూర్వమందున్న ఏశారమునకు (4-38)పూర్వనూ తముచే బ్రగ్సిహా సంజ్ఞ రావలనీయున్నమ, ఈ నూ తము నిషేధించుచున్నది. అజ్లో "వనన్పత్ నామేణ్య హ్నీ కృష్ణం" (5-5-15) ఇచట 'కృష్ణి'కు పూర్వము ఏశారమున్నను, అది "అహ్న్"లోని ఏశారము కనుక దానికి ప9గ9పానంజ్ఞ రాదు.

నూ\_తమున 'నీత్యమ్' అను వదము ఎ౮దుకుం

తనగ "జ్ఞీ, ఆహ్మీ" శబ్దములలోని ఏశారమునకు (4-18) నూ త్రమునుంచే నిషేధము కాడు. తర్వాత చెప్పటేపు నూత్సములచేసైనను "జ్ఞీ; అహ్మీ" లలోని ఏశారమునకు ప9గ9మానంజ్ఞమ వారించుటకై నూత9మున 'నీత్యమ్' తన్ని చెప్పబడెను.

ఉదామారణకు: — "యజ్ఞీఒపి కర్తోరితి కావు ౠజామ్" (2.6.7.1) ఇచట 'యజ్ఞీ' లోని ఏకారమునకు గమయుతో భవతః (4.52) శూ త్రముచే [వ[గమానంజ్ఞ వచ్చును. కానీ ఆది ఈ బూ త్రముచే నిషేధించఓడెను.

ఆట్ కోన్వరాజ్ఞేఒనో వాహా" (5-6-21) ఇచేట 'రాజ్ఞీ' లోని ఏశారము

నకు సోమాయున్న (4-48) సూ తమ చే మైగహాపంజ్ఞ రావలప్రియున్నది. కాని ఈ సూ తముచే నిషేధించబడివది. ఈ విషయమును తెలుపుటకే సూ తమునందరి "నిత్యవదము". కాగ, జ్ఞే, ఆహ్మీ లలోని ఏశారమ నకు ఏ సూ తముచేతను ప్రగ్రహనంజ్ఞ రాడు.

40 လောုချုံသေား : ఆခႏွေ ျာဗေလွည်းသွေးသေးလေးလွှင်လွန္မီ ဂိုးကား

త్రిఖాష్య :- బహు స్వరాన్య వదాన్య నంఒంది 'తే' ఇత్ 'థే' ఇత్ వా ఆకారపూర్వ ఏకారపూర్వో వా ్ర్గామ్లో భవత్కి యధా:- ఏతా....; శ్రీ.....; ప్రి....; దృంచా....; ఏవం పూర్వశత్రీమ్: ఆవృశ్చ్య....: [తీడే....: బహు స్వరాస్యేత్ కిమ్: తర్.....; యద్.....; శ్రీ, థే ఇత్ కిమ్: అను...... మీడాది (4-38) నిమి త్ర సాపేష్ నీశ ర్వాన్తు శబ్ద శత్ శరరుచి శక్షం! మాహిష్ ను వక్షన్తు వక్ష్మతే — పూర్వ నూ ్త్ క్ నిత్యశబ్ద జ్ఞాపితానువృత్తిం నివార యత్తికి త్రత వరరుచి మతం రుచిరమ్క్ బహువు స్వరాం యస్మిస్ తత్ బహు స్వర్మ్! తన్య బహు స్వరాన్య! అత్రి స్వరశబ్దో పాదానాచ్చ బహు శబ్దేన వృత్తి భేదో విజ్ఞేయంకి!

ఆరారై కార పూర్వు।తు।బహున్వరన్ను తే।థే॥

## మది[పథ:--

అనేకాచ్చులను కల్గీన పదా స్థమ నెందల్ 'తే' గాని, 'ధే' గాని దానికి పూర్వమ**ందు** ఆకార, ఏకారములలో దేనినైన కల్గియున్నచో, ఆ "తే, ధే" లలోని ఏకారము [ప[గ**హ ఆ**గును.

ఈ నూ త్రము ముఖ్యముగ ఆత్మనే పద ్కియాపదములను గూర్చి చెవ్పాచున్నది. ఆచట లబ్, లీబ్ లలోని ప్రభమష్ఠష ఒహువచన రూప ముల నుద్దేశించినట్లున్నది.

'ఆ' ఘార్వకమగు వదా న '∄'కు ఈదాహరణ ≔

ఏకస్మిన్సా ఏతౌ మృజాతే యో విద్విషాణయో(2-2-6-1-2)వివా ఏతౌ ద్విషాతే (5-2-4). 'ఆ' ఘారృకపదా\_నౖ ∢థి'కు ఉదాహరణ:-

ీబ వృథ్హ్యా రిరిచాథో దివేశృతో (4-2-11-1) .ఏ' పూర్వక వదా నై .తీ' కు ఉదావారణ్ :-కు కామర్థినా గృహ్యాశ్రీ (8-4-10-1).

∙ఏ' కార ఘార్వక పదా\_నై "థి"—— "దృత్హాఞ్యం నుడింథి (4.7.15\_2).

[బ్యక్స్ :- స్ట్రాడ్స్ క్లువ్ "క్లాక్ట్ బ్రెస్ట్ క్రాత్ హ్యాక్స్ క్రాత్ న్ని " అమ్మ నియామ మొందుకు: అంద్రి నియమ్ము లేనిచో,

"ఆపృక్ప్యే వా. ఏతడ్మజమ్మాన్కి" (శ్రీశ్రీశ్రీకి)

2 - 4శతీరం వా ఏతద్యజమానకి పంస్కుడతే. (5-6-6).

ఇత్యాద్ది స్థలములలో (అఘార్వక-శాంకీ); ఉహార్వక శాంకి) "వృశృఖ్తి", సం స్కుడ్ తే" అను పదములలోని . శే, కు బ్రామ్ గాహత్వ ముంది పచ్చుకు. దానిని వారితియేటకు "ఆకార హోర్వకొ శే" అ్టర్లు శ్రీవృట్టికోమ్. ే

ఇట్టి వ9వజ్ఞామా విద్ధి వీర్యాణి (4\_6\_8) అత్వాత్ స్ట్రాలములలోని .థి.కు పైగాహను హారించుటకు .ఆ. పూర్వక్ ఇశి తన్ని చెప్పబడినడి.

ప్రశ్వ:- స్కూతమున "బహు స్వరస్య" (ఇన్లేక్కాడ్నులను కల్గిన) ఆని ఎందుకు:

నమాధానము:— బహు అనగ "ౌరండుకంటె ఎక్కువా" అన్నీ గడ్ అర్థము. ర్మక "బహుస్వరమగు" అని చెప్పనిచ్ రెండచ్పులు గల పదములందైలి ఆంకార, ఏకార ఘార్కైక **జీ**, థీ లకు కూడ **్ష**గ**ివా**న**్జ** వచ్చును. ఉదావార అంట— "పుడ్ జాత్ యదష్టాకపాలు (క.డీ.క్) తేచట ఇాత్, అనునద ద్వ్యాళ్ళము (కొండాడ్పులు కళ్లేవద్ది) కనుక అత్యాది త్థలమూలతో ఆకీ, కందె పరమగు శిం, ధి, లకు ప్రక్షామ సంజ్ఞను వారించుటతే నూతమునే ఆదే కామ్బలు కల్టిన్ అను తియమము చేయబడెడ్డు..

ద్య్యాచ్క హైలములండు కొళ్ళి యుదాహారణలు:— యద్తే గృహ్య నై (3 3-6-1); త[తృవాజీ విషజ్మ్ (6-4-7-2) ఇచట ఏతే, వాతే అను పడములు ద్వృచ్యములు. కన్నక ఇచటి తే, లోడి ఏకా రమునకు 👸 గహసంజ్ఞ నిపేధించుట్లై "అనేక్రాచ్ముక్రమ్మర్లు" 🦏 నిబంధన చేయబడెను.

త్రిభాష్య రక్ష్మకారుడు స్కూతమునందల్లి "తు" శబ్ద్ధ ప్రయోజనమును చెప్పుచున్నారు.

వరరుచి మతముననుషరించి, సూత్మమందల్లి తు-శబ్దము, బీడాద్ (4-38) సూతమునందు చెప్పిన సిమ్మిక్రముల యావశ్యకతను ఈ నుండి మృన వార్డించుచ్చున్నది. అయితే మాహి షేయ్ల ఖాష్యము "పూర్య సూత్యము నందల్లోనిత్య" శబ్దముయుక్క అనువృత్తిని ఈ "తు" శబ్దము ఉందించి మన్నదని చెప్పటన్నది. అయితే ఈ రెండ్లో హ్యాఖ్యలలోను వరరుచి మత్తమే ఖాగున్నదని, త్రిఖాష్యతత్ర్మ కారులు నిశ్చయించిరి.

కాని న్యాయముగ నాలోబించినచో, దూరముగనున్న (4 38) వ. నూత్రములందల్ల నిమ్ త్రమాల్ యావక్యకతను "తు" శబ్దము పోడించు చున్న దని చెప్పటకంటే, అనిన్న మెండున్న (4 38) నిత్య శబ్దముల్క అనువు తెన్ పోరంచుచున్న దని చెప్పటియో యు క్రమనిపిరచును. "కోటిన "తు" శబ్దమునకు రెండు ప్రయోజనము లై వంగీకరించుట్ల యు తమము.

అట్లే "తు" నిపాత కనుక, నిఫ్లాక్షల్గక్షు అన్నార్డ్ మ్లాలు కనుకను, ఈ సూత్సమందరి "తు"— ఇంతవరకు నామపదములందరి ఈకార, ఫ్లిక్టరములం క్ష్మాప్డ్ మ్లాల్స్లు దూర్పు చెప్పబడినది. ఇకనిప్పడు క్ష్మాప్డ్ మ్లాలం దల్లి వ్యాప్డిస్తే గ్యాక్స్ చెప్పబడ్డను "— అన్న విషయా నరమును నూచించు మన్నదని కూడ ఖావించవచ్చును.

**47 నూ (త**ము: దశా**రా,తి**⊮

తారాడ్లు కార్యాతి అత్య ప్రక్షాప్తాన్నం కంఠో క్రెస్టిన్న విశ్యాత్తి అత్య ప్రేశ్లు కంఠో క్రెస్టిన్ని సిత్య పేశ

వ్రశాభ్యాత్ 🕴

మణిప్రభ :-

్ 'ార్యాతే, శబ్దముల్లోని ఏకారము బ్రాప్తాన్నారు. ఈ పదము బహు స్వరము. 'ఆ, కరజ్ పరముగ 'తే, యున్నది.' కమేక శవరీ హర్వ సూత్రిముచే "తే"లోని ఏకారమునకు బ్రైగహ సంజ్ఞ వచ్చుచుండగ, ఈ స్పూతము వారించినది.

ఉదాహారణ:— "శార్యాతే ఆప్టుం నుతన్య (1-4-18).

42 నూ త్రమం : తేమా పాతం నమ ఏనమభి వాయుర్గర్భముహె హాస్తుపరశ॥

త్రిఖాష్య: — మాపాతం....; ఏవం పరాస్తే ఇత్ శబ్దికి ప్రగ్రహింకి న్యాత్ యాథా వాం....; పాతమిత్ కిమ్జ్ తే.....! పుర...; మ ఇత్ కిమ్జ్ తే....!! తే.....! తే వా....; యురిత్ కిమ్జ్ తే వాచం.....! తే నా....; తేచా....; తేతా.....; తేత్.....; మీథం ఫర్ ఇత్ కిమ్జ్ తే ద....; మీథం ఫర్ ఇత్ కిమ్జ్ తే ద....; తే ఇత్ కిమ్జ్ బృహా....; అం.....; య బై.....!

తే, మాపాతమ్! నమంగి ఏనమభి! వాయు: గరృమ్: ఉప≀ అమాంగు తు! పరంణి

သဂ်္ဂြေဆ≼:\_

"మాపాతమ్; నమః; ఏనమభిః; వాయుః; గర్భమ్; ఉప, అహః, తు — అను ఈపదములలో దేనిసైనను వరముగ కల్గిన "తే"లోని వీకారము ప9గ9హం యగును॥ ఉదాహారంఖు: –

1 మాపాతమ్— "వామారభే తే మాపాతం ఆస్య" (1.2-2-1.2) నూ త్ర మున "మా" అనిన చాలదా: పాతమ్ అని ఎందుకు: "పాతం" అనునది తేనిచో "తే మా \_ స్మెన్ యజ్ఞే" (3-2-4-1) అను వాక్యములోని 'మా' కు పూర్వమందున్న 'తీ'లోని ఏకారము కూడ [ప[గహ అగును. కనుక అట్టి వానిని వారించుటకై "మాపాతమ్" అని చెప్పఓడినది.

2 నమః... "పున్బై! నమో ఒగ్నయే [పతి విద్ధాయ" (1-5-10-1) సూత్యమున 'నమః' ఆని పూర్తిగ యుండవలెనా? 'న' ఆనిన చాలదా? చాలదు. "నమః" ఆని పూర్తిగ లేనిచే "తే నవ్యజయ్ను (5-4-1-1) లోని 'తీ' కూడ మైగ్రహీ ఆగును. కనుక దానిని పారించుటకు "నమః" ఆని చెప్పబడెను.

## ခြဲ ခြံ့ပြီလာ ြဘဲမြဲအားမှား

3 ఏనమభి— "తే ఏనమభి సమనగ్యేతామ్ (?-5-6-5). సూత9మున 'ఏనం' అనిన చాలదా? "అభి" కూడ యుండవలెనా? యుండవలేను. లేగ్చో "తే ఏనం భిషజ్య నై బ9హ్మణః" (?-3-11-4) గనుచోట "తే" కు ౖవగ9హ సంజ్ఞ వచ్చును. దానిని వారించుటకై "ఏనమభి" అన్యే యుండవలెను.

4 వాయుక— "తే వాయుర్వ్య వాత్! (శే-4-శే-!). సూడమున "వాయుక" అని యుండవలెనా: 'వా' అని చెప్పిన చాలదా: 'వాయుక' పూ\_ర్తిగనుండ వలెను. లేనిచో "తే వాచ*ి* స్ట్రియమ్" [శే-1-8-5] అను స్థలమందలి 'తే' కూడ ప్రగవా ఆగును. కాన దానిని వారించుటకై "వాయుక" అనియే యుండవలెను.

- 5 గర్బమ్— "శే గర్భమదధారామ్" [3 4\_3\_1].
- 6 ఈప "తే ఈపామ న్రైయ నై" [6-1-3-1].
- 7 🛮 ఆహంస్ 😀 "తే అహోరా ౖతడాూం" [6-1-⊱1].
- 8 కు ... "తే త్వావనోఒ\_సృజ్యే ఇత్యాహు: [?-5-?-1].

స్మాతమున 'తు' అనియే యుండవలెనా? ఉకారము లేనీచో నేమి? స్మాత మున 'తు' అనియే యుండవలెను. కానీచో " కేతేధామన్యుశ్మస్" [1-3-6-1] లోని 'తే' కూడ ప్రమా అగును. దానీని వారించుటకు "తు" అనియే స్మాతమున చెప్పబడెను.

ఏవం వరః ఇత్ కిమ్? అనగ "తే" తర్వాత ఈ పదములే అను నియమ మొందుకు? ఈ పదములలో నేదేని పరముగ లేని "తే" కు [పగ9ిహాసంజ్ఞను వారించుటకు "ఏవం వరః" అనీ చెవృబడెను. ఉదాహరణ !—

"తే దేవాంః" ఆనుచోట 'తీ'కు ౖషగ9్రహసంజ్ఞ వారించబడెను.

మరియు ఈ సూత్రమున చెప్పిన పదములకు పూర్వమందున్న తకార పూర్వక ఏకారమువకే మైగ్రహత్వము, అంతియే కా**ని ఇతర** వ్యంజ నములతో కూడిన 'ఏ' శారము ప్రగ్రహ కాదు. కనుకనే

- 1 "బృహదుడే నమః" [1\_4\_26] ఇచట ఏశారము షశారముతో కలసియున్నది. కనుక ౖపగ9హ శాదు.
- 2 "అముష్మిన్లోక ఉపశేరే" [లోకే ఉప] [5-3-7-2] ఇచటను ఏకారము ప్రకృహ కాడు.

3 "య నైవా ఏతే సవనాదే§ఒహం [7-5.6-3] ఇంచట 'దే' లోని ఏశా రము [వ[గహ రాదు.

ఈ స్థలము అందలి ఏకారము 'త'కారముతో కాక ఇతర హాల్లులతో కూడియుం డుటచే "నమః, ఉప, అహః" శబ్దములు వరముగ నున్నను, ఆ 'ఏ'కారము నకు బ్రోగ్రహ్యంజ్ఞ వారించబడెను.

🗚 నూ 🍎 ము: అనుదాత్తో న నిత్యమ్🛭

త్రిళాడ్య :- "మాపాతం" ఇత్యాద్ పరోష్ప్ "తీ" ఇత్యన్య న్వరోషను దాత్తో నిత్యం [వ[గహింగ భవత్రి యథా.... బాహూ.....။ నిత్యమిత్ కిమ్: అక్షణా నైర పా?్ ప్రాన్యాప్ పక్రిమ్థా యథా స్కాత్రి న....။ గమయతో భవతం (4-52) ఇత్యాద్నా [పా స్త్రికి॥

అనుదాతు! న! నిత్యమ్။

మణి[వభ:\_

్ పకరణ సాన్నిధ్యబలముచే పూర్వ నూ త్రమునుండి "తే" అనునది ఈ సూ తములోనికి అనువృత్తమగును. కాగ "పూర్వ సూత్రమునందు చెప్పిన "మాపాతమ్" ఇత్యాది నిమిత్తములు పరముగనున్నను "తే" అను నది అనుదాత్తమైనచో అది ఎన్నడును (పగ్రహ కానేరదు".— అని సూతార్థిద్దము.

చాదావారణ:- "బాహుఖా,ం ఉత తే నమందా (4-5-1)

ఇచట నమం అను నిమిత్తము వరముగ నున్నను పూర్వమందున్న 'శే' అనుదాత్తమగుటచే దానియందలి 'ఏ' కారమునకు ట్రస్తికా సంజ్ఞ వారించబడెను.

మరియు సూత్రమున 'నిత్యమని' చెప్పటవలన 'తే'కు ఇతర సూత్రములచే మైగహాసంజ్ఞ వచ్చుటకవకాశమ నృను, ఆది అనుదాత్త మైనచో, ఆ సూత్రములచే కూడ "తే"కు మ్రోసాసంజ్ఞ రాదు.

ఉదాహరణకు :- "నమస్తే ఆస్వైయుథాయు" (4.5-1.4) ఈ మండ్రము ఇష్టిమంత9ములలోనిది యుగుటచే "గమయతో భవతః" (4.52) నూడ్రత \* \* \*\*

ముచేం "తే"కు [వగ్రిహాసంజ్ఞ వచ్చును. కాని ఇచట 'తే' అనుదా త్తము కనుక వ9ిన్నుత నూత9ముచే దానికా సంజ్ఞ నిషేధించబడెను.

మొత్తంపై, అనుదాత్రమగు "శీ" ఎన్నడును ఆవగ9హ కానీరడు.

44 నూ త్రము: ఏతో తనువౌ వైనమేవ హీ యజ్ఞ పద్షకృరణ

్థిళాష్క్ - తనువౌ.... ఇత్యేవం వర ఏతే ఇత్కవ్యై స్వరః పదాన్హు ౖవగ9ిహో భవతి: యథా: - తన్....; ఏతే....; సమీతి కేమ్: ఏతే....ః స....! ఏతే....: చక్రు...! యజ....! యద్..... ఏవం వర ఇతి కేమ్: ఆథ....! ఏశే శతి కేమ్: మను....! పుష్ర.....! అ[గే....! స ప్ర....॥

ఏతే! తనువా¦ ఫైనంమ్! ఏవ! హిం! యజ్ఞు వద్! ఇష్టక్≀ పరిః⊪ మది[దభ :\_

"ఏతే" అను పడము తర్వాత 1 తనువౌ దివైనమ్ 3 ఏవ 4 హి 5 యజ్ఞ 6 పద్ 7 ఇష్టక్ అనువానిలో ఏది పరముగనున్నను 'ఏతే' లో చివరనున్న ఏకారము 1 ప\_గహ ఆంగును.

ఉదాహరణ:- 1 తనునా— "తపై,ృతే తనునా (5-7-3-3).

ఇంచట 'తే'లోనౌ ఏకారము [భగ9హం ఆంగునుం. ఇట్లే ఇంతర ఉందాహంర ఐములందు యొంచన చేయవలెను.

2 పైసమ్— "వీతేపై సంవత్సరస్య చక్రుపీ" (2**.5**.6.1)

ఇంచట "పై నమ్" అను ఆన పూర్వియో వ9ిధానము. "పై నం" అను నేది ఒకే పడమై యుండవలెనను నియమము రోడు.

3 ఏవ— "న ఏతే ఏవ నమస్యన్ను పాధవక్" (2-5.6.5).

4 హీ— "ఏతే హీ దేవానామ్" (2-5-6-6) (7-5-7-1).

5 య**జృ— "**చ£ుపీ వా ఏఉే యజ్ఞన**ు**' (2−6−2−1).

ర్ వద్ \_\_ "యజ్ఞాన్య హీ ఏశీ వది అథో" (5\_1\_6\_3\_4).

7 ఇష్ట్క్— "యదితే ఇష్టకే ఉపదధాతి" (5-3-5-2).

మాత్రమునందు "పై నమ్" అనియే యుండవలెనా? "సం" – ఎందుకు: 'పై' అనిన చాలదా? చాలదు. అట్లగుచో "ఏతే పైడాయై స్థని"! (ఏతే వా ఇడాయై) 1-7-1-2. ఇత్యాది స్థలములందుకూడ "ఏతే"లోని "తే" యుందలి ఏకారమునకు [మ[గహసంజ్ఞ వచ్చును. కనుక దానిని వారించు టకై సూత్రమునందు "పై సమ్" అని చెప్పబడినది.

వీటిని పరమందు అని సిస్టేశమెందుకు: అనగ 'ఏతే' తర్వాత ఈ పదములలో ఏదో యొకటి యున్నపుడే [ప[గహానంజ్ఞ వచ్చును. ఇతర పదములున్నచో "ఏతే"కు [పగ9హత్వము రాదు అని నృష్టపరచుటకై "ఏపం పరం" అని నిస్టేశము చేయబడెను.

"ఏతే" అని ఎందుకు శాలనగ ఏకార తకార పూర్వకమగు ఏకారము నేకే కాని అన్యవర్ణపూర్వకమగు ఏకారమునకీ నిమి\_త్తములు వరముగ నున్నను "ఏ" కు బ్రాగ్స్ పారాదని స్పష్టపరచుటకు ఈని సమాధానము. ఉందాహరణకు :——

- 1 "ఆధకతమ ఏతే దేవా ఇతి" (?\_6\_9\_3).
- 2 **"**మనుత ఏపైనం ఏతాని" **(5-5-**6-1).
- 3 "పుష్కరవర్డ్ హ్యీనముప[శితమ్" (5-1-4-4).
- 4 "అాగ్రీ యజ్ఞపతిం ధ\_త్త" (I-1-5-1).
- **ప్ "**న షమ్ పద్ జం**హో**తి".

\_\_\_\_\_ పై యుదా**హ**రణలలోని ఏకారము <sub>(</sub>పగ)హ కా**దు.** 

45 నూ త్రమ: పరశృద్ధయోంకు

త్రింఖాష్య్ :- నిమ్\_త్తిన ఉదరి వర్తమానయోగి వదిష్ట్ శబ్దయోగి పర ఏంకారో వా | ప\_గమా భవత్| యథా: — యజ....∥ యద్....∥ నిమ్ త్ ఉదరి వర్తమానయోరిత్ కిమ్? స్త్ర....! తస్యా....∥

ಪರಃ ವ ದೃಮ್೫

ಮಣಿವ9ಭ :⊥

ఈ సూ త్రమునందల్ చకారము పూర్వనూ త్రమునుండి గెమ్తియగు "ఏతే" అను వదమును, నెమ్త్రములై చివరనున్న వద్, ఇష్టక్ ఆను పద ములను ఆన్వాదేశము చేయును. కాగ . . . 10

ప్రగ్రహ్ అంగు "ఏతే" అను పదము తర్వాత నుండెడి పద్, ఇష్టక్ పడా న్రము లందుండెడి ఈకార, ఏకారమ లు [వగ్రహ్ అంగును— అని నూలైకా ర్థము. ఆనగ 'ఏతే' ఆను కదము తర్వాత 'పదే' ఆనిగాని 'ఇష్టకే' అనిగాని యున్నచో అందలె ఏకారము [పగ్రహ్ అంగును. ఈదాహరణ:—

- "యజ్ఞన్స్ హ్యాతీ వదే అథో (5-1-6-3-4) ఇదట "పదే" లోని ఏకా రము బ్రైగహా అగును.
- 2 "యదేతే అష్టకే ఉపదధాతి" (२-3.5-2)

నిమి త్రియగు 'ఏతే' పూర్వమందున్న పుడే ఇద్, ఇష్టక్లకంటె నుండు ఏకారమనకు (పగ్రహంసంజ్ఞ వచ్చును.

'ఏతే' వీనికి పూర్వమందులేనిచో 'పద్ర్, ఇష్టక్' జదములకంటె నున్న ౖఈకార ఏకారములకు ౖబౖగవంసంజ్ఞ రాదు.

ఉదావారణకు:— "న<u>ప</u>మే పదే జావా<sup>\*</sup>తి" (6-1-8-1). "తస్యా స్టే దేవ్~ష్కో" (6-29-2).

ఇచట పదే, ఇష్టకే శబ్దములకు పూర్వమందు 'ఏతే' అను శబ్దము లేదు కనుక్త వీనియందల్ ఏకారమునకు ప్రగ్రహత్వము లేదు.

46 నూ తము: స్థణపరణ

త్రిళాష్య:- 'స్థ' ఇత్యేవం వర ఈకాళ ఏకారో వా వదా\_నుం ౖష[గహో భవత్రి యథా:- విష్హా...။ బినంగ్లోం కిమ్ం ఏత....။

ಹ್ಞಾೀ! ಪರೀ!!

သမီးမြံဆ≨:-

'స్థికి అను పడమునకు పూర్వమందున్న పదా\_న్తమందలి ఈకార, ఏకారములు బ్రక్రహ అగును.

ఉదాహారణ: - "విష్టాణి శృ్ధ్యేస్త్రి స్థుం" (1\_2\_13\_3) ఇచట "స్థంం" కు పూర్వమందున్న "శృ్ధ్యేస్త్రి"లోని ఏశారమునకు ట్రహరిమానంజ్ఞ పచ్చినది.

ఇచట "స్థః" అను నది "అన్" భాతువుయొక్క ''లబ్" మధ్యమపురుష

ద్వివచన రూపము. కనుక "స్థః" అని విసర్గయుండవలెను. కనుక విస ర్గత్ కూడిన "స్థ"కు పూర్వమందున్న ఈకార, ఏారములు మ్రడ్గహం లగును. అట్ల విసర్గలేనిచో వానికి మ్రక్రమ్ రాదు.

ಈದಾಕ್ ರಣ: \_ ್ಪಿಶಿಕಿಸ್ಮಿಕ್ಸ್ ಕೈ ಯುಮ್ಮಿ ಸ್ಟ್ರಿಪ್ಟ್ (3.2.5.6).

ఇచట 'స్థ' తర్వాత విసర్గ లేదు కనుక, దీనికి పూర్వమందునృ ఆలోకి" లోని ఏ⊤రమునఓ ్రమ్సిహత్వము లేదు.

47 సూ[తము:🗕 పరశ్చేభయోంకు

టెం**ళా**ష్య : - చద్రాన్పాదిజ్యామాక ఘార్మనూ <sub>క</sub>్రై నిమ్ తై నిమ్ తైనోరు**ర** యాంగా వర ఈంకార ఏాారో వా వదా\_నుం ¦వగ9మో భవత్∣ యధా:\_ శిల్పే....। **దృధి... ⊢ ఉ**భయారిత్ కిమ్? వృష... ⊌

పరశృద్వామా (4-45) ఓత్ వాచ్య ఈభామారిత్ శబ్దాన్తరం అధ్దాన్ర జ్ఞాపకమ్! నిమిత్తి నిహితయాక పూర్వ సూతో 9 క్రమోక నిమిత్తయోక పరక [పగ9హో భవత్. పరశృ ద్వయోరిత్ (4-45) సూతా9ర్థకు అత్రత మాతే 9 నిమిత్త నిమిత్తినో రుభామాక పరక ప్రగహక స్యాదిత్ విశేషాద్భిదో విద్దియకు

### ಏರಃ! പ! ಈಥಮ್ ಃ™

మడి్దభ: 🗕

ఈ సూత్రము నందలి 'చ' కారము పూర్వనూ తను నుండి 'న్లకి' అను దానిని ఆనాళ్రేశము చేయును. సూత్రము నందలి ఉందహింకి అను శ్వము నక "నిమిత్తి, నిమిత్తములు రెండును" అని ఆర్థము. కాగ నిమిత్తి, నిమి త్తములు వరుసగ నున్నపుడు వానీ తర్వాత నుండడి పదా\_న్రమగు ఈకార, ఏకారములు [ప[గహాలగును.

ఉదాహరణకు:\_ "శిల్పే న్యం తే వామారభే" (1\_2\_2\_1). ఇచట పూర్వ నూ తముచే "స్థంం" కు పూర్వమ౦దున్న పదా నై ఏశరపు (ప[గహ ఆగును. ఆనగ "శిల్పి" అనునది నిమి త్రి (కార్యశాట్మ). దీనికి నిమి త్రము "స్థంం". ఈ విధముగ నిమిత్తి నిమిత్తములు వరునగనుండగ (శిల్పే స్థ్రి) వీని తరా: తనున్న పదా న్రామండలి ఏకారము అనగ 'తే'లోని ఏకారము బ్ర[గహా ఆంగును.

ఇట్లో "దృధే గ్లూ శిధిరే నమీచ్" (3\_2\_4\_3). ఇచట "శిధి**రే" లోని ఏకార**ము <sub>1</sub>వగ**్రహ ఆగు**ను.

స్మాతమునందు "ఉళ్నాం!" అని ఎందుకు? అన్ నిమిత్తి, నిమి త్రములని రెండు ఎందుకు! నిమిత్తమగు "స్ట్!" యొక్కటియున్న జాలదా? ఉని వ9ళ్ని. జాలడు అని సమాధానము. కేవలడు నిమిత్తమగు "స్ట్!" యే యున్నమో "వృషణౌ స్ట్ ఉంర్వశ్ీ" (1.3.7.1) అనుటోట "ఉంర్వశ్ీ" లోని 'ఈ' కరమునకు ప్రగహత్వము వచ్చును దానిని వారించుటకై స్మాత మున నిమిత్తి నిమిత్తములు రెండును కమముగ నుండవలెనని చెప్పబడి నది. అట్టే ఇతర స్థలములందును గ్రాపించవలెను

విశేషారశము: — సూత్రీ 45 లో "ద్వ బూ కి" అనియు, సూత్రము 47 లో "ఉక బూ కి" అనియు భిన్నపదములు వాడఓడెను గదం. అది ఎందు లకు అని సందేహము. భిన్నపదములు భిన్నప్రియోజనములనాశించి వాడ జడెను. 45 వ సూత్రమందలి "ద్వ యో కి" అను పడము అంతకు పూర్మ సూత్రము (44) నండలి "చివరి రెండు" నిమ్ త్రములను అని చెప్పుచున్న ది. అనగ రెండును నిమ్ త్రమలే. కాని 47 వ సూ తములోని "ఉభయోక" అను శబ్దము "నిమ్ త్రి, గెమ్ త్రమ లాన." చెప్పచున్న ది. ఈ ఆర్ధ విశేష మును నూచించుఓకే భిన్నపడములు సూ తములలో వాడబడెనుం.

48 నూౖతమం: భోమాయసైనౖతన్మీస్॥

త్రిఖాడ్య : \_ సోమాయ ద్వగాజ్జ్. (5 7-21) ఇత్యన్మ్న్నమ్మాక ఈకారం, ఏశారోవా వదా కైం: [ప[గహో భవతి: యధా: \_ ఆవ్... ! ఇత్యాద్! స్పే2త్ కిమ్? సోమాయ పితృమతే (1-8-5) ఇత్యత్ మాభూదిత్!

హామాయున్న≀ ఏతస్మిన్⊪

మణి[పభ:-

"నోమాము సైరాజ్ఞే" ౯నునవి సంహీతయుందల్ ఐడవ అష్టకము,

ఆరవఖండ అరువది యొకటవ (5-8-21) అనువాకము యొక్క ౖపారంభ ప్రములు. కాగ "నోమాయ స్వరాజ్ఞే" అను పదములతో ౖపారంభముగు అనువాకమునందల్ పదా న్రమందుండెడి ఈకార, ఏకారములు ౖపౖగహనంజఞ కలవిగ ఆగును. ఈ అనువాకమునందు ఈకారా నై ఏకారా నై పదములు మొత్తము పదమూడు (13) కలపు. ఇవి అన్నియు, ఈ స్మాతముచే ౖప్రగ హా నములగును.

ఉదావారణ:- "అప్ ద్వి ధేనూ ఖౌమీ"၊ (5-6-21-1).

ఈ మండ్రములోని పదా న్రమందరి ఈంకార, ఏకారములన్ని యును మైద హంలే ఆగును. నిజమునకు ఈ సూత్రముచే ఈ అనువాకమునందున్న పది ఈంకారా నై, ఏకారా నై పదములకు మాత్రమే ప్రగ్రహణంజ్ఞ వచ్చుచున్న ది. మిగిలిన మూడిందికి ఇతర సూత్రములచే మ్రగ్రహత్వము వచ్చును.

స్మాతమున "నోమాయస్యే" అని ఎందుకు: కేవలము "నోమాయ అనిన చాలదా: అని ప9ిశ్మ. చాలదు. అని నమాధానము. కేవలము "నోమాయ" అనియే చెప్పినచో "నోమాయ" అను పదముతో పేరొక అను వాకము (1-8-5) కూడ మారంభమగుచున్నది. కనుక అందలి పదా న్రము లగు ఈంకార, ఏకారములకు కూడ మైగమానంజ్ఞ వచ్చును. కనుక ఒనిని పారించుటకై "నోమాయస్య" అని సృష్మముగ నూడ్తీకరించేను.

4**9 సూ త్ర**ము: ద్వే¶

မြီးစားဆွား:... င်္က မွာေတာ္သည္မွာ လွေလွန္း လည္း လည္း လည္းေတာင္း င်္က လည္း လာစား...။ တာခ်ာ....။

ద్వే॥

మణి[వభ:\_

'ద్వే' అను పదమొంచట వచ్చినను, అండలి ఏకారము నిత్యము ౖపౖగహ అగును. అని నూౖతార్జము. ఉదాహారణ :--

> "బ్వి డ్వే సంభరంతి" (1-6-8-2). "యష్ట్మీ నశ్యేతామ్" (2-6-3-5).

ತ್ತಾತ್ರಿ ರಿಯ ప్రాతిశాఖ్య

50 నూ త్రము: పరశ్చిగ

త్రిఖాష్య:- చకారో 'ద్వే' ఇత్యన్పాదిశతి! **ద్వే ఇత్యేతస్మాత్పరః ఈకార** వీకారో ఫా వద్దాను టైనగ9హో భవతి! యథా:- **ద్వే....**.■

ಪರಃ! ಹಾ!

మణివ9భ :\_

ఈ స్కూతమునందరి 'చ'కారము పూర్వ సూత్సమును (ద్వే అనుదానిని) ఆన్వా దేశము బేయును. కాగ, 'ద్వే' అను పదముకంటె వరముగనున్న పద మందరి చిపర ఏశార, ఈకారములు ప్రగ్రహ లగును. అని స్కూతార్థము. ఉదాహారణము :— "ద్వే శుక్లే ద్వే కృష్ణి మూర్ధన్వత్కి" (5–3 1–4). ఇచట శుక్లే, కృష్టిలోని ఏశారములు వ్యగ్రహాలు ఆగును.

51 నూత9ము: ఏకవ్యవేతోఒపి

్తిఖాష్య :- ఏకవ్యపేతోఽపి 'ద్వి' ఇత్యేతస్మాత్పర**: ఈ**కార, ఏకారో వా వదా\_ను: ప9గ9హో భవతి∥ యథా:- ద్వీ..... ద్వీ... ∥ ఏకేన పదేన వ్యపేత: ఏకవ్యపేత:∣ అపి శబ్ధ్ ద్వే ఇత్యన్నాదిశతి మణ్డాకప్లుతి న్యాయేన∎

ఏకవ్యవేతః! అప్పీ!

ಮಣಿಷ್ಷಷ್:-

ఈ నూత్రమందరి 'అపి' శబ్దము మండూ క ప్రతి న్యాయముచే 49 వ సూత్రము నుండి "ద్వే" అను పదమును ఈ సూత్రములోనికి అనువృత్తి చేయును. ఏకవ్యపేత: జక పదము వ్యవధానముగ కల్గినది. అని అర్థము. కాగ,

ిద్వి' తర్వాత నౌక పదమును వదల్, రెండవ వ**దా** న్రామండు ఈకారము శాని, ఏకారము కాని యున్నచో, **ఆట్టి ఈకా**ర, ఏకారములకు ట్రాగ**్రహ** స**్జి** కల్సనని సూ[తార్హము.

> ఉదాహరంణ∶— "ద్వే హి ఏతే దేవతే" (2-1-9-3). "ద్వే వావ దేవ నతే9" (7-4-5-1).

ఇచట 'ఏతే, దేవనతేం' అను పదములలో చివరనున్న ఏశారము [వ[గహం ఆగుచున్నది.

52 నూ త్రము: గమయతో భవతో ఒనూ శారాత్ఫరం తనూయద కరోత్కు ర్యాదిష్టిష్ప బూ 9తాం బ్రవర్తా స్పాట్ స్టర్నీ తాం వాచయతి బిభృతస్వాగ్నిం గాయత 9ం తాఖ్యా మేవో ఖాఖ్యామవా న్వరం పర ఆషష్టాత్ 11

త్రిఖాషు:- గమవుఠః, భవతోఽనూకారాత్ ఊంకారవృత్రి<u>క</u>్షర్హాత్ప**ర**ం နေဆ်မရမ်၊ ထာင်ႏွင်းများဆီ ဆေး**နား**ႏွင့် ညွှင်္ကောလီ ခင်းကွာငွ်မှာ မြီးချွမား లజ్యాను సారాత్! తనూయత్, ఆకరోత్, కుర్యాత్ ఇష్టిము! ఇష్ట్రమోద యు స్త్రాయం క్షామ్ ఉత్తమా **ను**వాక పర్జీతాంకి; అబ్బూ 9ీతాం క్షామ్ <u>త</u>మ్ న\_రం ఇత్యేవం వర ఆషమ్టాత్ పదాతూ ఏర్పోవ రైమానో ఏకార, ఈకారో వా \_\_\_\_ పదా\_నిః [పగ9)హో భవతి∎ ఆభివిధావయువుకారః⊪ తేనే సేహేత్యఫ్విఏధిః⊓ యధా:- తే...! ఈమాకారాత్సర ఇతికిమ్? దీడ్ల... ۱ ఏతే...! యదిత్ కీమ్? పరి....။ బుధృ....၊ మాన....။ ఇష్టిష్ఠత్ కీష్: ఆగృ....! తే....! హచ్....! వ ేతి కిమ్: శే....! ఆమే....; మైశ్వ....! ఉత్... ; తే....; తేఒత్ కిమ్: మన2.... స్థే.... గాయు తమిత్ కిమ్: నధ....; ఏతే.... ⊯[త పడడ్నలు సేకం నిమ్మిత్తమ్∣ ఇత్మేతతృదముద్దిశ్య ఆషష్ఠ నియపా భంగ (వనంగ ఇత్ చేశా) ఽయం భంగ (వనంగঃ। నిమి 💆 కధేశశ్య షష్ఠ యవ ధర్మేణ ఆవయవినోఽపీ విశేష నీద్ధింగు తథాహి కర్ణకుండలం ధారను న\_ం దేవద\_తం "క.జ్ఞాత్" ఇత్ వడ\_స్త్రి ఏ సెజ్ఞత్ కీమ్: అవ ... రోయి.... ఉంద్.... అగ్రామంత్ కిమ్: గమ్....! ఆమహైదిత్ కిమ్: ఒర ఇత్యక్త్ర (1\_30) ఇత్ షర్ఖాషన్న ఆన న రస్పైన్ పరత్వం న్యాత్ తన్మాభూడ్త్.

గమయుతు: భవతు: (అనూకారాత్సరం): తనూయుత్: అక రోత్: కుర్యాత్ (ఇష్టిషు): అబ్బాతామ్: [వవర్త: ఆస్తామ్: సృభ్నీ ఈ సూ క్రమందు చెప్పబడిన నిమ్ త్రములు రెండు రకములు. కొన్ని టిన్ ఇష్టిమంద్రములనుండియే (గహించవలెను. మొగిలినవి సామాన్యము-అనగ అవి ఇష్టిమంద్రములలోనే యుండవలెవను నియమము లేదు. కాగ, గమయతం, ఈకారముకంటె పరముకాన్ భవతం; తనూయంక్; అకరోత్, ఇష్టిమంద్రములలోన్ కుర్యాత్. (ఈ విశేషణము కుర్మాత్ అను ఒక్క పద మనకే అగును.) అబ్బాఠామ్,ప్పవర్త, ఆస్తామ్, స్తెఫ్ని తామ్, ఘాచయతి, బిళ్ళత స్థ: అగ్ని ం గాయ్యత్మ్, తాఖ్యామ్, ఉళాళ్ళామ్, అవా నైరమ్-అను ఈ పదములకు పూర్మమందున్న ఏడు పడములలోను, ఈకారా నై, ఏకారా నై పదములున్న బో అంట్టి పదా నై ఈకార, ఏకారములు (ప్రగిహం అగునుంగి

ఇష్టి మంత్రిమాలనగ వది, వదకొండు, వెన్నెండు వర్రిక్నలులోని చివరి అనువాకములను మినహాయించి మిగిలిన అనువాకములు. అనగ, IB-వ వ్రక్నలో 1 నుంచి 11 అనువాకములు, 11-వ ప్రక్నలో 1 నుంచి 13 అనువాకములు, వెన్నెండవ వర్శిక్నలో 1 నుంచి 13 ఆనువాకములు— అనగ మొత్తం 37 ఆనువాకములలోని మంతర్రిములు ఇష్టిమంతర్రిములన ఒడును.

ైత్త్రీయ నంహింత మొత్తము ఏడుకాండలు లేక అష్టకములు. ఈ ఏడు కాండలను 2ెబ్తుమ నరజైనాలుగు ప్రశ్నించి ఓభరించిరి. కనుక పై ఇష్టిమంత9ములను కాండములేక అష్టముల లెక్కలో చెప్పికొనినచో, 2 జాండ 2వ ప్రశ్నలోని 1—11 అనువాకములు.

3వ ్చశృతోని 1-13 అనువాకములు.

ఇమి ఇష్టిమంత్రిములు. [ఇక యాజ్యమండ్రములనగ 1, 2, 3 కాండలోని ప్రతి వైశృయొక్క బివర్ అనువాకములు, నాల్గవకాండలోని 1, 2, 3 [పశృ లాని బివర్ అనువాకములు మరియు రెండవకాండలోని, 8వ ప్రశృతోని పదకొండవ ఆనువాకము-పినియందున్న మం(తములను యాజ్యమ**లత)ము** లందురు. అయితే వీనిని 3—9 సూ.(తమువద్ద వివరించినను ఇచట మరల టాానంగికముగ చెప్పిత్మి ] ఉదాహరణలు :—

- 1 గమయతః:— "తే ఏపై నం వృత్తిపా గమయతః" (2.1.4.7). ఇచట "తే" [పగ్రహ ఆగును.
- 2 భవతঃ— "ఉ\_త్తరావత్ భవతః" (5-4-8-5).

ఉంకారముకంటె పరముగా నీ అనువిశేషణము ఎందుకు? "ఉంకారము కంటె పరముగా నున్న "భవతం" శబ్దమునకు పూర్వమందున్న ఈంకార, ఏశా రములకు [ప[గహత్వము వారించుటకు" అని సమాధానము. ఉదాహంరణకు -"దీక్ష\_నై2\_నైనామానాపృతూ భవతం" (స్-4\_8\_స్) ఇది ఇష్ట్మం[తములలో నీది యైనను ఇచట "భవతం" ఉంకారముకంటె పరముగనున్నది కనుక పూర్వమందునని "దీక్షన్" పదము [ప[గహంకాదు.

11-2-2-3; 11-2-11-4, 5; 11-3-2-8; 11-3-3-5; 11-4-3-4; 111-1-7-2; 111-1-8-3; -5-4-4; ∨-4-6-3; ∨-5-1-2; -1-4-3; ∨11-2-1-3 అను స్థాములలో కూడ అనూశార వరశమగు "¢వతః" పదమునకు పూర్వ మండునృ ఐడు వదములలోను వదా\_న ఏశార, ఈశారములు ౖవగ9హాలు.

3. తనూయత్: ఏతే  $\frac{1}{2}$  మహా యజ్ఞస్యాన్త్యే తనూయత్ ( $\frac{2}{2}$ - $\frac{7}{5}$ ) యక్ అని ఎందుకు? తనూ యనిన చాలదా? యని  $\frac{1}{2}$ వశ్శ. చాలదు అని సమాధానము.

కేవలము "తనూ" యని మాత్రమే చెప్పినచో "వరివతయే క్వాగృహ్ఞమి తనూ నప్పే?క్వా [1-2-10-2] ఆనుచోట గూడ "తనూ" కు పూర్వమందున్న పద్దా ప్రవీకారమునకు [వ[గహ సంజ్ఞవచ్చును. కనుక దానిని పారించుటకై "తనూయత్" అని చెప్పెను.

ఆంగ్రాంత్: — "బుధ్నవత్ అంగవత్ యాజ్యాను వార్యే అంగ్రాంత్ [1-3-4-3]
 ఆంద్లో శక్వర్ యాజ్యాను వార్యే అంగ్రాంత్" [1-2-8-3] వెద్ద గూడ చూడుముం
 కుర్యాంత్: — "మానప్ ఋచాధాయ్యే కుర్యాంత్" [2-2-10-2]
 అంద్లో మారుత్ యాజ్యాను వార్యే కుర్యాంత్\* [2-3-3] లోగూడ చూడుము

- 6. ఆమూ)కామ్:- కీ ఆ[ౠజాం వరం వృదావహై" [?-5-2-5] తో వియత్ ఆ[ౠజామ్။ [5-2-3-3]
- 7. [పకర్త:- "హచిర్థానే [పాచీ [పకర్తయేయుం!" [3-1-3-1] హచిర్థానే [పకర్తయ $\bullet$  (5-2-9)

ఇత్యాది స్థలములందున్న పదాన్త ఏకార ఈకారములకు కూడ [పగ్రహ సంజ్ఞ వచ్చును. కనుక అట్టివానిని వారించుట్కై సూ[తమున "ప్రివ\_ర్త" ఆని చెప్పబడెను.

- 8 ఆస్తామ్:— "ఇమే వై నహింఒ2 స్తామ్" (3-4-3-1); ఆహోరాజే) అధివత్నీ ఆస్తామ్మ్ (4-3-10-2)
- 8 \_ సృఖ్మీ తామ్: "మైశ్వదేవాగ్ని మారంతే ఉం క్థే అప్యథయం <u>స్త్రీ</u> \_ సృఖ్మీ తామ్ (4-4-2-3<sub>)</sub>.
- 10 వాచయతి:\_\_ ఈ త్తమ్ ఔడుమృద్ వాచయతి! (5-1-10-2, 3)
- 11 బిభృత స్థ: "తే ఏవ యజమాన్గ స్థరేతో బిగృత స్థన్మాండ్" (\$-6.8-4).
  సూడమున "బిభృతిం" అనిన చాలదా: 'త' కూడ ఎందుకు:

కేవలము "బిభృతః" ఆని చెస్పినచో "మన్మహే యావాత్మన్వత్ బిభృతో యౌ" (4\_7\_15-3). ఇత్యాదులందు వదా గ్రామగు ఏకారబు నకు (మన్మహే) కూడ (ప[గహ్ నచ్చును. కనుక ఇంట్లిమాటిని వారించుటకై "బిభృత స్థ" ఆని చెప్పబడెను.

12 မာဂ္၅၀ကတာ မျခဴား: - "သီခ်ီ ထက္ခ်ာ တြီး မာဂ္၅၀ကတာ ချခဴား"

(6-3-5-3) నూ త9మున "అగ్నమ్" అనిన చాలదా: గాయుతం అని ఎందుకు: గాయుతం అను పదము లేనిచ్, "నధ సై ఆగ్నం పురీష్యమ్" (4-1-3-1) ఇత్యాది స్థలములలోని పదా గ్రామనకు (నధ స్పే) ప్రగ9హ సంజ్ఞ పచ్చును. కనుక వానిని వారించుటకై "ఆగ్నం గాయుత9మ్" అని చెప్పబడెను.

13 తాఖ్యామేవ: - "ఏతే పై యజమానస్యాఒక్జాస్స్మత్ తాఖ్యామేవ" (7-2-1-2) మరియు 7-1-5-1, 7-3-8-3; 7-4-1-3; 24, 43 స్థలములందు ను చూడనగును.

సూ త్రమున 'ఏవ' అని ఎందుకు: 'ఏప' లేనిచో .............. "ాపహా స్వాగ్ని తాళ్ళాంపతేమ! (4-7-18-) ఇత్యాది స్థలములలోని పదా న్రాప్ ఏశారమునకు (వైగహా సంజ్ఞ వచ్చును. కనుక వానిని వారించు టక్తె సూ తమున "తాళ్ళాంఏప" అని చెప్పటడెను.

అక్కడొక సందేహము: ఏతేపై యజమానస్యా 2 క్లాసాన్ నుత్ కాళ్యా మేవ అను ఉదాహరణలో "ఏతే" అనునది పెకుకనుంచి ఏడవ వదము అగు చున్నది. మరి సూర్తము అరవ వదమువరేకే గణన చేయవలెనని చెప్పు చున్నది. (ఆషష్ఠాత్) కనుక "ఏతే"కు ప్రగ్రహత్వ మెట్లు కుడురును: నమాధానము: – నిమి త్రమునంతయును ఒకే పదముగ భావించవలెను. కాగ, 'ఏప' నిమి త్రమందలి ఏకదేశియే కాని ప్రత్యేకము కాడు. కనుక "అగ్నిం గాయత్రమ్" "తాఖ్యా మేమ" అనువానిని ఒక్కొక్క పదముగనే. ఖావించి "ఆషష్ఠాత్" నియమమును పాటించపలెను.

14 ఉఖాభ్యామ్:- ''యే ద్వీ అహా రాత్రి ఏవ కి ఉభాభ్యామ్ (7-4-4-4)
15 అవా గ్రామ్:- ''ఉత్సృజ్యీ ఇతా, హా ర్యీ అవా గ్రామ్ (7-5-7-1).
సూ తమునందు "ఆవ" అనిన చాలదా: అ గ్రామ్ అని ఎందుకు:
"అ గ్రామ్" అని లేనిచో "సం తే2వ తే హేడు?" (2-5-12-1) ఇత్యాది
హ్లములందుండు వదా గ్రామ్మనకు ప్రగాహసంజ్ఞ వచ్చును. కనుక వా నిని వారించుట్కై నూ త9నున "అవా గ్రామ్" అని చెప్పుడెను.

స్మూతమునందు "ఆనూకారాత్" అనుచోట "నజ్" నకు ముఖ్యార్థము అఖావమే యైనమ లజ్యానుసౌరము "తద్భిన్నము" అను అర్థమును గ్రహీంచ వలెనని త్రిఖాష్య రత్మ కారుని యఖ్రీపాయము. కనుకనే ఉకారము "కంటె వరమగు" (అనూకారాత్సరః) అని అర్థము చెప్పబడినది.

"అషమ్హాత్" అనగ ఆరవవదము వరకు యనీ అర్థము. అనగ ఇచేట "ఆ" అను ఉపవర్గకు "అభివిధి" అర్థము. అభివిధి అనగ "బెప్పబోపు అవధితో కలుపుకొని" అని అర్థము (జేనసహ) కాగ, ప్రకృశమున నిమి\_తముతో సహ అసవదములలోనున్న యనీ అర్థము వచ్చును. నిమి\_త్తమును మినహాయించి వచో పూర్వమందున్న జధు వదములని తేలును.

58 సూ తము: న గ్రామీ వర్ససీ మిథునీ మాసే లోకే ధ తేం [తిళాష్య] - గ్రామీ...ఇక్యేక్ష్మ్ స్ట్రో గమయతో భవత: (4.52) ఇక్యాది పరోడిపి (వగ్రహో న భవతి: యధా....గ్రామీ.....ఇ ట్రహ్మ....అధ....హర్జు...లోకే....ధత్తే.....ఇ

ను [గామ్: వర్పస్ట్ మిధుస్ట్ మా న్ల్ లోకే ధ తైం။

మణివ9భ:\_

పూర్వ నూత్రమునండు గమయుకుం; భవకిం;....ఇశాధ్రులకు పూర్వమండున్న ఐడు వదములలోని పదా నై ఈశార, ఏశారములు [వ[గాపా యుగునని చెప్పట డెను కద. ఆట్టి ఐడువదములలో [గామీ, పర్చసీ, మిధునీ, మాసీ, లోకి, ధ త్రేయను వదములలో ఏదియువృదు, దానికి మా[తము [త[గాపా నంజ్ఞ రాడు – అని ఈనూ[శార్థము. ఉదాహారణలు: –

1. [గామీ: – "గామీ ఏవ భవతీ గణపతీ యజ్ఞాను వా క్యే భవతం (2-3-3-5) ఇచట "భవతం" కు పుర్వమందున్న ఐదు పదములలో "గామీ" యొంకటి కనుక దీనికి పూర్వ నూగ్తముచే (452) [వగ్రామం నంజ్ఞ వచ్చుచుండగ ఈ నూత9ముచే నిష్ధించ బడెను. ఇజ్లీ మిగిలిన యుదావారణలలో యుథోబిత ముగ నన్నయము చేనుకొనవలేను.

2 వర్చనీ: - "బ్రహ్మవర్పనీ ఏవ భవత్యు భయతోరుక్మాభవతం" (2-8-2-8) 3. మిడునీ: - ఆధ మిడునీ భవతం (6-5-8-6)

- మా సీ: "పూర్జమా సీ ్రఫాయ చృత్తాక బూ శామ్" (?-5-2 ;)
- 5. ಲ್ ಕೆ:— "ಲ್ ಕೆ ಪ್ರತಿಷ್ಟನ್ಜ್ ಯ ನ್ನಿ ದ್ವ್ ಷಡಪ್ ಥವರು" (7-4-11-3)
- 6. ధ<u>తే</u>:— "ధ<u>తే</u> జో5ృత్మ<sub>మైనౌ</sub> అంస్మా ఇమా లోకా భవతంం" (2.€.2.4).

ఈ విధముగ ఈ సూక్రము పూర్వ నూడ్రమునకు అపవాదయగు చున్నది.

54 సూ త్రము: ఆతో నమాననదే నిత్యమవి చాపే చា

త్రిఖాడ్య: — "నిషేధం చేకారో∠న్వాదిశత్! అతే, అపే ఇత్యనయాం పటై క దేశయోకం ఆ న్య్స్ట్రిక సమా నవదే వ రైమా నో గమయతో, భవత ఇత్యాది పరో — పీ నిత్యం ప9గ9హో న భవత్! యథా: — ఆప....: అభి.... అన... ి సమా నవదే ఇత్ కిమ్: ఏప....॥ అత9 నిత్యశబ్దం లా వ్యై నైర పరిహోరార్థం! ఇత్ నోదా హరణం "ఉపబ్దిన్ను దేశాయు" (1-59) ఇత్ సూ తే9 ట్రనంగా దు క్రమ్! సమా నం చే తత్ పదం చే సమా నవదం, తన్మీ స్థ్ సమా నవదే॥

"ေ႐ေမြတားရွေ ပခ်ဳံ္ရွ ၂ခဲာမခဏ္တစ္ခါလ၀ၢိဳ చထး၀ို့ျပတ္ႏွတ္း၊"

అతే నేమానపదే నితృప్ప్ అపే చ అపే చ⊪

మణిప్పభ :-

సూ త్రమందరి 'చ'కారము పూర్వ సూ త్రమునుండి, గెష్ధవాచక మగు 'న' ఆను వదమును ఈ సూత్రములోనికి ఉన్నాదిశము చేయును. "అవే చ, అవే చ" అని రెండుసార్లు చెప్పటచే అధ్యాయ పరిసమా ప్రి సూచించబడెను. కాగ, "అతే సమానపదే నిత్యమవే చ" ఆనునది సూ త్రము.

"పదైక దేశములైన అశే, అపే ఆనునవి (వదా గ్రామందున్న ప్రేటిలోని ఏశారము) ఎట్టి పరిస్థితులలోను [ప[గహకాడు"-అనిసూ[తార్ధము 'నిత్య' శబ్ధ ముచే శేవలము 52. వ స్కూతమీ గాక, ఇత్త స్కూతములచేకూడ వీనికి [ప[గహ సంజ్ఞ పడ్పుట కవకాశమున్న చో, అడ్డి అవకాశము వారించబడు చున్నది.

## <u>తెత్తి</u>రీయ ్పాతిశాఖ్య

#### **ఉాదాహ**రణలు

0, 5 1

- 1 "ఆగరున్జేఒత్ రా. కావలితో భవతః (7\_2\_6\_3; 4.1-3;)
- 2 "అఖ్యాయతే (వజమేన మఖి వవ<u>ర</u>యతి" (శ-2-9-1-7)
- 3 "అనాతతాయు ధృష్ణపే ఉళాభ్యాముతతే నమః" (4\_5\_1\_4)

పై యు దాహారజలోని రున్నజే, హ్వాయ జే. ధృష్ణ నే అలోని ఏకారమునకు పూర్మ సూతము 4-52 చే పై[గహ సంజ్ఞ వచ్చుచుండగ ఈ సూతము "అజే. అనే" ఇట్లి రిదేశమగుటచే నిషేధించు చున్నది.

సమానపదే అనగ "ఏకపదమందున్న" అని యర్థము. అనగ ఆంతే, అపేలు పదా\_న్రమందలి అనుపూర్వియై యుండవలెను. కాగ, "పదైక దేశ ము లగు" అని యర్థము. ఈ సమమము లేనిచో —

"ఏవతీ ఉళాళ్యామ్" (7-4-4-3) అనుబోట నూ తము 4-52 చేత ప్రవ\_రైంచెడి "తే" కు [వ[గహ నంజ్ఞను కూడ ఈ నూ తము నిషేధించును కాని,యది ఇష్టముకాడు. కనుక ఆతే" అనునది వడై కదేశముగు అను విశే షణమున్నబో, ఈ నూ తము ఇచట ప్రవ\_రైంచడు. (ఏప్ ఆతే =ఏవతే) కాగ యిచ్చట గూడ అతే యగుచున్న దని పూర్వవక్షము. కానీ అవి భిన్నప్ ములందరి వర్ధములచే ఏర్పడినది కనుక ఈ నూ తము ఆచట ప్రవ రైంచడు

ఈ విధముగ ఈ ఆధ్యాయమున ప్రక్షిగహనంజ్ఞా విధి నిషేధములు నమ గ్రముగ వివరించబడెను.

కృష్ణ య జార్వేడీయ <u>తెత్తి</u>రీయు పాతిశాఖ్యకు [తిభాష్యర**క్నా నుసారము పేదులోపనామక సుబ్రహ్మణ్యముచే** చేద ఓడిన **"మజి**(వభ" అను ఆం(ధవివరణమున

**ရေ**က်လွှောင်္ကာလျှေသော

\_ స**మా**\_ప్తము \_



# ತ್ತತ್ತಿರಿಯ ವಾ್ರಿತಿಕಾಖ್ಯ

**అధ్యాయ**ము 5

మడి[పభ ∹\_

మిశ<sup>9</sup>మ **[**పక**రణము** 

సూత్రము: అధ నలహింతాయామేకపా9్జభావేπ

ဗဟ( လေသီးဓာတေသာသီး၊ သိ႘ဪာဓာတာဆီ။

ఈ అధ్యాయము న పదపాఠమును సంహీఠాపాఠముగ కూర్పునపుడు పదములయొక్క ఆడ్స్డ్ పర్లములలో కలుగు మార్పులు చెప్పబడుచున్నవి, కనుక ఆ మార్పులకు సంబంధించిన సూడ్రములను వివరించుటకు పూర్వము, ఆ సూడ్రముల నెట్లు ప్రప్తింప చేమపలెన్ చెప్పబడుచున్నది. మరియు సంహీత యునగనేమో తెలియపలెను. కనుక ఈ విషమముల నెన్నిటిని దృష్టిలో నుంచుకొని "అథ" శబ్దమును అధికారవాచిగ చెప్పిరి.

'సంహీత' అనగ "నానావద సంధాన సంయోగ" మని చెప్పబడుచున్న ది (24-3). ఏక్రపాణ ఖావమనగ ఒకే గుక్కలో చెప్పబడు (చదువబడు) ఖాగము. కాగ ఈ చెప్పబోవు సూత్రములు ఏకోద్భ్యానతో చెప్పబడెడి మన్న (సంహీతా) ఖాగమునందు మ్రవ్రించునని సూతార్థము. ్ పొణమనగ ఉచ్ఛాన్ను. ఏక్పాణమనగ ఒకే ఉచ్ఛాన్ను. దీని ఖావమే ఏక్పాణము— అని ఆ త్రేయమహర్షి వ్యాఖ్యానించెను. అయితే టైశిఖాష్య రత్నకాతులు ఈ పదమును ఒకే ఉచ్ఛాన్నచేశ ఖావముతే-కర్పించు, ద్రే టించు, ఉచ్చరింపబడుపట్టి — అను అర్థమునందు టెగిహించిరి. నమానము నేవిధముగ చెప్పికొన్నను "ఒకే గుక్కయుందు చెప్పబడుదానిని సంహిత" అని అందురనియె సూట్ కార్థము.

సూ త్రమున "ఏక్పాఇళాపే" అను పదములేనిటో నంహితా విషయ మున ప్రవ\_రించు కార్యమునకు పదాపసానత్వము లభించ**డు.** "సంహీతా యామ్" అని సూ తమునందు లేనిటో, ఏక్పాజళావత్వము పదమునందు కూడ లభించును కమక సూ త్ర్తకార్యమునెచట ప్రప్తించ చేయువలెనను సందేహము కలుగును. కమక సూ తమున ఆ రెండుపదములు అవసరమగు చువ్వవి.

వదపాథమున బ్రత్ కాదము తర్వాత నీలుపు, లేదా విరామ చిహ్మముం డును. ఉచ్చారణమునందు కూడ మాజ్రాంకాల వ్యవధానముండును. కానీ నంపాత యుండట్లు కాక, పదములు ఒకదానీతో నొకటి కలసి, సంధిజములగు మార్పులను పొందును. సంపాతను పఠించునపుడు పారాపసానముంది విరామ చిహ్మముండును. కనుక "ఈ చెప్పటోవు సూడ్రములు, వంహితయుందు, విరామ చిహ్మమునకు పూర్వమందున్నట్టియు, ఒకే ఉచ్ఛాన్నతో పఠింపనగు ఖాగమున బ్రప్తించునని సూడ్రార్థము.

2 ကာမ၅ေဿ :... တာတာ တာ ကျွားရွပ္မႈ ကာ ဆံ၅ ရွေမား။

త్రాష్య :- [పకృత్క నంహీతా స్వరూ వమనేనో చ్యత్! "ప్రకృత్ ర్విత్రమ [రమంకి" (24-5) ఇత్తి విజ్ఞేయత్య విధానాత్! యథా యు కాత్ యథాస్థితాత్ వదపాఠాత్! రూటస్థాదవిబాలితో యో విధిక స్పాపరృత్క సంహీతా విజ్ఞేయా! విధిక విధానమ్! [పకృత్ రిత్యర్థక! యథా— స్వధా....; ధన్వ....; సహ....; [పబు....; జాయ్....; ఆమా....; అమి....! అత్త సూడ్తే పదానాం పరస్పరా న్వయో మహాళాష్య పచనాచ్చ విజ్ఞేయం! తచ్చ పచనం— "తా పర్ణైపకృత్ యంకి" (2-7) ఇత్యత పర్సి. ఏప ప్యతాపి— "స్వరితయోర్మధ్యే యుత్ర సిచమ్" (18-1) ఇత్యాదొ మ స్థాప్యమ్!

## ထာတ္၊ ထား ကျွန္ျခန္၊ အား (နွန္မွခုုံး⊪

0

#### మణ్మిపభ 🖫

ఈ సూడ్రముచే సంహీశా న్వరూపము చెప్పబడుచున్నది. నిజమునకీ సూడ్రము అన్నష్టమని విట్ని నండితుడభిడ్రాయువడెను. కాని ఇందంత అన్నష్టత కన్పించడు. సంహీశాపాతము ఎట్లే రృడుననిచో యుథా యు క్రాత్ల్ల్ య థాస్థితి యుందున్నట్టి వానినుండి, అనగ పదపాతస్థితియుందున్న డాని నుండి, విధికంచిధానము, కలిపి కూర్పుటను సంహీత యుందురు. అట్లే సాంత్ల విధానమే అనగ ఆ పదవిధియే [పకృతికంత్రితి యునబడును. కాగ స్థిరముగనున్నవదవిధినుండి పంహిశావిధి ఏర్పడుచున్నదని మాత్రకావము.

మాహిషీయ ఖాష్యకారుడు కూడ— "యథాయు కై త్పద ఓధిం! తథా సంహీశా విధిర్భవతి. అవికారేణ స్వాక్స్తికి సంహీశే తృస్వుతో"—అని వివ రించెను. మరియు ఋక్పాతి శాఖ్యయందు— సంహీశా వద్దకృతికి (2-1) అని చెప్పటడెను. ఆ వాక్యమును ఉపటాచార్యులు—పదాని ప్రకృతి భూశాని యస్యాకి సంహీశాయాకి సా పద్ధకృతికి! సంహీశా 2 [త వికారకి! తథాహి— షత్వణశ్వాదయో వికారాకి సంహీశా యామేప భవ్తి! ప్రకృతి భూతత్వాచ్చ పదానాం సిద్ధకృమ్"— అని వ్యాఖ్యానించిరి. కనుక ఇచట ప్రకృతి ఆనిన పదహాఠమని గ్రహించవలెను.

#### ఇక న౦హింశకు ఉదాహారణ ---

 $rac{1}{6}$  స్వధాతన్యుల్నిచాడని (1\_1\_8\_3); ధన్మన్ని ప్రవేశా అని (2-5\_12\_4)  $rac{1}{6}$  సహ్మన్య ప్రమా అని (4\_4\_11\_3); ్రుబుల్నీ యా ఈరణే (4\_3\_13\_6)  $rac{1}{6}$  జ్యా ఇయా సమనే (4\_8\_8\_2); ఆ పుష్పా ఏకు (2\_4\_5\_1)  $rac{1}{6}$  అమిన నై ఏపై : (3\_1\_11\_5).

3 సూౖతము :- తౖత పూర్వం పూర్వం ప9థమమ్**n** 

్తిళాష్ఠ :- ఈ క్రామం పారాని పూర్వు పూర్వం వదం, నూతం చ ప్రభమః క\_ర్తవ్యమ్: యథా- "భక్ష ఆ ఇహి" ఇత్యక్షత్ ద్వీత్త సమానా క్రే.... (10.2) ఇత్తి ద్వీశు: భక్షా ఇహి ఇత్యతి ఇవర్లవర ఏశారమ్ (10.4)

ఇత్యేకారే కృతే "భజేమీ" ఇత్తి భవత్తి. ఆన్యథా ఏమీ ఇత్తికృత్వా భక్షశబ్దే సంధీయమూనే "భకై హీ" ఇత్ స్యాత్! తచ్చానిష్టమ్! పూర్వవద కర్తవృత్వ သီမလေထာဘာဝေးသား။ ဘော္တႏွလဴးႏွစ္ ေႏြေပညႇခ်ဳံရွိ≽သီ သတာသား၊ တ≾တ္≖ ရမီ రీథాాయ⇔ం౮ొమ్పార్వః (7\_2) ఇంతి నకారస్థణత్వే కృత "ఈ త్రమంపర ఈ త్రమం తూపెర్డ్మీయ్ మ్" (8-2) ఇత్యనేన టకారాన్య ఉత్పేకృతే "షజ్జవత్యా" ఇత్ భవేత్రి $\phi$ =త్త్రాq "ఉత్తమ పర ఉత్తమం.... (8-2) ఇత్ స్పాత్ పథమం  $_{\parallel}$ పప్పత్ రూయుం, క్షణ్పైవత్యా" (షణ్ నవత్యా) ఇత్ స్యాత్! తబ్బాడనిష్ట్మ్! తథా… - "ఇట్లేవ్ స్వమమభిగూ ర్రయోఒత్యత్త్రి "టనకారపూర్వశ్చ తకారం" (5-38); గాతాధమ ఈష్మవరో ద్విత్యుమ్ (14-12) ఇత్ సూత్రద్వయం క్రమ్మ ంచండుఈ పార్వజ్వాత్ "టనకారపూర∵ైశృతకార" ఇత్యేతదేవ ∟పథము౦ క\_రౖ ైమ్మమ్: అన్యథా చడ్ర్ స్వమ....మితి స్యాత్: తచ్చానిష్టమ్. ఆథవా 🗕 ్డ్మాం విష్ణాఫ్ట్ తృత్తి "ఉవనర్గ నిమ్పార్వ్ ∠నుదా ౖతే పది (6.4); న్వర (హైర్యం వ్యంజనం ద్వివర్థ వ్యంజగహరమ్ (14.1) ఇతి సూత్రి ద్వయం త్త్రాహ్మాభూదితి చత్వమేవ ప9ిథమం కర్తైవ్యమ్! పూర్వం పూర్వమితి వీప్పా ్డ్రార్ట్లో వమర్థం సమర్థయతీ။ హా ೧೮

తత9: ఘార్వమ్: ఘార్వమ్: మ్థమమ్⊪

మడిప్పభ :\_

ఈ సూత్రము ాల ముఖ్యమైనది. పదపారమునందలి పదములను సంహిజాపాఠముగ కూర్భునపుడు పదసంధాన విధము, సూత్రి ప్రివ**్ధనా** సరశ్ ఈ నూత్రముచే డ్రోశింవబడుచున్నవి.

తత్రి-సంహేతాపాఠము నేర్పరుచుట యిందు, పూర్వమ్=ముందున్న దానినీ (వరమునుగాని, సూత్రిమునుగాని) ప్రభమమ్=ముందుగ కార్య బద్ధము చేయువలెను. అనగ పదవారమున పరునగ నుండ్ని మూడు నాల్లు వదములను కలుపునపుడు, ముందుగ, ముందున్న రెండు పదములను కలిపి తర్వాత వానిని మూడపదానితో కలుపవలెను. అట్లే ఒకే స్థలమున రెండు, మూడు సూత్రములు ప్రవ\_రించుటకు ఆనకాశము స్పచ్ పూర్వ సూత్రముచే 7

ముందుగ కార్యము చేసి, తర్వాత అవకాశమున్న చో రెండవ సూత్రమును [పవ\_రైంవ చేయవలేన**ని సూత్ర భావ**ము. ఇది ఈ క్రింది ఉదాహరణలతో నృష్ణముగ తెలియును.

పదపాఠమున "భక్ష. ఆ. ఇహి" ఆని యున్నది. ఇచట ముందుగ పూర్వమందున్న రెండు పదములను (భక్ష ఆ) కలుపవలెను. కాగ భక్షా ఇహి ఆని యగును. ఇప్రడు ఆ రెండు వదములను కలువగ "భక్షేహి" అని ఆగును ఇది నూత్యమిచే చెప్పబడిన విధానము. అంతిమొ కాని, ముందుగ "ఆ ఇహి" అను వానిని కలుపగ "ఏహీ" అగును. ఇప్పడు "భక్ష ఏహీ" ఆనువానిని కలుపగ "భక్షై హీ" అను ఆనిష్టరూవము వచ్చును. కనుక ముందుగ పూర్వ వదములనే కలిపి, తర్వాతతర్వాత తర్వాతనున్న పదములతో కలుపవలెను.

శాక**న్షడు** పూర్వ**పూర్వ నూ**[తము**లను** [వవ\_ైంక చేయుట కు**దా** హారణము:—

"షణ్జవత్యా" అను సాధురూ వమును సాధించపలెను. "షట్ + నవశ్యా" అను ఈ స్థితిలో ముందుగ "షట్ - బ్రిక్డి గామ నిమ్పార్వకి (7-2) అను నూడ్ర ముచే నకారమునకు ఇక్సము విధించవలెను. "షట్ ఇవత్యా" అని అవగ ఇప్పడు "ఉత్తమవర ఉత్తమం నవర్గీయమ్" (8-2) అను నూడ్రముచే టకారమునకు ఇత్సము విధించవలెను. కాగ "షణ్జవత్యా" ఆను సాధురూ పమేర్పడును. ఈ విధముగ కాక, ముందుగనే 8-2 నూడ్రమును ్వప్రైంవచేసిన యుడల 'షణ్ నవత్యా' అని ఏర్పడును. ఈ స్థితిలో 7-2 నూడ్రమునకిక అవకాశముండదు. కాగ "షణ్టపత్యా" అను దుష్టపడమేర్పడును. కనుక ఈ గ్రంథములో ముందు చెప్పిన నూడ్రమునే ప్రభమము బ్రవ్రైంవచేసి, తదన స్థరమనకాశమున్న చో తర్వాత నూడ్రములను బ్రవ్రైంవచేసు పలెను. ఇంకొక ఉదాహరణ — "వట్ థ్ న్వయమభీ గూర్తయే (3-2-8-1) అను స్థలమును వరిశీరింపుము.

వట్ స్వయమ్—ఈ స్థితిలో "టనకార పూర్వక్స తకారం" (ఫ్.33) సూ త మునే ముందుగ ్రవ్రంపచేయువలెను. అపుడు వట్ త్ న్వయమ్ అని అగును. ఇపుడు "వ్యతమ ఊష్మవరో ద్విత్యం (14-12) అను సూ తమును ర్వర్తించచేయుగ "వట్థ్స్వయం" అని అగును. ఇది సాధురూ మము. అట్లు గార ముందుగనే 14\_12 నూ క్రమును ప్రవ\_రైంవచేసినచో, వద్స్వయం — పఠ్ష్యయం ఆంబీ అంగును. ఇద బిపుడు 5\_33 నూ కృమున దవరాశము లేదు. పోని "న్వర పూర్వం…." (14\_1) అను నూ కృముచే వఠ్ఠ్ న్వయం…..ఆనీ చేసినచో నది అబిష్మము, దుష్టరూపమగును.

అట్లే అంకొక ఉదాహరణము.... ఏ + స్వామి. ఈ రెండు వదములను సంహీతలో కూర్పు నష్టు ముందుగ ఉవనర్గ విష్పూర్వ.... (6.4) అను సూర్తముచే సకారమునకు పత్వము చెప్పవలెను. ఏ ష్యామి అని అగును. ఇప్పడు స్వర ఫూర్వం ... (14.1) అను సూత్రమును [పవర్రించ చేసినచో "విష్షాయ్లు" అను సొదురూపమేర్పడును. ఆట్లుగాక ముందుగనే 14.1 మాత్రమును [పవర్రించచేసినచో "విస్స్టామి" అని సకారమునకు ద్విత్వము వచ్చును. తర్వాత కి.4 సూత్రమును [పవర్రించచేయగ పూర్వ సకారము నేకే పత్వము వచ్చును. ఫలితముగ "విష్స్టామి" అను దుష్టరూపము ఏర్పడును. కనుక పదసంధానమందును, సూత్రి వినియోగమందును "పూర్వం ఫూర్వం విళమమ్" అను సూత్రమును కఠినముగ పాటించవలెను. ఈ విషయము "పూర్వం పూర్వం" అను ద్విర్ప్ కిచే సూచించబడినది. కాగ పాత్రశాఖ్యయందు "వివ్రవ్యేషీ ఫూర్వం కార్యమ్" అని [గహించవలెను.

ఇక**న్పుడు** న**ిహా కాపాఠము ను కూర్పు నిపుడు కలుగు అ**గమాది విశే ష**ములను వివరించుచున్నా**రు. [3]

4 సూత్రము: 🗕 🍞 తపుమ్యపూర్విః శకారశ్చ్పరః။

త్రిఖాష్య :- ౖతపు, మిథు ఏవం పూర్వం శకారాగమో భవతి "చ"-పరం యుథా— సీ....; మిథు.... ఏవం పూర్వ ఇంత్రికిమ్ణ్ వి.... ఏవం వర ఇంత్రి కిమ్? అస్.....

[తపు మ్థుపూర్వ:≀ శరారిః≀ చపరః∗

మణిప్రభ:-

్రతా, మిథు — ఈ పదముల కర్వాక "చ" కారమున్న బో ఆ చకారము నకు పూర్వమందు 'శ'కారమాగమముగ వచ్చును.

#### ఉదాహారణలు :

- 1 సిసం చేమ్ (తపుశృమే (4-7-5−1) (తపు చ మే
- 2 మిళుశ్చర్వమువయాతి (4-7-15-2) మిథు చర్వమ్ [తపు, మిథు శబ్దములు నపుంనక విభ్తికములు. (మధు శబ్దమువలె). కమక ప్రథమైక పచనమున విపర్గ ఉండదు. కమకనే 'శ'కారమును ఆగ మముగ చెప్పిరి.

కాగ క్రాపు, మీథు శబ్దములకే, చకారము వరముగ నున్నపుడే శకార మాగమము వచ్చును. కానిచో శకారము రాడు. విభుచమే (పభుచమే (4-7-4) ఆను స్థలములలో చకారమునకు పూర్వము శకారాగమము లేదు. అట్లే "అసినా మిథుకి" అను స్థలమున మిథు తర్వాత శకారాగమము లేదు. ఈ క్రింది విషయమును సృష్టముగ తెలిసికొనవలెను.

"న్మాతముచే ఏపదములకు ఏనియమములకు లోబడిఏ కార్యము జరుగునని చెప్పబడునో, ఆపదములకు ఆనియమములున్నపుడే అకార్య ములు జరుగును. అందు ఏఒక్క నిబంధనను పాటించక హోయినను, నూత్సముచే చెప్పబడిన కార్యము సిద్ధించడు.

వ్సూత9ము:**⊥ సుపూర్వశ్చ** చన్ద9పరః⊪

త్రిఖాష్య : – చరారు శరారమన్వాదిశతి! సుపూర్వ: శరారాగమో భవతి చన్ది పరః! యథా — సుశ్చన్ధ్రి....! ఏపం పూర్వ ఇతి కిమ్: బ్రచన్ద్రి....! ఏపం పర ఇతి కిమ్: ఆమా....! స్విత్యేష శబ్దు పూర్వో యస్మాదహౌ సుపూర్వ:క

လြယ္တာဇွ္≱၊ ဃ၊ ဃ႙္၅ျသဴ¢။

သံရီ(သံ¢ :−

"సు" అను వదము తర్వాత 'చెద్ద్రి' అను వదము వరముగ నున్న చో ఈ రెండింటికి మధ్య 'శ'కారమాగమముగ వచ్చును. స్కూతముందలి చకా రము పూర్వ స్కూతమునుండి 'శ'కారమనుదానిని అనుపృత్తము చేయును. ఉదాహరణ —

సుశ్చిన్ద్రదస్మ విశ్చతే (4-4-4-8) [సు: చన్ద్రి $\mathfrak{s}$ : $\mathfrak{s$ 

కంటె పూర్పమందు 'సు' లేకపోయినను, సు..తర్వాత చన్న9శబ్దము లేకపోయి నను ఈ శకారమాగమముగ రాదు. ఉదా :-

[పతన్ల) మా స్త్రీరతి ద్వీరమాయు(2-4-14-1)

ఆమా సుచరితే భజ (1-1-12)— ఈ స్థలములలో చస్ద9; చరితేలకు పూర్వమందు శకారాగమము లేదు. 5

6 సూత9ము : ... సమ్పూర్వణ నకారణకురుపరణు

నం పూర≲ు≀ నఠారః≀ కురువరం⊓

మణ్మివభ 😓

"సమ్" ఆనుదానికంటె "కురు" శబ్దము పరమగునపుడు ఈ రెండిం బిక్షి మధ్య సకారమాగమముగ వచ్చునుం. ఉదావారణ ——

యజమానః సంస్కురుతో (5\_6\_6\_4)

(సమ్1 కురుతే— సంస్కురుతే). 'కురు' అనుదానికి పూర్వమండు సమ్ లేక ఫోయినను, అట్లో 'సమ్" అనుదానికి 'కురు' అనునది పరముగ లేకపోయినను సంకారమాగమముగ రాదని (గహించపలెను.

కనుక**నే (l) పురోడాశ మ**లంకురు.... (6-3-1-2);

(2) సం కృత్య బ్భావాకసామం భవతి (5-4-12-3) అను స్థలము లలో సకారాగమము లేదు.  $\begin{bmatrix} 6 \end{bmatrix}$ 

7 సూత్రము:- అకుర్వ చ్రత్యయాత్నర:။

్థిఖాష్య :- చకారు సంపూర్పత్వం ఆగమం చ అన్ఫాబిశత్ి ఆకుర్వచేతి గ్రామణే (వత్యయాత్పరు నకారు ఆగమో భవత్తి "సం" పూర్పు యాధా— త ఇమాలు.... బ్రామత్యయోనామా≥కార ఈ చ్యత్ి (వత్త్ య\_సైఽభివ్యజ్య సై ప్యంజనాన్యనేనేశి (వత్యయం) పం పూర్పఇత్ కిమ్మ్ ఆగ్మి....। ဗေလးတီး၊ ရ**ုံ့ဆန်္တတာ**မ်ား၊ ဆိတ်၏

మణిప్రభ:-

సూ త్రమందల్ చేశారము పూర్వ సూ త్రములనుండి సంపూర్వుం, సేకా రాగముం, అనువానిని అన్వా దేశము చేయును. గాగ "సం పూర్వుం అకుర్వ పరు ప్రక్షత్యయాత్ సగారాగముం" అని పూ \_్డ్డి భావము. అనగ సమ్ అనునది పూర్వమందుండి అకుర్వ అనునది పరముగ నున్నచో, ప్రత్యయాత్—అశా రము తర్వాత (కంటె) సకారాగమముగవచ్చునని సూ త్రామం. ఉదాహారణం—

తామాల నమన్నుర్వత (6-2-3-1)॥

సమ్ 4 అకుర్వత— సమ్ అస్ కుర్వత— నమన్కుర్వత# స్కూతమందలి బ్రత్యమ శబ్దమునకు వ్యంజనములు— క్, గ్ మొదలగు హాల్లులు—ఏ పర్ణము చేరుటచే క, గ, అని సృష్టముగ అఖివ్య ములగుచున్నవో అంట్టి వర్ణము (అ—కారము) అబ్ది అర్థము. ఈ ప్రత్యమ పదమ్మీగంథమున ఇచ్చనె వాడ బడెను. మరి ఎచటను బ్రయోగింపబడలేదు. కనుక బ్రత్యయమనగ అకార మని అర్థము. కాగ సం తర్వాత అకుర్వ అని ఉన్నపుడె ఆకారముకంటె సకా రాగమముగ పచ్చును. లేనిచో రాదు. ఉదాహరణ —

> ఆగ్ని హో\_తర్హ మతమకుర్వతి (3-2-:-2) (ప్రతమ్ ఆకుర్వత్త, ఇచట సకారాగమముగ రాత్రేదు). [7]

8 నూ త్రము : గ్చాపూర్ప్ దకార ఉచ్చాపరః॥

్తిళాష్య :- నీబాపూర్వ్ దకార అగమో భవత్వి ఉచ్చివరిం! యృథా— మధ్యా....! ఏపం పూర్వ ఇత్ కిమ్, లోక....! ఏపం పర ఇత్ కిమ్, నీబా....! అగమా ఏతే∎

స్చాపూర్వః! దకారః! ఉచ్చాపరః॥

మం⊜ి∟్పభ :-

"నీచా" అను వదము తర్వాత "ఉచ్చా" అను పదము పర్తముగ నున్నచో అ రెండిందికి మధ్య 'ద్' (దకారము) ఆగమముగ వచ్చును — అని నూడ్త ఖాపము. "ఆగమముగ వచ్చును" అను అర్థము బ్రకరణబలముచే పూర్వన్నూ త సాహచర్యమునంగు పచ్చినది. కాగ మధ్యాన్న్ చా దుచ్చా (2-3-14-6) నీచా ఉచ్చా — నీచా ద్ ఉచ్చా — నీచాదుచ్చా! నీచా తర్వాత ఉచ్చాయని లేకహోయినను, ఉచ్చాకు పూర్వమందు "నీచా" అని లేకహోయినను, ఈ దకారాగమము ఉండదు.

సీచా తం ధధి (1\_2\_14\_2); తోకం యస్త్యుచ్చావచాహ్మి (7\_4-3\_6). ఈ రెండు స్థలములందు సీచా తర్వాతగాని, ఉచ్చాకు పూర్వమందుగాని దూరాగమము లేదు.

9 సూత9ము :- అసమ్పూర్వోఒరమృకార

్తిఖాష్య : "ఆసం" ఇత్యేవం పూర్ప ఋకారో∠రం విశారమాపడ్యతే! యుథా— గృహో…..! త్రక నిమి\_త్తమేక వదస్థం విజ్ఞీయమ్! అన్యథా—— కల్యా…..; వహి….; ఇత్యాదావప్ భవేత్! ఋకార ఇత్తి కిమ్ః అవం….!

ఆసమ్పూర్వః! అరమ్! ఋకారః!

మణి[వభ :\_

ఇంతవరకు అనగ 4నుంచి 8 సూ.త్రముపరకు, సంహీతను కూర్పు వాపుడు వచ్చు వర్ధాగామములు చెప్పబడినవి. ఇక నీపుడు వర్ణములందు కలుగు వర్త వికారములు చెప్పబడును.

్ "ఆనం" అనుదానిని పూర్పమందు కలిగిన ఋశారము. సంహీతా పాఠ మున "ఆర్"గ విశారము చెందును— అని నూౖతార్థము. ఈదాహారణ—

గృహాజామ నమ ైక్ష (3-3-8-2)

ఆసమ్+బుతై $_{5}$ — ఆసం+ఆర్+తై $_{5}$ — ఆసమర్తై $_{5}$ .

ఋశారము ఆర్గ మారుటకు నిమిత్తము పూర్వమందున్న "ఆసమ్" అనునది కద. ఈ నిమిత్తము ఒకే వదముందుండవలెను. ెండు వదము అందతి భాగములచే ఏర్పడరాదు. అనగ—రూవనమృద్ "ధైయ్" అనుదానిని చూడుము. రూవ-అనుదానిలోని చివరి ఆశారము, సమృద్ధ్యేలోని "నం" కి కలిపి "ఆసం" అని భావించరాదు. అట్లు భావించినచో "కల్యాడి రూప సమృద్ధా" (7-1-8); వహీ హ్యేష నమృద్ధ్య (2-2-1-1) - ఇక్యాది స్థలము లందు కూడ ఋశారము "అర్"గ విశారము చెంది ఆగిష్ట, దుష్ట నంహిశ విర్పడును.

స్మాతమునందు "అనం" కర్వాత అవ్యవధావముగ ఋకారమున్నపుడె ఆని చెప్పటచే, అనం కృణ్ణే హి హానూ (6-2-11-3) అమచేట ఋకారము నకు వికారము వారింవబడెను. ఇచట 'అనం' కర్వాత పెంటనే కకారమున్నది కాని ఋకారము లేదు కద.

10 నూత9ము :— అవగ9హ ఆశ్రీధాం: నువరితిరేఖం వరం నూరం షకారమ్య్

త్రాష్ట్ర అవగ్రహ ఇత్ స్వామ్యంత వరమ్! ఆశీ: వ్రభృతిభి: ప్రత్యేకమభి సమ్పధ్యత్! ఆశీ: ధూ: సువ: ఇత్యేతేష్మ్మ్ గహేమ విసర్జ బీయో రేఫమావద్యతే! ఏళ్ళ:పరో యది సకార: వర్తతే తర్హి న షకార మా వద్యతే! యథా— ఇత్....; ధూర్హా....; దధి..... అవగ్రహ ఇత్ కిమ్: యేదేవా....!

కఖవకారవరికి (8-23) ఇత్యనేన "ఆశీష్పదయే" ఇతి [పా ప్రమ్ అఘాషవర స్థ్య సస్థానమూష్మణామ్ (9-2) ఇత్ ధూస్పామ్; నువస్పామ్ ఇత్ చ పా $\frac{1}{2}$  క్షమ్! తదుళ్య భంగాయాయమారంభికి! ఇత్ శబ్ది: ఏషామే పై ష విశ్శేషికి! వ అన్యేషా మిత్ వ $\frac{1}{2}$ కారవాచీకి

> ဗာရုဂျည်း၊ ဗာခိုး၊ ထုား၊ လ်သေး၊ ရာမာ၊ ႆဆည်း၊ ညာဝလျှ ဓာတ္၊ ညာဓာတည်း⊪

మణిప్రభ :-

1

ఈ స్వాతముచే విసర్గం, సాంధమునకు విశాధము చెప్పబడుచున్నది. స్వాతమందలి 'అవ్రహీ' అను పదము స్వామ్యంతమని (గహించవలెను. ఈ పదము ఆశీః, ధూః, సువః అను పదములతో (పత్యేశముగ సంబంధించి యుండును. కాగే "ఆశీః ః సువః అను పదములు సమాసమందు పూర్పి పదములైం నే (అప్రగహలైనచో) వీనియొక్క విసర్గ రేఘగ మాధనుం మరియు, ఆ రేఘకంజె పరముగ సంకారమున్నచో ఆ సంకారము షశారముగ మారును" - అని స్తూర్హము. ఆవ్రహ ఆనర సమాసమందలి పూర్వ పడమని ప్రమాధ్యాయకు న (1-49) చెప్పిశ్మి. కాగ పదపారమున ఆశీః, ధూః, సువః పదములు ఆవ్రహ చిహ్మముతో చూపుడును. ఉదా కారణలు ---

I ရော္စုံစိတ္ခ်င္ကလာတာမှု (6-2-9-4)

ఇతి: ఆశ్ఓవదయా: ఋచా అని పదపాఠము. ఇచట ఆశ్ఃలో వినర్గ సంహితలో రోభగమారి ఆశ్రృదయా అని ఐనది.

2 ధూర్హాహాంవనశూ9 (1-2-8-2) ధూ ి**ఓ**సాహా!

డూం:లోని వినర్గ రేభగ మారినది. కాగ తర్వాతనున్న సకారము కూప షకారముగ మారినది.

3 దధిషే నువర్ణం జిహ్వామస్మే (4 4\_4\_1<sub>)</sub> నువఃఒనమ్

ఇచట "నువః" లోని వినర్గ రేధగ మారినద్ది దానికి వరముగనున్న సంకాదము షకారముగ మారెను. నువర్షమ్—నువర్ధం

ఈ వికారము అశిః, ధూః, సువః ఆను మూడు వదములకే చెప్పబడినది. ఈ మార్పులు కూడ నీ వదములు నమానమందు పూర్వ వదములైనపుడే ఇరు గునుం. ఆట్లు కానిచో ఈ వికారములు రావు.

ఉదాహారణ — యో దేవా దేవసువస్థతే (1-8-10-2). దీని పద పారము యోగి దేవాంకు దేవసువుం. శ్థు తేగ ఇచట సువుం అవ్దామా కాదు. ఆయితే విశర్గకు లోవము వచ్చినదే కాని, రేభత్వముగాని, తర్వాతనున్న సంకారమునకు షత్వము కాని రాలేదు.

బాగున్నది. ఈ మూడు ఇదములకోసం ఎందుకీ స్వూతం చెప్పబడి నది? వినుము. కఖకూర వరిక (8-23) అను విజ్య ఇదా స్వాతము విసర్గ తర్వాత కకారము, ఖకారము, వకారముగాని యున్నచే ఆ విసర్గ షకార ముగ మారును.... అని చెప్పాచున్నది. ఆ సూత్రముచే ఆశ్కీ వదయా అను నది "ఆశ్వృదయా" అని అగును. మరియు ఆఘోషవర స్థేస్య సస్థానమూష్మ జామ్ (8-2) ఆను స్వూతముచే ధూకి సౌహౌ — ధూస్సాహౌ అనియు; సువికి వమ్ అనునధి "సువన్సం" అనియు అనిష్టరాపముతేర్పడును. కనుక హానిని హారించుట్కై ఈ స్వూతము చెప్పబడినది. 8.23; 9-2 స్వూతములు ్రస్పత మాత్రముకంటే వరములు గనుక్లో హార్వం హార్వం చ్రావత్రమే (5.3) అను మాత్రముచే ఆజీక, ధూక, సువకలోని వివర్గకు రేళ, చత్వములే యతాశ $\sim$  కాశముగ సిద్ధించును.

1 ాత9ము :- అథ లోపః⊪

త్రిఖాష్య :- అథేత్యయమధికారు లోప ఇత్యేత దధికృతం పేదితక్కు మిత ఉ\_త్తం యద్యజ్యాము: అయమధికారు "తిష్ట్రాస్ట్రికయా" (5-18) `ఇళ్-మాత్ర పర్యన్తో పేదితప్యు:

అథు లోపుకి

మద్దవళ్ 📜

'n

ఇద్ అధికార న్యూతము. 'అధి శబ్ద మధికారవాచ్ లోవక…లోపము (చెప్పబడును).' అనగ ఈ కర్వాత చెప్పట్పు నూ కృములలోనిక్ "లోవక" అను పదము ఆనుప్పత్తమగును. అని ఖాపము. అయితే ఈ ఆధికారము తిష్టమ్యేకయా (\$\_18) అను న్యూతా నమువరకు వచ్చును.

12 ဆားမျှန်သား :\_ မသားျှင်္သား၊ သားဗင်း။

త్రిఖాష్య్ :- మకారుం "ఈమ్" ఇత్యేవం పూర్వో అువ్యత్రే యథా-ఈం....။ ఏపం పూర్వఇత్ కిమ్. ఇమం..... ద్వీరేంద్ర కిమ్. అగ్ని..... ఈమ్తి పద్దగహ ఇమ్. ఇతరథా వృత్పీ.... ఇత్యాదా మంద్రార్ అప్యేతం తబ్బాన్స్ట్రమ్။ మకార ఇత్ కిమ్. ఈమ్.....။

ఈమూ స్వర్యణ మకారణ

మణిట్రభ :--

"ఈమ్" అను పదము తర్వాత మకారమున్న చో ఆ మకారము లోపిం చును..అని సూ కార్గము. తాదాహారణ ....

ఈ మన్దా?) సుబ్రభావు: (4-1-8-2) ఈమ్: మన్దాకి) నుబ్బవయనకు అని వదపాఠము. ఈ స్కూతమునకు సంహాశ యంకటిలో ఈ యొక్క న్లలమే లక్ష్మము. అయితే ఋ్రైక్ కాఖ్యలో 4-83 నూత్రముచే గర్భేక్యాది వదముల కొన్నిటికి పూర్వమండున్న "ఈమ్" వదములోని మకారమునకు లోపము చెప్పబడినది. బ్రమ్మత సూడ్రములో ఈమ్ తర్వాత నుండు మకారమునకే లోపము చెప్పబడినది. అంతియే కాని ఈమ్ లోని మకారమునకు లోపము లేదు.

స్మూత్మున "ఈమ్" అని ఈకారము కూడ ఎందుకు: కేవలము మకారమునే చెప్పిన్నూ "మకారముకంటె వరమగు మకారము లోపించును" అని సూతా)ర్థము వచ్చును. అపుడు "ఇమం మే కరుజ"...  $(2.1 \ 11-6)$  అను స్థలములలో, "మే లోని మకారమునకు లోవము వచ్చును.

అమమ్ మే — ఇమమ్ మ్ ఏ — ఇమమ్ ఏ — ఇమమ్ అను దుష్ట పాఠమ్రృడును. ఇట్టి దుష్ఫలికను అను వారించుటకే "ఈమ్" అని చెప్పిరి. మరియు దీర్హ ఈశారమును చెప్పనిచో "ఉగ్నిం మిక్కిం" అను స్థలములలో 'మి⊾కం' లోని మంకారము లోపించును. కనుక దానిని వారించుటకై ఈమ్ ఆమి దీర్హ ఈశారమును చెప్పిరి.

స్మూతమందల్ "ఈమ్" నృతర్భతమదము. నీపాత. కమక పదై కడేశి యుగు "ఈమ్" అను ఆనుపూర్వినీ గృహించరాడు. అండువలన "వృథివీం మా హింసిం" (4\_?\_9\_1) అను స్థలములలో 'మా'లోని మరాధలోవము వారించ బడును.

ఈమ్ తర్వాతనుండు మంకరము నదే లోపము వచ్చును. కనుకనే "ఈంకారాయ స్వాహా, ఈం కృతాయు (7-1-19-1) అనుబోట "ఈమ్" తర్వాతనున్న కఠారమునకు లోభము వారింపబడినది.

13 నూత9ము :- తునుపూర్ప ఉదా\_త్రాయార్వరారిక

టెంకాడ్య :- తు, ను, ఇత్యేవం పూర్ప్ వదారో అువ్యత్ తయోన్ను నోన్ రుదా త్రామా: నతోరితీ చెళ్ళు వియోగో చ్యైయు: యాథా — సత్ఫ....' ఆనాృై ..... ఉదా త్రామారితీ కిమ్: అను..... అవ్యదారాడ్: (1-5ఓ) ఇత్ పాం ్రెట్ట్ వీవర ఫూర్మ ఇత్ కిమ్: ఇదమ్..... పదార ఇత్ కిమ్: టైప.....! విదు..... తుక్పనుకృ తునా! తొ పూర్ప్ యుస్మాకృ తథో కౖం!!

## ತು ನು ಭ್ರಕೃ ఉ**దా\_ತ್ತಯಾಃ**। ವಕ್ರಾಚಾ

ಮ**ದಿವ್ರಥ :-**

1

ఉదా\_క్రమగు "శు" కర్వాకనుకాని, ఉదా క్రమగు "ను" కర్వాకగాని ఉండు వరారము తోపించును... ఆని నూరా?)ర్థము. ఉదాహరణలు క

్ సత్వైయజేక (2-6-6:7) వదపాఠమున పః కు పై అని ఉండగ, "పై" – లోని వకారము లోపించగ సః కు ఐ — సత్వై అని అగుము.

2 ఇన్ఫ్వా ఉన**్నీర్ణమ్ష**్ట్రి (1\_6\_7\_3) [ఇక్ మవై — ఇన్ఫ్వూ — ఇన్ఫ్వా — ఇన్స్ — — ఇన్స్ — ఇన్స్ — — ఇన్స్ —

స్మాతమందలి కు, ను అనుశవి నిపాత పదములు. పడై కడిశములు ఇపు అవి ఉద్యాతములై పపుడె ఈ స్మాతము ప్రవ్యంచును. కనుశనే అను వృద్ధహాత్యే (1-6-12-1) అను స్థాములలో 'ను' అనుదా త్రము "అవ్యశారాది" (1.52) అను స్మాతముచే "అను" అన్నది ఈ స్మాత పరిధి లోనికి పచ్చును, ఇని 'ను' అనుదా త్రమగుటచే తర్వాతనున్న వశాళ లోవము వారింపబడినది. ఈ, ను, పూర్వమనుటచే కేవల ఉశారమును పూర్వమందు కల్గిన వశారమునకు లోవము వారింపబడినది. అప్పు పై ప్రవుంజు (2-3-12).

తు, ను, తర్వాతనుండు వకారమునకే లోపమని చెప్పటచే ఇతర వర్ణములకు లోపము వారింపబడినది.

్వతుజనయశ్శీ (1-7-2); విడుమో ను డుజ్ఞమ్ (1-3-13)∙

ఇక "తునుపూర్వక" అను నమానమునకు పృత్పత్తి తుంది చనుంది. — తునూ (ద్వంద్వనమాపము). జౌ పూర్వౌ యస్మాత్ నుండా తునుపూర్వకా (బహుఫ్స్ ప్రావము) — ఆని చెప్పవలెను. [13]

14 సూత9్ము :- ఉత్పూర్వః స్కార్ వృఞ్దపరఃঃ

్తిళాష్య :— వ్యజ్జ్ నసరు నకారు ఉత్పూర్వు లువ్యత్ యాథా⊸్రవతి....∎ వ్యజ్జ్ వమస్మాత్పర మిత్ వ్యజ్జ్ నవరు। ఏవం పూర్వ ఇత్ కిమ్: జగ.....↓ నకార ఇత్ కిమ్: ఉత్..... ఏవం వర ఇత్ కిమ్: ఉత్....॥

## ತ್ತ ತ್ರಿರಿಯ, ಮಿತಿಕಾಖ್ಯ

## ఉత్పూ**ర్వ**ః! సకారిః! వ్యజ్ఞనపరః∎

మణి చ్రభ :---

"ఉక్" అనుదానిని పూర్పమంధు కల్లినట్టియు, వ్యంజనమును (హట్లాను) పరమందు కల్లిన సూరము లోపించును— అని మాత్రార్థము. అనగ 'ఉక్" అనుప్లడము తర్వాత నంయు క్రాక్షర్థముండవలెను. అందు సకారము ఆదియుండుండవలెను. అపుడు అట్టి సకారము లోపించును. ఉదాహరణ: ప్రత్యు త్రాక్టర్థ్య సయక్వాయ (కి.కి.4.కి). ఇచట ఉక్ స్టర్ట్ఫై— ఉత్ తర్జ్యై— ఉత్ తర్జ్యై— ఉత్ తర్జ్యై— ఉత్ తర్జ్యై— ఉత్ తర్జ్యై— ఉత్ స్టర్ట్ఫ్ ఉత్సాన్యతే (1-1-19) [ఉక్ స్టాక్స్ దివము త్రాన (4-8-5) [ఉక్ స్టర్ట్ఫ్ స్టర్ట్ఫ్ స్టర్స్ స్టర్స్స్ స్టర్ట్స్ స్ట

ఈ మాత్రము "ఉత్" పూర్వమందున్న పుడే, హల్లును వరమందు కల్గి యున్న నే, సకారమునకే అని మూడు నియమములు పెట్టుటబె ఈ కింది స్థలములలో ఫకారమునకు లోపము వారింపబడినది

l ဗက္ခြေးတွဲ ငီဘာ: (१-i-l1)

2 ఉద్కా90 వృదే (7-1-18)

శి ఈంత్ సాదిన జిహ్మామ్ (5-7-11).

ఈ విధముగ, ఉదాహరణ, ౖవత్యదాహరణ పూర్వకముగ లక్ష్మ అక్షణ పమన్వయము చేయబడినది. [14]

15 సూ[తము : ఏషననృ ఇత్ చ∎

త్రాష్య :- వ్యక్తి విషయం అతి శబ్ది బ్రాహ్యకమేష ఇత్యాడీన్ విసర్జన్యా నాన్ ద్యోతయంతి: చదారో వ్యక్షాన పరతామన్నాదిశతి: ఏషు, నుం, నుం ఏషు విపర్జన్యా వ్యంజనవరో లువృతే! యథా -- ఏష...; న....! ఏష....॥ ఏమం వర ఇతి కిమ్మ్ దమ....!

ఏష∛। সংখ স্থাঃ হাঞা చ∎

మడ్షిపథ 🎞

ఈ సూ**ౖశమందల్ "ఇత్" శబ్ధము ఏషః, సః, సృః ఆను ఈ వి**సర్గాన్త ాగములలో 1వత్తి ఒ**శ్గదానితోను ఆ**న్వయించి ఆమె విసర్గాన్త పదముల**ని**  మాచించును. చేకారము పూర్వ స్కూతమునుండి "హాల్లాను పరముగ గర్గీ యున్నచో" (వ్యంజనపరికి) అనుదానిని ఈ స్కూతములోనికి అన్వాదేశము చేయును. "లోవికి" అను పదము అధికార స్కూతమునుండి వచ్చును. కాగ "ఏషిక సికి న్యకి ఏషు వ్యక్థాన పరేషు విసర్జనీయకి అవ్యతే" అని పూ\_ర్తి మాత్ర ఖావము వచ్చును. కాగ- ఏషికి, సికి, స్యకి అను ఈ పదములయొక్క విసర్గ తర్వాత హాల్లు యున్నచో ఆ విసర్గ లోపించును — అని స్కూకార్థముం

నిజమునకు నూడ్తమున "విసర్జనీయు!" ఆను వదము లేదు. కాని నూడ్ర రచనా వద్దతియొ ఆవిషయమును తెలుపుడున్నది. ఇందుకు ఖాష్యమె బ్రమాణము. ఉదాహరణలు —

1 ఏష తే గాయుత్రం: (3-1-2) [ఏషం: စီး ကာတာများ]

2 న తే జానాతిః (1…2…14) [నః ౙే జానా&]

<sup>3</sup> ఏష తహిఒకప్యతః (3-1-1) [ఏష**ః తవః** అతప్య**త**]

వినర్గకు వృ౦జనము పరముగ నున్నని ఆ వినర్గ లోపి౦చును. లేనిచో లోపి౦చడు. ఉదాహరణ: దమ ఏవా ైస్యెష ఈవ తిష్థి (1\_5\_7)

(ఏషి ఉప— ఏషయ్ ఉప— ఏష ఉప. ఇచట సంధి కార్యములో యకారము లోపించినది). ఇట్లే 9-10-10-11 వరా వా ఏష ఆగ్నిం వవశి (5-2-2).

ఇట్లి ఇకర స్థలములలో ౖగహించపలెను.

[15]

16 సూ త్రము: - నా 2 సు

్తిళాష్య :- "ఆనం" ఇత్యస్మిన్స్తోపాణే విసర్జనీయో వ్యక్షానవరో వాలుప్యతే యాథా — హృత్స్వ..... అవ్యకారాదిం (1.52) ఇత్ ప్రాప్తెర్ని షేధంల

న, అనః॥

మణిప్పభ :\_

పూర్ప సూత్స్మునందు "నికి" యొక్క విసర్గకంటె హాల్లు విరముగ నున్నచో ఆ విసర్గ లోపించునని చెప్పబడెను కద. ఇపుడు అవ్యకారాధిం (1\_52) సూ క్రమును పురస్కరించుకొని "అనుం" అనుదానియొక్క వినర్గ కంటె హాల్లు పరముగ నున్నచో ఆ విసర్గకు లోపము సిద్ధించుచున్నది. కాని 1

అండ్టిలో పాము ఇష్ట్రము కాడు. కనుక ఆ లోపామును ఫారించుటకైతే నూత్సము చెప్పుండించిం. కాగ "అనుం" అనుదానియొక్క వినర్గకంజె హల్లు పరముగ నున్నను ఆ వినర్గకు లోపాము రాదని నూౖజార్థము.

ఉదాహరణ: హృత్స్వసో మయోభూన్ (4-2-11-3). హృత్సు అన్ను మయోభూని అని వదపాఠము.

పూర్వ నూడ్రమున ఏడుం, పుం, వ్యక్షంతి మూడు పదములు చెప్పబడి నవి. మరి "నుం" గురించి మాత్రమే "అప్యకారాదిం" నూడ్రమును ప్రవ ర్తింపచేసి, దాగి వినర్గకు లోప గిషేధము చెప్పబడినది. మిగిలిన రెండింది విషయము చెప్పబడలేదు. ఏలనన సంహీతయిందు "అనుం" అని ప్రయోగము లున్నవి. కాగి అవీషుం, అన్యం అను ప్రయోగములు లేవు. కనుంక వాటి వినర్గ లోప్పవస్తితీదు. కనుంక నిషేధించవలనిన అవనరము లేదు. [18]

17 నూ త్రము: — ఇద్విదగ్న ఇమాంన ఏనౌషధిః పరః నః॥

[తిఖాష్య : ఇదు.... ఏపం పరః "నః" ఇత్య క్రత్ వినర్జనీయో అప్యతే! యాథా — సేదు....! సేద....! ఈ, ఆగ్న ఖత్యాభ్యాం కిమ్? న ఇ....! న ఇద్దే....! సేదగ్నే....! న ఇతి కిమ్? న ఇమా...! సైన....! సౌష....! న ఇతి కిమ్? పరో....!

ဗွေဂီ ခြ∙ု မွာဂီ မောဂ်ီ ျူ ဗုဿာဝ လံ\*၊ သိလာ၊ ఓရာလိုး။ ಮ**ာံဘ**ှိ¢ ∹—

ఈ స్కూతము కూడ "నః" అను సర్వనామలో ని విసర్గకు లోవమును విధించుచున్నది. "నః" అనుబానితర్వాత ఇదు, ఇండ్నే, ఇమాం నః, ఏనా; ఓషధీః అనెడి పదములలో నేది యున్నను "నః" లోని విసర్గకు లోవము కల్గును. మర్యు తర్వాత నువ్వ అచ్చుతో సంధికూడ జరుగును. ఇది సూత9ఖావము.

ఉదాహారణలు :-

ఏనా సైనాఒనీకిన (4-3-13) [సు: ఏనా! అనీకిన] ఓషధీ: సౌషధీరను రుధ్యసీ (4-2-3) [సు: ఓషధీ: అను]

సూ త్రములో "ఇద్" తర్వాత "ఈ అని లేదా అగ్ని" అనియు, ఇమాం తర్వాత "నః" అనియు ఎందుకుః అవి లేనిచో "నః" లోని వినర్గకు లోపము రాదాః – అను మైకృకు అవి ఉండవలెననియే నమాధాతము.

సూత్రములో "ఇద్" తర్వాత "ఈ అని, లేక అగ్ని" అని ఉండవలెను. లేనిచ్ వినర్గకు లోపము పచ్చినను, "నోకు తర్వాతనున్న అచ్చుతో సంధి కార్యము జరుగడు. ఉదాహరణకు— 1 న ఇజ్జనేన (2-3-14); 2 న ఇద్దే వేషు గచ్ఛతి (4-1-11). అట్లో "ఇమాం" తర్వాత "ను" లేనిచో వినర్గ లోపిం చును కాని సంధికార్యము జరుగడు. ఉదాహరణకు —

వ ఇమామభ్య మృశక్ (ఫ్-ఫ్-2).

"సంగికు తర్వాత ఈ వదములున్నపుడె, ఈ సంధికార్యములు జరుగునుతేన్చే జరుగవు. ఉదాహరణకు— పరోదివా పర ఏనా (4–6–2). పరం ఏనా—ఇచట వివర్గకు యత్వ, లోపములు వక్ష్యమాణ సూడ్రములచే సిద్ధిం చెను. కానీ సంధి జరుగలేదు.

18 సూ**త**్రము:— అవ[గహ ఇత్యేకమ్ ။

ုခြဲစာသွား - ရာခ နည္က သီခိုည္က သီနည္တန္႔ညီရွည္သည္ ရက္သီး သားေက်း လည္သေနနည္က သီခိုည္တန္း မည္တ....း ရာခနည္က သီခိုည္က ရာခ ခ်ီသား တာင်ားေသာင္း ရာခနည္က သီခိုည္က ရာခ ခ်ီသား တာင်ားေသာင္း။

అవ[රැప్ । ಇಹೀ ಏಕಮ ။

మడిప్రభ :-

ఈ సూత్రము "ఏకమ్" అను పదములోని మకారమునకు లోపమును విధించుచున్నది. ఐతే ఈ "ఏకమ్" అనునది సమా సములోని పూర్వవదమై ఉండపలెను. మరియు దీనికి పూర్వమందు "ఇతి" అను శబ్ధముండపలెను. అబ్జి "ఏకమ్" లోని మకారమే లోపించును. (ఈ మార్పు సాధారణముగ వద పాఠమునుండి సంహీతను కూర్పునపుడు జరుగును). ఈ దాహారణ —

పాపీయాౖన్్ **స్వాదిత్యే** ౖకం తస్పజుహు**యా**త్‼

ఇచట స్కాత్! ఇంత్ ఏకమ్మ్ ఏకమ్మ్ అని యుండును ఇపుడు పూర్వ మండును "ఏకమ్"లోని మంకారము లోపించి, సంధికార్యము ్రవ\_రైంచగ "ఏకైకమ్" అని అయినది.

స్టూ కమున "అవ్గోహె" అని ఎందుకు: ఈ "ఏకమ్" అను వదము సమీహనమంధలి పూర్వపదము కానీచో, దానీయొక్క మకారము లోపించడు. ఈ జామారణకు ".... స్యాబిత్యే కమ్షగిళ్ (6-2-3-11) : పదపారము న .... స్యాక్! ఇంకి! ఏకమ్! అడ్గి!.... అని ఉండును ఇచట "ఏకమ్" అను పద మునకు పూర్వమందు "ఇం" శబ్దమున్న ను ఈ "ఏకమ్" అవ్గహ కకుండు టచే, ముకారలోపము రాలేదు.

అష్**గహయగు "ఏకమ్"** అనుదానికి పూర్పమందు 'ఈతీ' లేనిచ్ ఇవ గ్రామాయగు "ఏకమ్"లోని మకారమునకు లోపము రాడు. ఉదాహరణకు – "యుదేకమేకం" సమృరేత్" (1–6–8). (యత్! ఏకమ్! ఏకమ్!....) [18]

19 నూత9ము:- తిష్ట్రేకలా న పూర్వః॥

[త్**ళాడ్య: - తె**ష్ట్స్ శబ్దవ్ళిశేష్ట్ష్ ఏకయొత్క స్మీగ్గ°కాజెడ్ న్యైవర్ణం సహత**్రు** పూత్య సహీతో అవ్యత్≀ యాథా — తెష్ట్లు . . . ఓ ఒడ్డ్ స్త్రీతి కిమ్ం సమా...... పూర్వేణ సహీవ \_ తైత ఇతి సపూర్వంం!!

## తిష్ట్రి, ఏకయా, స పూర్వః॥

మడిప్రభ: - సాన్మీధ్య బలముచే, ఈ నూత్రములోనికి ఫూర్వ సూత్రము నుండి "అవ్రహ్" అను వదము అనువృ్త్తి వచ్చును. కాగ – "తిష్టనై శబ్దమును ఫూర్వమందు గల్గిన అవ్రహ్ యగు "ఏకయా" పదములోని చివరి వర్ణము (అకారము) దాని ఫూర్వవర్ణముతో (యకారము) కూడ లోపిం చును — అని నూడ్రార్థము. "స ఫూర్వకి" అనగ ఫూర్వ వర్ణముతో సహా" అని అర్జము.

ఉదాహారణ: తిష్ట్యేశైకయా స్తుకయా (-ఫ్-8). ఇది పదపాకమున తిష్ట్మి! ఏకయాఒఏకయా! స్తుతయా! ఆని ఉండును. ఏకయా 4 ఏకయా — ఏక ఏకయా— ఏకైకయా! ∍చటకూడ లోపకార్యము తర్వాత, వరముగనున్న వ్వరముతో సంథి జరిగెను.

మాత్రమున శిష్ట్తపై పూర్వకమని ఎందులకు: ఈ శిష్ట్తపై శ్రీ శ్రీమ్మ్ ఫూర్వ మందు లేనిచో, అవ్రగహయగు "ఏకయా" లోని "యా"కు లోపము రాదని తెలియవలైను. ఉదాహారణలు ! —

నమానానాం కరోత్యేకయైకయోత్సర్లమ్။ (6-1-8) కరోతి। ఏక**యా**్ల వీకయాం ఉత్పర్గమ్။

ఇచటనొక విషయమును గ్రహించవలెను. విషనన్య ని అమ 15 వ సూత్యమునుంచి ఇంతవరకు (18 స్కూతము వరకు) లోవకార్యము వివరింవబడి నది. అయితే ఈ లోపకార్యము జరిగిన తర్వాత పూర్ప వర స్వరములకునంధి యగుచున్నది. నంధి స్కూతములు పదియవ అధ్యాయమున చెప్పబడికవి.

అకనిపుడు కొన్ని వర్ణముల స్థావమువ పేరొక వర్ణమాడేశముగ వచ్చు టను చెప్పచున్నారు. [19]

20 సూత9ము :**— నరారః** శరా**రం** చవ**రః**ు

త్రిఖాష్య : — చకారపరో నకారః శకారమాపద్యతే! యథా—అహీ తన్న.....! ఋతూ త శృ..... కర్టా తన్న.....!! వకార ఇతి కిమ్: శం భమే.....!! చవర ఇతి కిమ్: తాన్ ఛందోభి:....!! చ పరో యస్మాత్ అసౌ చవరః!!

কিচ্চাঃ কাচিত হৈ কি বিষ্ঠাঃ কা

మడి[వభ 🖫

ఈ సూత్రిమునకు చకారమును పరముగ గల్గిన పద్దాన్త నకారము శకారముగ మారును—అని అర్ధము. ఉదాహారణలు —

> అహితకృ నర్వాజ్ఞమృయన్ (4\_5-!). [అహీన్: చ!] కర్ణాతశాృ కర్ణాతకృ (1\_8-8). [కర్జాన్ చఅకర్జాన్ చ] ఋకూతశృ నక్షత్**యాం** చ (7-1-8). [ఋకూన్ చ]

స్కూతమున 'నికారమంని ఎందుకు: విధించిన కార్యము (శకారాడేశము) సకారమునకేగాని ఇతర వర్ణములకు కాదనీ చెప్పుటకు. శంచమే.—ఇచట చకా రమునకు పూర్వమందున్న మకారమునకు శకారాడేశము లేదు. నిజమునకు

ఇక నూత్రిమున "చవరమని" ఎందుకు, ఆవ్రై విధించబడిన శ్రార్థా దేశమ్మ చక్కరమ్మను మాత్రమే వరమందుగల్లిన వదా వ్రశారమువకు అగునని నియమనము చేయుటకు. చకారభిన్న మగు వర్ణము ఈ పద్ధాన్న నక్కరము నకు వరముగ నున్న బో, నకారమునకు శకారాదేశముండదు. ఉదాహరబ—

 $\mathcal{E}$ ! సూడ్రము :— నాయన్పైరయన్నార్ధ్ను పన్ననడ్వా స్ట్రుటీవా న్యార్గు ప్రాంతి పా

్తిభాష్య:- ఆయన్.... ఇంక్యేత్య గ9పాదేఘ నరారు శరారం న ఆపద్యతే చహారో‱డిపి⊪ యంథా - లోక....! యూమామైం....! లోక....⊪ ఆన...... ఘృణి....! ఖాము....! ఏఖాన్మీ....⊪ ఏఖీఈ కిష్యా అన్మీ....⊪

> ನ၊ ಆయన్၊ စరయన్၊ ఆర్ధ్మవన్၊ ఆనడ్వాన్၊ ఘృది వాన్। వారుజాన్, ఏఖాస్మిన్⊁ి

మణిౖపథ: –

ఈ స్టూతముల్లో, కొడ్డి సందర్భములలో శకారమునకు పై స్టూత ముచే విధించబడిన శక్వాడ్రేశ్రమునకు నిమ్హేషమును చెప్పురున్నారు.

అయన్, ఐరయన్, ఆర్ట్న్ చెప్క్ ఆన్డడ్వాన్, ఘృజీవాన్, వారుణాన్' ఏవాప్మిన్-ఈ పదముల్లలోని పట్టా ప్రకారము తర్వాత చక్కరమున్నను ఆ నకారమునకు శకారాదేశము లేదు"- అని నూత్సార్థము. అయితే చెప్పలోపు న్యూతము 24 షే, ఈ నక్తార్శము ఇ కారముగ మారును. ఉద్మాహరంలు :--I ఆయన్ లోకమాయ ఇళ్ళ తన్ను.... (5-2-3). [ఆయన్ చత్సు:] 2 ఐరయన్ **యామైరయ** ఇృద్ధ్రమ**న్.... (£.1.8)** [ఐర**యన్ చ**ద్ద్రి**మన్**]

3 ఆయ్ఞవన్ లోక ఆయ్ఘవఞృతుత్రా≥స్మిష్ (5.5-1) [ఆయ్ఞువన్ శరహా]

4 అనడ్వాన్ అనడ్వా ఇృమే ధేను కృష్ణే... (4.1-10) [అనజ్వాఫ్ చేస్తే]

5 သျှင်းတက် သျှင်းတတ္တိနှစ်လျှောက် (နို့နို့နေ]

6 వారుణాన్ పార్రణాఞ్న కుష్కపాలాన్ని ర్వహీక్ (2.3-12).

7 කත්ති බන්ති මේ කරි මේ දැරිදුවී-9) [නිය මත් බේ ක්ෂුවෙ

సూత్రమ్మున అన్మిస్ కు పూర్వమందు "ఏప" అనే ఎందుకు: అన్మి న్కు పూర్వమందు "ఏప" ఉన్మపుడే నకారమునకు శకారాదేశము నిషేధించ బడును. అట్లు "ఏప" లేనిఛో పూర్వ సూత్రముచే శకారాధేశమే సిద్ధించును. ఉదాహరణ : అన్మి కాఫ్ట్రమమ్మి కెళ్ళి (7–34) [21]

## 22 నూ∟తము :- తరారశృధారం శచఛపరః∎

్తిళాష్క్ - శచ్ధ పర్షేంకార శృకారమాపడ్యత్ యుథా— తచ్చం....! తచ్చే....! అత9 శచ్ధ పర్షతి సౌమాన్యో క్లానాం నిమిత్తానాం (మాత్పత్తిక్కం విజ్ఞీయమ్ ముఖ్యక్షాక్ త్ర్మక్షాక్ పై కృతయాశ్ పాంత్ర్మక్ చుత్తుక్కుట్ అత్యాళా శకాత గోహాణ పై యుహ్హాక్ ఓ కుంకో మై తమార్య్ మాల్ఫ్ శకార చృకారమ్ (కె-కెశ్) ఇతి శకాతన్య ఛశ్వే కృతే, ఈకాఠశృకాతం ఛఛపేర ఇత్యేతా పత్తె ప సిద్ధిరితి బ్యామం! కించ పరను బ్రేట్ పప్పు తే నతి పశాృత్ పూర్వ నూ త్ర్మకు ప్రస్థన్నిక్ త్రితి పూర్వం పూర్వం (పథమమ్ (5-శె) ఇతి నిమమ భజ్య పనజ్హాత్

#### ទទ**ឋ៖** ជទ⊄្ស៊ី៖ శచఛపర៖⊯

మడిప్పభ :-

ఈ స్కూతముచే తకారమునకు చత్వము (చకారము) విధించబడు చున్నది.

శశార, చకార, ఛకారములలో నేదియైనను వద్దాన్తే శశారము కంటె పరముగ నున్నచే, ఆ శకారము  $^{\mu}$ చాకార్థముగ్ మూరును—అని నూం క్రాఫ్ట్లు. శవధ వరs=4, ఈ,  $\phi=B$ నిలో బేనినై నోను దరముగ్ గల్గిన, శశారం వద్దాన్తే శశారము; చకారమ్ = చకారముగ మాతును.

తక్ శంతూం:— తచ్చలయా: — తచ్చలయా: (మాణ 34) (ఓ-6-10) తక్ చ అడ**రు:** — తచ్చాడరు: (7-1-ప్) తక్ చందిసామ్— తచ్చందసాం.... (5-6-6).

ఈ మాడ్రములో చెప్పిన స్ట్రెఫ్ఫులు—అనగ శచఛలు ై పాక్మతిక మృత్రై ఉండవలైన్లు. అనగ్ నహజనర్జములై యుండవలైను. సంధ్రిజములు శ్రామం. అయిత్త ఈ విషయము ఎట్లు తెలిసినది? అది స్కూతరచనవలననే గ్రామం చబడినది. ఉదాహరణకు తక్ శంయోక అని యున్నది. ఇప్పడు కండు మండ్రముచే శకారము ఛకారముగ మాడును. తక్ ఛంయోకి; ఇపుడు ఈ డ్రామ్త (5\_22) స్కూతముచే "క్"కారము చకారముగ మారగ "తచ్చం యోకి" అని రూవము సిద్ధించును. కాని వర సూత్రమును ముండుగ ఒవవ ర్తించచేసి తరువాత పూర్వస్కుతమును బ్రవ్ రించచేయుట 5—8 వ స్కూత నియమమునకు వ్యతిరేకము. మరియు 5\_84 వ స్కూతమునే ముండుగ క్రిక్తి రైంవచేయదలచినచో, ఈ చెస్తుత సూత్రమున (5—22) శకారమక్కర లేదు. కేవలము "చే, ఛలకంబె పూర్వమండున్న" ఆని చెప్పిన సరిహోవునుం కాని సూత్రకారుడట్లు చేయలేదు. దీనిని బట్టి శకార, చకార, ఛకారములు ప్రాకృతికముతే అవవలెననియు, సంధిజములు కారారనియు తెలియు చున్నది.

23 సూత9ము:... జవరో జకారమ్∎

్తిఖాష్య:- సాన్ఫ్రాంగ్రాంత్రార ఇత్ అఖ్యతి! జనర\_స్థాంగ్ జంకార మావద్యత్! యాభా — తజ్జయా...∎ ఏనం నర ఇత్ కిమ్ః తత్....॥

జపరః! జఞారమ్ "

మణిప్పభ :--

పూర్వ నూత్రము నుండి సాన్మీధ్య జలముచే ఈ నూత్రములోనికి "తకారం" అనునది అనుపృత్తి వచ్చును. కాగ "తకారం జకారం జవరం" అని నూత్రము. ఆనగ "పదా నైమంధున్న తధారముకంటె జకారము వరముగ మన్నచో, ఆ తరారము జకారమగును" – అని నూ కార్థము.

ఉదాహరణ: తత్ జాయానాం— తజ్జాయానాం.... (శి-4-4). జశారము

పరమంతడు లేబెబో అనగ త**ి**ఖన్మ మం*లా*ల్ **పొత్తముజున్న**లో, `ఈ జ\_క్షము తకారము.నకు రాడు. ఉదాహరణ: తర్ బ్వాం తే — శ\_తృవా తే∎ (6-4-7). 24 సూత9ము :— నకార ఏత్తమ ఇకారమ్ ⊪

నకాఠశు ఏతేము. ఇందారమ్యా

#### మట్కిపథ 📜

ఈ మాత్రముబే నుండికుండు ఇకారము (చక్కిను అమనా సిక్షిమ్మము) విధించబడుచున్నడి. మాత్రముక్కడియో గాక, అబ్లిక్కు హార్వ మాత్రము మార్వ సూడ్రమునుండి జరారముక్కడియో గాక, అబ్లిక్కు హార్వ సూత్రమం దున్న కరార చేరార చేరారములు కూడ ఈ మాత్రములో బ్లిక్ట్ అనుప్పత్తము లగును. రాగ "నరారం కచ్చజరారేమ పరిమ ఇరారం భవత్" అని మాత్ర మగును. అనగ "పదా నై నిరారముకంటే శ, చ, ఛ జాంశాములో నేడి పరముగనున్నను ఆ నారము ఇరారముగ మాడును" — ఆస్ సోత్రాక్తము.

#### 🕁 దావారణలు :

- 1 తేసై పై నాఞ్ళమయతి.... (శే.4–8). ఏనాప్ శమయతి.... ఏవాఞ శమ యతి....ఏనాఞ్ళ మయతి (స్కూతము 5–74).
- రి జాఞ్భందోఖిరమ....(1-3-8). [తాన్ ఛందోఖి:....]
- ဒီ ၏ ဆောတာကာမျှနှုန်း (ဒီ-2-ဒီ) [၏ ဆောကားရီ မိန်ပျန်း]
- 4 అపురూవమాతృజ్ఞాయశే (శి-శి-శి) [ఆతృస్ జాయశే].

ఈ నూడ్రము నకారముకంటె శ, చ, ఛ జ కారములు మాత్యామ్లి పృత్త ముగ నున్న నే ఆ వకారము ఇకారముగ మాతృష్టి చెప్పడున్నది. త్రీనికంటె ఖిన్నమగు వర్ధము వరముగ నున్నచో, నకారమునకు ఇకారాదేశముండదు. · 120

ఉదాహారణకు 1

ాస్ సుబ్దాస్... కా\_స్ట్ సుబ్దాస్ (2-4-1) [స్టూ $_{-}$ కము 5-33]  $[^{24}]$ 

**డిప్ సూ ౖతము:** అపరౌ లంకా**రమ్**∎

్తిళాడ్య ! \_ ద్విపచన సామర్థ్యాత్ గృహీతా (పకృతా తశార నకారా లకార మావద్యేతి లవరా∎ యథా — యల్లో....। త్రిస్...। లః వరో యాఖ్యాం తా లవరా∎

ల్పరౌ] లకారమ్ఖ

మజిడ్జుభ ⊱

ఈ స్కోతము తకార, నకారములకు లక్షమును విధించుడున్నది. "లవరె" అను ద్వివచన సామర్థ్యముచే పూర్వ సూత్రములనుండి (22; 24) శ్రార, నకారములను ఈ నూత్రములోనికి అనువృత్తి చేయవలెను. కాగ — "తకారవకారె" లవరె అకారమావడ్యీతే"— అని స్కూతము. అనగ — "వదా స్త మండున్న తకారము, లేక నకారముకంటె లకారమున్న చే, ఆ తకారము లేక నకారము లకారముగ మారును"— అని సూతా 9ద్దము. ఉదాహరణ —

యంత్ లోహింకం.... 🚅 యల్లోహింకం పరావకత్ (2-1-7). [తీన్ లోకాన్... [తీల్లోకానుదజయంత్ (1-7-11).

ఈ మార్రాముచే అకారముగ మారిన నీకారమున కనునాసికత్వము తర్వాశ సూత్సముచే చెప్పబడును.  $[^{25}]$ 

26 నూ**్తము:** - నరారోఒనునాసికమ్**။** 

్తిఖాష్య :- ఆనుస్వారో త్రమాజనునాన్రాంక (2-30) ఇత్ నదారప్య ఆను నాన్రత్యే నిద్ధే పునర్థాలాబ్ తత్కథనమనువవన్నమ్! తస్మాదత9 లక్షణయా నదారోనామ తర్స్థానో లధారఇత్యర్థం! అసాచనునాన్రం భజతే! పూర్క్త్ మెహోదాహారణమ్⊪

నరారః! అనునాసికమ్∎

మదిన9భ 🖫

ఈ సూ త్రము నకారమునకు అనునాసికత్వమును విధించును. అయికే

7.7

అనుస్వార్ త్రమా అనునాసికాంకి (2-30) అను పూర్వ స్కూతముచేతనే నకార మున కమనాసికత్వము సిద్ధించుచుండగ మరం ఈ స్కూతము వ్యర్థము అని పించును. స్కూతమును వ్యర్థమనరాదు. ఈ మ్కాతము వ్యర్థమగుచు, ఈ స్కూతమందు చెప్పబడిన నకారము, లకారముగ మారినను అని జ్ఞానకము చేయును. కాగ లక్షణాప్ప్రత్తి న్యాతయించి "పూర్వ స్కూతముచే నకాఠము లకారముగ మారగ అట్టి లకారమునకు అనునాసికత్వం సిద్ధించును" అని స్కూత ఖావము.

ఉదాహారణ: త్రీన్ లోకాన్— త్రీ ాల్లోకాన్ అస్మిన్ లోకే— ఆస్మి ాల్లోకే. [26]

27 నూ త9్ము:— మంకారనృరృవర\_సైన0 సేస్థానమనునాపికమ్౻

త్రిఖాష్య :- సృర్మవరో మకార\_స్తన్య సృర్మన్య సస్థానమనునానికం భజతేః యథా— యం....! కం....! కమ్....! వమానం సస్థానం యస్యా ఒహా సస్థానః! కం సృర్మికి పరో యస్మాదహె సృర్మవరః!!

మకారః! స్పర్శపరః! తన్య! సస్థానామ్! అనునాాసికమ్ ∎ మడివ9భ ఏ

్ఈ మాత్రము మకారమునకు భిన్నవర్గాను నాసికత్వము విధించు చున్నది.

సృర్మవరిశ్ మకారిశ — సృర్ఘవర్ణమును వరముగ్ గల్గిన మంకారము, తన్య — అ సృర్మవర్ణము యొక్క; సస్థానము — సస్థానీయు మగు, అనునానీకమ్ — అనునానిశగ మారును. కాగ — నదా న్రమందున్న మకారముశంజె సృర్మ వర్ణము వరముగనున్నచో, ఈ మకారము, ఆ సృర్మవర్ణమే వర్గకు చెందుని, అ వర్గీయ అనునానిశ్ వర్ణముగ మాడును — అని నూ అార్థము.

ఉదాహారణలు!— యమ్ కామయోత— యజ్యామయోత (1-6-10)

శమ్ చెమే— శఞృమ్ (4-7-3).

శమ్ తే దుశృజ్ఞ:— త నే దుశృజ్ఞ: (3-2-10).

శమ్ (వర్మథా— తమ్మ కృథా (1-4-3).

పై ఉదాహరణలు క, చ, క, పవర్గలకీయబడినవి. కాని టవర్గకుడాహారణము

లేకు మాహి మేట్రం, భామ్యమందును, మైతికాభ రోజమందును టవర్గ కుడా పారణికు తేమైన తాగే మైత్పతీయ సరహేతయుందు వహ్నా మకారముశలవ కారేజీతగ్నాటకోళ్లయే వెక్టిములేదాని కెలితుు తున్నారి.

ింది నుండి క్రిమంల్లు: — ఆ కృష్ణాహతశమ్హ సవర్హమనునానికమ్! ౖత్రాష్య : — చేశారో మశారమన్వాదిశత్తి. ఆ కృష్ణాపరో మశాత స్టోన్యా ఆ కృ స్థాయా: సవర్ణం సదృశమనునానికధర్మ విశిష్టం భజతే! యథా — సం యాత్తా....! సంప..... కంటామునానిక మిత్యనేన సానునానికం కథం లభ్యతే! ఉచ్యతే నితరాం పరిహారం! యతో ధర్మవాచేకం శబ్దం ధర్మణమపి కథయాంతు: తక్కుం వరో నీలముత్యలముత్యాయి వర్శం

అన్నస్థాపరః, చ, సవర్ణమ్, అనునాసికమ్! మద్దికథ :—

్ఈ మూత్యముత్తుడ్డే మకారవిధీనే చేప్పడున్నది. మాత్రమందేల్ "చే" కారము పూర్వ మాత్రమునుండి మకారము వన్నాడిశము చేయునుం. కాగ "ఆ శృహ్హామారక మంకార్క్ సవర్జమనునానికం భజకీం" కాట్ మాత్రమగును.

అ నైస్ట్ పర్క అ నైస్ట్ పర్ట్లు కుండా కిండ్ కి మాత్రం అనునానీకియోగ ఉళ్లిని, మూరా రోం ఈ ప్రాపెట్ట్ కి మారును. కాగ "అ నైస్ట్ర ప్రమును పరముగ గళ్లిన మకా రఘు ఆ అనునానీకా నైస్ట్ గ మారును" – అని సూ కాంగ్లి ప్రములు అ నైస్ట్రాలు. ఇవి రొండు రకములు. అనునానీకములు. నీరను నానీకములు. ఈ మా తములో అ నైస్ట్రాలచే "రేఫ కూడ్ గతా ర్థమగు చున్న ను, తార్వ్ క నూత్సములే నిషేధించబడుచున్న దీ. కనుక ఈ సూ తము యు, వ, ల ఈ మూ డింటిక్ మాత్స్ మీ ప్రాంచును. అనగ పదా న్నామకా రము శ్రాంస్ట్రిక్ పోడీయందు యా, వ, ల అను అక్షరములలో నేటియున్న ను, ఆ మకా రము కార్పాక్ నేటియున్న ను, ల మక్ష్మ్ ప్రాంచిందు ను, వ, ల అను అక్షరములలో నేటియున్న ను, ఆ మకా రము కాద్భ శానీనానికి తమ, వ, ల పట్ట్మముగ మా రును అని భా పము. ఈ దా హా రీడులు కి —

దేమ్ యోత్తా ఆశన్— నలయ్యక్తా అనన్ (1-5-1). నాక్టముమె లోశమ్— నాక్షముల త్లోశమ్ (1-5-9). నాప్ చక్కరముఖ్యమ్— నల్కా తృధముఖ్యమ్! (5-6-5).

ને કુંચાર કુંચાર માર્ચ કુંચાર કુંચાર કુંચા

మార్హామ్మాన్ అనున్నొంకమనుజానిని దర్శవాతకముగ కౌక, ధర్మివాతకముగ గక్తిమ్మార్హామవలెను. ఇచట ఈ వదము ధర్మ ధర్మిణుల కథేదముగ వాడుతోనిన్న

29 సూత్రము: 🗕 న ేభవర్తి

ైత్రామ్య :- ఆ నైస్ట్రా కార్వత్ ) ఈ చరస్వాడిని మకారస్య తత్వవ్యాత్తున్నా క్షిక్ జా క్షారనేన నిషేధ్యతే! ఈ ఖలు రేవవరో మకారం పూర్వో క్రం భజ**ేం చకుండిం**డి. ద్రవ్యమా....! స్మామా....။ రేవవరో యస్మాదస్వా రేభవరం။

#### ನಃ ೆಫ್ಪರಃ ಃ

మణిమ్భ :-

సాన్ని ధ్యబలముచే, వ్యకరకానుసారముగ పూర్వ న్యూతకుండితోని ఈ నూత్సములోనికి అన్వాడిశమడును. అపుడు పూర్వనూ తమున చేస్పిన ఇక్షమ్ము అనిగ్రవర్గా ప్రామంకంటే అన్వస్థపర్ణము పరముడ మన్న జ్యేస్ట్ల ఆ మకారము సస్టానీయా న్రస్థ పర్జముగ మారును - " అను కార్యము, "కేవఫర్ మైనపుడు జమగదు" అవి సృష్టమగును. జాగ అపుడు న్యూత స్వరావుత్తు -"రేవపరం మణరు సవర్ణమను వానీకం వ భజతే" - అని ఆగుమం

#### ⇔ානෙන්රසහ ∶

వ9నమ్ రాజమ్— ప్రసమా9జం ప్రథమ.... (1.8-12). పాష్ రాజ్యాయం— సాబ్రాజ్యాయ.... (1.8-18).

ఇచట రేఖకు పూర్వమందున్న మకారము అనుస్వారగ మాంద్రేస్ గ్రామం ఆమానానికా నృస్థగ మారలేడు. గమనింపుము. [24]

30 సూ∟తము: \_ యువకారపరైశృకేషామాచారా, హామ్ు

్రెఫిఫామ్మ్ :- చకారో నిషేఖాన్వాదేశకు! ప9కృతో మకార్లు ఏకేషామాచార్యా కాం వక్షే యకారపరోఫా వకారపరోహి వ భవర్ణ మామనానికం భజతేతి యథా--- సమ్....! నమ్....! ထုံဆာနရသိတ္မႈ၊ မျ ည်ခံခဲ့သည်။ မရာတုံးမှုသည်။

ವಾಡಿಚ?**ಥ** :\_

ఈ మాత్రము కూడ వదాన మంకర విషయమునే చర్చించుచున్నది. ఈ మాత్రమందలి చేకారము పూర్వ సూత్రముమండి నిషేధనా చేకముంది 'ఉ' కారము నన్వాదేశము చేయును. మంకరణ అలముచే "వదాన మకారము" మాత్రముకుంటే యకారమురామి, వేకారముగాని షరముగ నున్నను, ఆ మంక్షా రము అనునానిక యకారముడ, తేక అనునానిక వకారముగ మారడు" అమి మాత్రము. ఈ పండితుల మతమున వదానమకారముకంటే లకారము మర్మైనని ఆ మకారము అనునానిక లకారముగ మారంగు—అని గ్రహించ చేరము.

कुक्कुकुर्द्ध : పమ్ వత్సరక— సంవశ్భరहा స్టమ్ యత్తాక— సంయత్త్వకి

[307

🎎 ကြားမြန်္သား ေန ခြံသစ္စနားစရာႏွင့္သြင္ေလးကာလိန္ မွစ္ႏွုံးစီတားႏွ

త్రికాడ్యే:— ఉత్తమన్య నకారస్య మకారఫ్య వా లభావాల్లకారావ త్రేశి పూర్వ న్వరోడ్నునానికో భవతీత్యాత్యో నామ ముశ్రీర్మన్యతే! యాథా— [తీటి....! మవ..... ఉత్తమయోర్లభావః ఉత్తమ లభావః! తస్మాశ్ర్శ్! సూత్రధృష్ట్రమమేశరనిష్ట్రమ్మ్

န္ေနည္သစ္အားသာဗ်ား ဘွာဂ္ႏွ႑းျမလ္လက္ဂီႏ႑မွစ႑မ ျခဳတ္ႏ⊪

మడ్నివళ: 🗕

్ పదా్రైవర్ణ మున కనునాసికత్వ్ ప్రాప్తివిషయమున అడ్డే యునియొక్క అఖ్యపాయ్లము, స్ట్రీ స్టూత్ర్మము చెప్పుడున్నది.

ఉ త్రమలఖావాత్ ఈ త్రమవ్యలత్వ[హె ప్రేం!=వర్గయొక్క పంచమాడ్ తము లకారోముగ మారినపుడు, శూర్వం కాపానింకి పూర్వమిందున్న వ్యరము, తమనానింకు...అనునానిక ధర్మము కలద్గ మామను, ఇత్లికాలని, ఆత్రత్యుకు... ఆ[త్యునియొక్క అభ్బిపాయుము, వదా న్రమందరి ప్రాక్ష్మతమైడ్లు వర్గవంచమ్మాక్షరమ్లు, ఏజ్జాగ్రణముచేసై నను లకారముగ మారినచ్, ఈ అనునాసిక్ష్ణ వర్గమ్లువక్తు ప్రార్టమైండ్లున్న స్వరము నకు అనునాసికత్వము వచ్చును—అని అజ్జేక్లియ మత్తమై, కాగ్ల్లుపక్రతములో వద్దా నై నకార, మక్కర విషయముననే ఈ సూత్సముద్దేశించబడినడి. స్వక్తారమ్లు వక్షు లత్వము 25 వ సూత్స్ ము చెప్పచున్నది. మకారమునకు లత్త్వమ్లు కేశ్మే మాడ్రము చెప్పచున్నది.

ఉదావారణ: త్రీన్ లోకావ్— త్ర్తీి లోకాన్; సువర్ణమ్ లోకమ్— సువర్ణ లోకమ్—

ఇపుడు చెప్పిన 38, 3. స్టూత్ ములు నిరర్థకములు, తన కనంగిశాధము అని ఖాష్యకర్త యగు నోమయార్యడఖ్మిపాయపడను. పైదిక్షాభరణ క్ష్మిత్త యగు గార్యగోపాలయజ్వయు నిదే యఖ్మిపాయమును పెల్లి ఉంచేను. కె [31]

32 လော**ခ**9္သသ∷… အသၱာဝွေဒ ေခၚေနေ လွှန္ဓာပ်ဆ**ံ** 

జ పూర్వు! కఠారిః! న్షథారపరిః#

మధిప్పథ:-

ఈ సూత్రము కఠారాగమమును చె $_{1}$ ్పను.

జ పూర్విక — జరారము పూర్వమండును, సమరార ఫర్క = స్క్రారముగ్రాస్త్రి షర్రముగాని వరమండున్న బో ఆ రెండిందికి మధ్య కర్రాక = కర్రము (ఆగ మముగ) వచ్చును. రాగ "పూర్వ ఫబ్బాన్మమున జర్రాము (శ్వర్గ పంత్ మాజ్రము) ఉంది. దానికి వరముగ పర్రముగాని, షర్రముగాని ఉన్న బో ఆ రెండిటికి పుధ్య కర్రము అధికముగ చేరును" అని మంత్ర భావము.

ఉదావారణలు ! — ప్రత్యజ్ సోమో — ప్రత్యజ్ క్షిమో .... (1\_8\_21) ప్రత్యజ్ పడహో — ప్రత్యజ్క్డహో .... (7-4\_2)

క్షం కథారాగమమ్లు జ్ఞారమునకే పఠార, ష్ట్రారమ్లులే స్టరముగనున్న ఫ్లే సిద్ధించును. అడ్డి ఆమహర్వి లేవిట్లో కళారము ర్జాద్యం. ఈ డ్ఞాహ్హహర్హణ

## <u>මී මී</u>රීරා ු බිංමිණ ආ

్వత్యజ్ హోతారం— ౖవత్యజ్హోతారం.... తత్<sup>°</sup>నమితు!— తత్పవితు! తత్<sup>°</sup>షాడశీ— తత్పూడశీ.

్మెహ్ నూత9్ము :\_ టనకార్ఘార్వేశ చేకారంగా

[శ్రీఖాషక్ష:— చేశార! నషకారావన్వాదిశతి! టకారపూర్వోవా నకారపూర్వోవా త్రాహాగమో భవత్ నషకారవరః! యథా— వష....! విడ్వా....! అనూ....: ఈ స్.... ఏవర్వర ఇత్ కిమ్: షడ్....! ఖాస్....॥

టనకారపూర్వి! చ! తరారేం!!!

## | మడి్ర్టర్ల :--

మ్హార్వమాత్రమున జరాధ పూర్వక నషకారములకు కరారాగమము చెప్ప ఖడింది. ఇపుడి సూక్రముచే పదా నై టకార వకారములకు సరాధముగాని, షరారముగాని వరముగనున్న చో తకారము ఫానీమధ్యకు ఆగమముగ వచ్చు వని చెప్పచున్నది. సూత్రమందలి చేశారము పూర్వ సూత్రమునుండి "సష కారవరం" అనుదానిని ఈ సూత్రములోని కన్వాదిశము చేయును. కాగ వదా నైటరారము తర్వాతగాని, పదా నైనకారము తర్వాతగాని, సకార, షరా రములలో నేది వరముగ నున్నను, ఆ పదా నై పదాదుల మధ్య తరాధము ఆగమముగ పచ్చును—అని సూట్ కార్థము.

ఉదాహారణ: వషట్ స్వాహా— వషట్త్ స్వాహా (7-8-12) విద్వాన్ సోమేన— విద్యాన్త్ సోమేన.... (8-2-2). అంనూయాజౌ షట్ షడ్— అనూయాజౌ షట్త్ షడనూయా

. జావనూయాజై షబ్ (6-6-3-8). ఇది జబా పాఠమునుంచి గ్రహింద బైడెను. అనగ టకారముకంటె షకారమునకు సంహీతయిందు దాహరణము లేదు. ఇట్లే మాసాస్ షడహో— మాసాస్ట్ షడహో.... ఈ ఉదాహరణ మాహిష్యేక కాష్యమునుండి గ్రహించబడను. [శిఖాష్యరత్నకారుడు టక్రనకారహార్వక సకారమునకి ఉదాహరణ లెచ్చెను కాని, షక్రమున కుడాహరణలీయులేదు. పైదికాభరణముకూడ "షకా రోదాహరణం శాఖా నైరో" అని చెప్పిరి. టక్ర నకారములకు సకార షకార ములు వరముగ నున్ననే (ఏవం వర ఇశి) అని చెప్పటచే

షడ్ఫ్ ఋతను (3-4-8); తా $(\infty)$ దా అబు9వన్ (5-3-2) లలో తకా రాగము వారించబడెను.

34 నూత9ము:- నృరృభూర్విశ్శారశృశారమ్ ■

్తిఖాష్య :-- శకారశృకారమావద్యతే స్పర్మపూర్వ: యథా--- శర....∎ ఏపం పూర్వ ఇతి కిమ్: ఆశు....∎ స్పర్మ: పూర్వ్ యస్మాదన్గా స్పర్మ మూర్వణి

**న**ુరృభూర్వ:। శకార:। ఛకారమ్।

ಮದಿ[ವರ !-

ఈ సూడ్రముడే 'శికారముశకు భర్వము విధించబడెను. పృత్య పూర్వ: — నృర్మ వర్ణమును పూర్వమందు కర్గిన, శకారకం మాదియుగు శకా రము, భకారమ్ - భకారముగ మారును. అనగ శకారము భకారమగును. పృర్మ అనగ వంనవర్గలందలి అక్షరములు. (కాదయో మావసానాకి) ఉదాహరణ— శరక్ కౌత్సీ (సూ. 22)— శరచ్ క్రాత్ (సూ. 34) — శరచ్ఫాత్సీ (4-3-2) తక్ శంయోకం— తచ్ శంయోకం— తచ్ఛంయోకి (2-8-18).

సూత్రిమున స్పర్శపూర్వమని ఎందుకు: స్పర్భాక్షరము పూర్వమ**ండు** లేనిచో ఈ శశరమునకు ఛత్వము రాదు. ఉధాహారణ —

ఆంద్య దేశాఫికి—— ఆంత్రేశానకు

పృర్మ పూర్వమనగ "నృర్మవర్డమును పూర్పమందు కల్గినే" అని అర్థము చెప్పా కొనవలెను.

35 సూౖుతము:؎ దమరారహూరౄ∷⊪

్తిళాన్న :- మూరార పూర్వం శకారం చాంది. చారాలు చేస్తున్నారు..... సమ్..... స్పర్మత్వాన్నకారన్న తత్పార్పే శకారే టెం... మూర్పత్వార్ చేస్తున్న చత్వ

మన్న నిష్టుక్కి విజ్వీత దమ్మమ్మ్మ్మ్మ్ అథమకారలోని: (18\_1); రోళాన్న ప్రక్టి (18\_2), అత్ మేకాతన్న లోపెబిధానాన్న శకారమ్మ ఛక్యాప తై నిమిత్త మ స్ట్రీతి మీవమ్మ్ ఛక్యాఓపోదకం మలోపోపోద్ కాత్పూర్వమ్మ్ అత స్టర్స్ హార్యం పూర్యం వైథమముత్ (8\_3) న్యాయిన ఛక్యమేవ పూర్యం కర్మనం మీవీ తీరా నేకి మేకార వృర్య కత్పత్ శక్రి చేక్యమావన్నే నేం...... ఇకి

## ನಃ ಘಾಕಾಕರ್ಯಕೃಷ

మజిప్పథ :-

స్వార్య మాట్రముముండి ఈ నూడ్రముజోదికి "శరాతశృధారమ్" అను మండ్రి మన్మమైన మగ్గుతు. రాగ్ "మధారతు తప్పు శరారశ్ నా తరారమ్" తమ్ మాట్ర మృమావము నృష్ణమగును.

పూర్వ మాడ్రముచ్చే స్పర్మహార్వమీగు శేశాలేమ నేకు భేశ్వము చెప్పబడి మండి కడు. స్పర్మపర్ధములలో మంకారమున్నది. కనుక ఈ నీక్ జీము మండి కముము హార్విమిందు కట్టిన పడిందిక కిరిము చత్వముమి హోరిదదు". మండి జీమికి మీదిన మండి మీది ప్రామామ్ చత్వముమి హోరిదదు".

お飯 移動… あか移動…. (4.1.10.5): お飯 (4.1.10.5):

ស្ថិតិសិទ្ធម៉ា : គិមសាតុនិ សមុទ្រស់ពីសិទ្ធសិស្ស ៩៩៖ ២គីជាតិ៩ ១ នេះ បីជា នាំស្រួនបះ (ម៉ា ម៉ា ជុំ) ២២ សូវ មសាមគី ថា នាំ ស្រួស់កិស្ស (ជា ៩) ៩ សិង្ស សំរង់ សំរងង់ សំរង់ សំ

క్షామాయాత్మం! అమ్మ కాడు. కించి అభ్యాయకముతో మాకార లోవముయ విత్యామ్మట్లు పూర్వమే ఐదవ అభ్యాయమున ఛక్వము పూర్వ మాత్రితోనే (5-34) సిద్ధించుచున్నది. మరియు ఈ అధ్యాయమునందలి పూర్వం పూర్వం ప్రభమమ్ (5-3) అను మంత్రితోమువే పోర్వమాత్రమనే మురిదిగ్ ప్రవ**ం**చ చేయువలైను. అపుడు శకరమునకు భక్తుము సిద్ధించును. శన్మక మారిగి పోరించుకు కే ఈ న్యూకరేవన జరిగినడి. ఇపుడిచేట భత్వమును కారిగి

Granden in

## అధ్యాయము కే మాడ్రము 37

సమోశితంమేట్టన్నా అనుచ్చి ఫల్లిఫిష్మ్మెట్లక్ష్మా.. అను ర్జీజీని దుష్టపాఠమేర్పడును.

36 నూ[త్ను:⊷ పఠారి ఘార్వశృ వాల్మ్కే∺ు

త్నికాష్య సం... రజారం ప్రకతిసింధార్థకం! జాల్మీ ఫ్రే ర్మత్ మూత పూరమ్లు శశార పృశారం జాడిమక్కడం యుడానం అము....క

పఠారఘార్వణ చ1 వాల్మీకోణ మేశి[వోళే :-

సూర్పిమందల్లో చేశారము పూర్పై మాడ్రముమండి వైషేడ్ల వాచ్రముగ్న కోవోకారమును, అంతకు కూర్పేష మాడ్రమునుండి వేర్యజన్యమువ కోశార్హ కృశారము అనువానీని ఈ సూర్పములోనికి అన్వాడేశము చేయును, కాగ "వాత్మికేర్మశే వ్యారహర్మ కృశాదం వ తరాశమ్" అని హ్యూట్ మృత్తమగును.

మాక్రామీత కో చేశ ప్రకృష్ణార్యమ్ని కేశారియునికు భత్వియితో తెళింది. అన్నార్యమ్ని కోండింది అంటే మేశారీము ప్రకృష్ణార్యమ్ని అన్నార్యమ్ని కోండిందిన ప్రక్టించిన ప్రక్టినిన ప్రక్టించిన ప్రక్టించిన ప్రక్టినిని ప్రక్టించిన ప్రక్టినిని ప్రక్టినినిని ప్రక్టినిని ప్రక్ట

ఉదావారణ:. అమామ్ట్లువ్ శారడీ— ఆమెమ్ట్రచ్శారిమీ ఇత్త పోత్మీకి మొక్కుము బహులిఖిక ౖగంథములందు "ఆమమ్ట్రప్పారదీ" అనియొ యుండెమ్ల్ల్ల్ [38]

కొ నూ తెక్తిమోము :- వ్యక్థానివరిం జాష్కరసాందేర్న హార్వశ్నేళా కొరిమ్మ్

ုခဲတာသွ :- ဆာသံ လေကြိတ်ချိ ဆႏွာလေဆပါ နေတာ့မှ လေးတွေများမြီးရှိသည် ထုတ်လွှေ လ မာဆက္ခရီ နေတာ့ထည့် လေတာ့တို့ လေတာ့သည့် မောင်းသည့် မောင်းသည် မောင်းသည် သင်းသည် မောင်းသည် မောင်းသည် မောင်းသည် မောင်းသည် မောင်းသည် ర్మైన్ పేతి బ్రూము: క్రిస్ క్రైస్ట్రెవ హి వ్రత్తిపేధాత్: వ్యర్థ్య స్మాత్సరమితి క్రైక్ట్రైన్ వరే: 1 బైత్మాన్స్త్రాన్య మిష్ట్రమ్!

వృఞ్దపరః! హిష్కరసాదేః! పూర్వః! చ∣ ఇశారమ్⊪

**336**59€:-

ై ఆక్ట్రీ ఈ మాత్రిమీతన నకారం కైంకారములకు క్రమముగ ఇంత్వ, భత్వ న్షేధే ములను జాష్కరసాద్యాచాడ్యుల మతముశనుసరించి చెప్పబడుచున్నది. మా తమందలి చకారము నిషేధవాచకము.

పాష్కరసాదేశ్లపౌష్కరసులు మొదలగు ఆచార్యుల మతమున, వ్యక్త్రాన పర $\mathbf{x} = \mathbf{x} \in \mathbb{R}$ మగు శకారము సృర్భవర్ణమును పూర్వమందు కల్లియున్నను, న్యక్త్రాడ్లు, చక్కమును పొండింది. మరియు అట్టి వ్యంజన పరమగు శక్షారము కంటే, పూర్వ $\mathbf{x} = \mathbf{x} = \mathbf{x}$  స్వారము, ఇకారమ్ల ఇక్రారము గమారదు,

. ఈ మాత్రిములో రెండు వేర్వేరు వర్ణములకగు కార్యములు చెక్కుండేను. ఓక్రజ్ఞానియిందు వృంజనవరమగు శకారము నిమ్మిత్తి. రెండవ డాంచియుందు ఈ శకారము నిమ్మిత్తమగుచున్నది. పూర్వమందు చెప్పిన 34 వ మాత్రము నమనరించి నృర్మహర్వమగు శకారమునకు ఛత్వము వచ్చును. కానీ పౌషకైర సాదుల మతమున ఆ శకారము వృంజన పూర్వమైనచో, వృర్మహార్వమైనను ఛత్వము రాదు. ఇది ఒక కార్యము.

సూడ్రము 24 ననుసరించి శ, చ, ఛ, జకారపూర్వమగు నకారమునకు ఞాంకారమగును. కానీ ఈ జౌష్కరసాదుల మతమున నకారం తర్వాత వృంజన వరమగు శిశారమున్న బో, నకారమునకు ఇంత్వము రాదు. ఆ నకారము నకా థముగనే యుండును. ఇది సూతా9డ్దము. ఉదాహరణలు ి

ఆదిత్యాన్ శృశ్రాభికి.... ఇవట నకారము స్పర్శవర్ణ మైనను; శకారము వ్యంజనవరము (వంయుక్తాడ్లరము) కనుక శకారమునకు ఛత్యము రాదు. అట్లే నికారమునకు ఇత్వము రాదు. కనుక వారి మతమున ఆధిత్యాన్ శృత్త భి: అనియే ఉండును. ఇట్లే

పాపీయాన్ [శేయసే... పాపీయాన్ శ్రేయసే!!

సందేహము: సూడ్రమునండు "నకారమునకు" అని చెప్పలేదు కడ. మరి నకారమునకు ఇశారము రాదని ఎట్లు చెప్పగలవు:

సమాధానము: మాడ్రమువందు వ్యంజనవరమను శజారమునకు పూర్వమం దున్న వర్ణమునకు అకారము సిషేధింపబడుచున్నది కద. పూర్వ నూత్తోమును (5-24) శకారపూర్వకమను నకారమునకె ఇకారము చెప్పబడినడి. ఈనుక ఈ నిషేధము దానికె యుగును. ప్రాప్తించుచున్న దానిని నిషేధింతురు పాష్ట్రీ, అప్రాప్తమనుదానికి నిషేధముండదు కద. కనుక శకారమునకు పూర్వమం దున్న దానికి ఇకారనిషేధ సామర్థ్యముచే ఆ నిషేధము వకారమునకే యని ప్రకరణ బలమన తెలియును.

ఇది నూడ్ వివరణము. అయితే త్రిఖాష్యరత్న కాడుల, పై డికాభరణ క\_రైల మతమున కెక్, శి? నూడ్తములో చెప్పిన విషయ మాగొండమూడ్నాడు కాడు. విట్ని వండితుడు కూడ తను నంపాదించిన సంహీతా (గంథములలో ఈ నూత) కార్యములు పాటించబడలేదవి చెప్పను. కాగ యీ మాత్రులు ఏవో కొన్ని అవాంతర శాఖలకు చెంది యుండును. తనుకనె పా)శ్రీశామ్హ్యా కారుడు వాన్ని గూడ వరిగణనలోనికి తీసికొని (గంథరచన చేసెను. [కె?],

38 సూౖతము :— ౖవథమపూర్వో హకారచతుర్హం తస్య సస్థానం ప్లాక్షికొడ్డిన్య గౌతమ హెష్కరసాదీనామ్∎

్తిళాష్య:- ప్లాక్టివ9ిళ్ళత్నాం మంతే వ9థమపూర్వోహాకారిం తన్న ప9థమన్య సస్థానం చతుర్ధం థజతేం యథా— అర్వా.... శర..... త్..... పీపిం పూర్వ ఇతి కిమ్? ప9త్..... హకార ఇతి కిమ్? వాక్..... పష..... ఐతి..... ప9థమం పూర్వ్యసా∡ద హె ట్రథమపూర్వం⊪

> ప9్థమమ్మార్కు హంకారకు చతుర్థమ్, తన్న సహ్హానమ్, ప్లాక్షి కొడ్టిన్య గౌతమ పౌష్కరసాద్నామ్.

మ**ది**ప్రభ :\_

ఈ సూత్రముచే "హ" కారమునకు సంబంధించిన విధిని చెప్పు చున్నారు. "పూర్వవడా క్రమందున్న వర్గ ప్రథమాక్షరము తర్వాత 'హే'

## 3 5 500 3 986 BE

త్మన్నే హి త ఫార్ రము త వర్గబెక్స్యా పర్ణముగ మాయ్లాలన నూడా

్రాజుకు ముహ్హార్యల మార్గ్రమ్ భామాజ్ఞకమ్మమ్ పూర్వాటుండు శర్ధీయున్న హాకా ముహ్హార్యలు, తప్పకార ప్రభుత్వ వర్ణములోయైనక్కు ప్రశ్లాతమ్ జ్ఞాన్స్ స్టార్ట్లు జ్ఞాన్స్ ప్రశ్లాత్ క్రిమ్మ్ వ్యక్తిస్తుంతమ్మక్త వర్ణములు మార్గాతమ్మ ఈ విషయాము స్టార్ట్లు క్రిమ్మ్ వ్యక్తిస్త్రమ్మ్ మార్గాత్యాతమ్మ సమ్మత్తమ్మం. ఈ వాహురణమ్మే—

> ఆర్వాక్ ఈ విశమ్... ఆర్వాగ్ మేశ్రవమ్ (కె.కి.కే). శతక్ హాహా... శరేద్దవా.... (కె.కె.కి.). తర్ హిరణ్యమ్... తద్దిరణ్యమ్.... (కె.1.2) (కె.1-?).

ে ্রাজনিন্দ্র বিষয়ে শালুকার্যার জারি বিচর্জনা প্রকর্মনান্দ্রীর প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতির্ভাগিত প্রতিরভিত্য পরিক প্রতিরভিত্য প্রতিরভিত্য প্রতিরভিত্য প্রতিরভিত্য প্রতিরভিত্য পরিক প্রতি

- 186 8 8 6 6 8 6.

్రామ్ జ్యాప్ స్టాప్ స్టాప్ కారమ్మన్ ఎందుకు: ఈ స్ట్రాఫ్ మీమే 'ఈ అర్ధమున్ కె మీమ్మ మ్యాప్ మ్యాప్ స్టాప్ చేశుడు. క్రమ్ క్లోందు. తెందుకనే స్టాఫ్ మున 'హ' ఆడ్రమ్మ మెప్పబడినది.

တ်ကြော်ခော်စုံတွင်း စာနို့ မှသွားရွှသားစားညီ.... (1-3-9), နော်စုံ ခေါ်.... (2-2-12-4)

குக்கத்தைய கூற தடித்தல் கழுக்கு குறைய குறிய குறிய கூறிய கூ

39 సూ త్రము :- అవికృత ఏకేషామ్ు

ုခ်ိန်းဆွာ ႏ သိနီးဆဲလေသစီး မြွန်ုန်းနွားရွားခြီးနွာ နားချာခော် ညီချိန်နွှာ၏ နှေ့နှစ်၊ တိတာ— မတ္သ…။

అవికృతః, ఏకేషామ్

新翻9年

ఈ సూక్స్మామంజే పూర్వ సూడ్రకవిషయయుడ్డే తెళ్ళిప్పాడు బేదము చెప్ప

## అధ్యాతుకోయికే మక్క్రిమ్లు శరి

AL THEORY CO.

అయ్యేన్నేకి, జాగ సౌకేసామ్ తారుకి అఖ్ సౌక్షకుమార్ అతికృత్వాడ్ను రేశికి. ఉన్న కృత్తున్న జిల్లముకో చార్వే మాడ్రముమ్యాడ్ కృత్తున్న హారాం!" అనునది ఈ మాత్రములోనికి వచ్చును. అతిత్తా "మాడ్రము మాడ్రము పొందడు" అని మాడ్రామ్ము వచ్చును. తగ ప్రేద్ మరమున ఆ హార్రము హారముగని ఉండును గానీ, విశ్వాండు తోట్లు వ్యమున మాడ్రము పారాముగని ఉండును గానీ, విశ్వాండు తోట్లు

ఈ నిక్కాతివిషయుడు ౖపాఠశాఖ్యా తమ్మమ సమ్మాత్యము కారికి కమెకోడే ఈ అభ్బిపాయమును కప్రేమామ్లో మురములో చూడును:

వ్యాఖ్యాన కర్రాలకుకూడ ఈ నూత్రము ద్రాచించలేదు. ఈ విషయము 41 వ సూడ్రహ్యాఖ్యమున కరైతక్సూ కర్రియ మీష్లమ్ తమ వాక్యమువే కెలియుచున్నది.

చకుర్ٍ ႏ ဗ\_న్రే, ₹ైతా ွှတ်⊼ော∆ီπ మ్∦

మండ్రవర్:- ఈ సూత్రము కూడ  $38_{-3}$  స్క్రూముందర్ హాత్రార్ విషయమేశ్వేకు సంబంధించినది: శైత్యాయనాదీనామ్= శైత్యాయనాద్యా హార్కుల మతీము నిందు ఆ స్థేరే=వర్గ ప్రభువర్ణ, హాత్రములకు మధ్యన్య, చేటిత్తు = నాల్లవే శేర్లము ఆగమముగ వచ్చును.

38-న న్యూతము ప్రకారము వద్దా స్థమండరి ప్రత్యే వృద్ధము తర్వాత ఈ త్రవదాదియండు హకారమున్న జో ఆ హకారము ఆ ప్రత్యేమనర్గీయ చత్తు ర్థాక్షరముగ మార్రమ్. అయితే ఇప్పడ్ కై క్రాక్టర్లు నుండులో ఆ వర్ణమునకు, ఆ హకారముశకు మధ్యగ ఈ ప్రభామ మర్గీయ చత్తుర్హాక్షరము ఆగమముగ వచ్చును. తొంతియా కానీ వాశ్వమ మాగ్రామం మండుం. ఉదాహరణ: ఆర్వాక్ హి ఏనక్కుడ్డు ఆత్వక్ష్మ్ హ్యానమ్ (6-3-3) మాత్రమందలో ఆధి శబ్దకుంచే కౌహాలీవుత9 భరద్వాజ, స్థవీరకొడ్డిన్మ, ప్రౌక్మంధ సాద్యాచాత్యలు జ్ఞాజకం చేయబడుదురని త్రిఖాష్య రశ్మకారులు మండ్రికించ్చాను ప్యాఖ్యమంచి గ్రహించి వివరించిరి.

41 సంగాతముం..: మీమా ఎనకానాం చ మీమా ఎనకానాం చ ॥ బ్రామ్య :... చకారం పూర్పో క్ర విధిమన్వాదిశరిం మీమాంన అనాంచ అన్న జాంగాతు మతం సమ్మతమ్! పూర్పో కైమేంటో బాపారణమ్! మీమాంపకానాం పూజార్థం వృథక్స్నా కారంభం!! టైతత్స్మా కత్యయ మీష్మ్మ్!

మ్మాంసంశానామ్! చ#

మఢి్రివర: 🗕

ఈ సూత్రమందలి 'చ'శారము పూర్వసూత్ర విష్ణమమనే నిచటకన్నా దేశము చేయుందు. పూర్వ్ క్లై మాడ్ర విషయము మీమాంసకులకు కూడ సమృత్తమని మాత్రాడ్డము.

్ ఆయుతే ఈ విషయమును చెప్పటకు వేరొక నాౖతమనవసధము కడ. పూర్వ నూౖతమందే "వ}థమ పూర్వో....... హిష్కరస మీమాంస కానాం అని చెప్పిన నరిపోవును కడ.

నిజమీ కాని మీమాంసకులయందలి గౌరవముచే, వారి ఉద్దేశ్యము వ9క్కికముగ పేర్కొనబడెను. ఈ వృథక్కరణమచే, మాత్రాళ్యాకారునకు మీమాంనకులనిన గౌరవము మొండని తెలియును.

ఇక త్రిఖాష్యరత్నకారాధి వ్యాఖ్యాతలకు 38, 40, 41 - ఈ మూడు సూ $\lfloor 41 \rfloor$ 

కృష్ణయజార్వేడీయ తైత్తిరీయ ప్రాశిశాఖ్యకు త్రిశాష్యరత్నా మసారము పేదులోన నామక సుబ్రహ్మణ్యముచే బ్రాయుబడిన " మడిస్తుంది" అను ఆంధ్ర విశరణమున ఐదన అధ్యాయము సమాత్తము. 🎍 ష్టూ శ్రీము: 🗕 😕 అయ్ల షకార 🗅 షకార విశంగ్రియా 🔭 ။

్తింఖాడున్:- ఆయేక్యయమంథికారః! స్థార మీసర్జ్స్ యా పూరార మాపధ్యీతే ఇత్యేక దధికృతం పేదికవృం ఇక ఈ త్రం యద్భజ్యామం⊪

ဗျာတ်၊ ရုံဇာဝည်း၊ လဲစာဝ သီလ်ဦးလီတံ့ ာ ↓ သုံးများသေးကို :-

ఈ మాట్రమంధల్లి అథ కబ్జము అధికారవాడి. అవైద ఈ కట్టాన్నత మాత్రములలోనికి ఈ మాత్రముమ అనగ "పర్రర వివర్గలు మైజాధముగ మారును" అను ఛాక్యమును అనువృత్తి చేసుకోవలేను—అని తెలుపున్ను,

ఈ తార్యాయమును "షత్వవిధాయక ప్రకరణము" అని అనవచ్చును. పథప్పాథమండ్లై పకారమ్లు లేదా, విపర్ణ కొత్తి, ఇడ్రముల కణ్ణత మైరముగ మన్న బో అవి ఫంహిజ్రాపాఠమ్లున పూరముగ మాధున్ను. ఆ విశ్వేషములు నీ యంధ్యాయమున వివరించుమన్నారు.

అడ్ల ఇకవిపుడు, సకార మొచ్చునీయు \_మాత వేసర్లలు ఉకాతమ్మ్మేతార ముగ మారు స్థలములను విడ్డేశించుతున్నా ము అని భావాము.

హాత్వాతాం భావమంన దేశార విశర్గలకు లోవము, తశారము చశారముగ మారుట, అత్వనిద్ధి, మశారము మున్నగు వర్ణకుుఖకు కల్లా మాత్పాతు వీవే రింపబడిశుమి. ఇంకనిపుణి యుత్యాయమువ వశార విశర్గలకు సంహీతా పాఠ ముఖ రాగాల మాతృలు (చత్వము) చెళ్ళబడుచున్నవే.

2 న్యూత్ నుం:— శ్వానాభోధివ్యాభి హృద్ధియముక మంచామ్మాత్రిత్ మహిద్యవి తడ్యకృత్తగహ మూర్వం!

త్రిఖావ్య :- స్మాన్లాఫ్... ఇక్కేవర్ల ఫూర్వ్లో క్రాక్ట్ హార్వర్లు కృక్తాఫ్...! ఇక్కరమావ్యత్ ఇక్కి కేస్ట్లు కృష్ణి...! అప్పాట్ ఇక్కి కేస్ట్లు కృష్ణి...! అప్పాట్ ఇక్కి కేస్ట్లు కృష్ణి...! అప్పాట్ అప్పడ్టి...! అప్పట్టి...! అప్పట్టి...! మహ్హి...! య్యా...! పది...! పంస...! మహ్హి...! య్యా...! పది...! పంస...! అయా...! ఇవ్వగహం ఫూర్వం యృష్ట్మెడ్డనా అవ్వగహ ఫూర్వం! మార్వం!

7

స్వానా<sup>న్ని</sup> దివ్కీ ఆమో హీ! అయం ఉ! కం ఉ! ఉం! మొ: [మో: త్ర్కీ మహీ: దృవ్కి పది! అవ[గహ పూర్వక! మంజి[వళ:-

ఈ సూర్తముచే సకారమునకు షత్వము విధించబడుచున్నది. స్వానార్లో డివి; ఆపోహి, ఆయము,కము, ఈ, మొ, ట్రో, ట్రీ, మహి, ద్యవి, పది\_అను వదముల తర్వాతనున్న సకారమునకు, అట్లే సమా సపదమున ఉత్తరపదాది యందున్న (అప్రగహను పూర్వమందు కల్గిన) సకారమునకు షత్వము సంహీఠా పాఠమున వచ్చును..అని సూర్రార్థము.

ఉదాహారణలు \_ 1 స్వానానో దివి --- ఉత స్వానానో దివి న<sub>ైన్న</sub>ిన్ని క (1-2-14-?).

వాదపాఠమున దివ్క్ బ్<u>స్ట</u>ు అన్ని: అని ఉండును. ఇచట ద<u>న్ను</u>లోని నూరా<mark>రము పరహీశాపాఠమున షకారముగ మారెను. ఇట్లే</mark> ఇతర ఉదాహరణ అండును <sub>క్</sub>గహీంచవలెను.

డి ఆహోహ్—ఆహో హి ష్టామయో.... $(4\_I=5\_I)$  (అవణ్ హీ! స్ట్ర్ మయ\*....)

(ఆ మమ్။ 🐟 స్ట్ర్ వ్యక్తి చదివయుకి)

4 కము.... కము ష్వీదస్య సేనయా.... (2-6.11.2)

(కముణ్యిత్ అన్న.....)

**5 ఈ— ఆంధ**్న ఊ మ న ఊతయో.... (4−1−4−2) [ఈ1 ను 1 న....]

6 మెా — మో మ న ఇద్ద్రి.... (1-8-3) [మో! సు! న!....]

7 ౖణా  $m{\omega}$  హ్యాప్స్ పుర్రథమ్. (1-7-13)  $m{\omega}$ ్ ను $m{\omega}$  అస్స్  $m{\omega}$ 

8 త్)— ట్రీ షధస్టా.... (2-4-11-2) [ట్రీ సధస్టా....]

18 దృవి... య ఉవ దృవి ష్.... (2-4-14) [యుణ ఉవ దృవి స్థ]

Iļ వద్లి వద్ది కామముళ్ళకాయ జౖకాంకి (4.7-15) [వధి! స్థామ్స్....]

12 ఆవ్రగహ పూర్వకమగు స.—

1 హాలనం తబిషద్వను (4-2-1) [తబింబనం ప్రసంగా]

3 గోష్టామం దృత్యమ్ (7-4-II) [గోఒస్టోమమ్].

ఈ విధముగ లక్ష్మ లక్షణ సమన్వయము చూపబడినది. ఇకనిపుడు కొన్ని సందేహములు నమాధానములు.

సూ తమున దివి అనిన బాలధా? "స్వానాని" అని ఎందుకు? స్వానాని అని లేనిచో తృత్తీయామితో దివి నోమ అనిత్ (శె-ఫ్-7-1) ఇత్యాధి స్థలముల యుందు కూడ దివి–శర్వాతనున్న సకారమునకు షత్వము పచ్చును. కానీ అది ఇష్టము కాదు. కనుక ఇడ్టి స్థలములందు షత్వమును వారిందుటకై "స్వానానో శబ్దము తర్వాతనున్న దివి శబ్దముకంటె పరమగు సకారము" అని చెప్పబడెను. అట్లో "అహో" శబ్దము తర్వాతనున్న "హీ" శబ్దముకంటె పరమగు సకారమునకి షత్వము చెప్పబడెను. లేనిచో "న హీస్వు స్వం హీన స్ట్లి" (ఫ్-1-7) అను స్థలమందు కూడ "హీ" తర్వాతనున్న సకారమునకు షత్వము పచ్చును. దానిని వారించుటకై అహో పూర్వక 'హీ" కంటె నున్న సకారమని చెప్పబడినది. అట్లో 'అయం' పూర్వక 'ఈ'; కం పూర్వక 'ఈ' అని నూత్ మందు చెప్పబడెను. అట్లు కానిచో తదునోమ ఆహ (4-2-8) ఆను స్థలమందున్న సకారమునకు కూడ షత్వము పచ్చును. దానిని హిరించుత్తే కం ఈ, అయం ఈ అని విశేష నిద్దేశము చేముఒడినది. కనుకనె 'తఫ్ ఈ' ఫార్వకమగు సకారమునకు పత్వము చారింపబడినది.

## శియా⊵తము:- అనదామా సిఞృ∸శృౖ ▮

్థిఖాష్య : అనదాను, అనీఞ్ళన్ ఇత్యేతయోక సకారక ష**కారమాపద్యత్**! యథా — యేన....! మ్రకా....! చకారోఒక గ్రాహ పూర్వత్వాన్నా**దేశకు!** అన్వాదేశేనాఒనేన కిమ్: అజా....! అహాగ్రహ పూర్వత్వేఒప్ అకారేణ **వ్యవేశ** ఇశ్యయమారమృకి నను లాఘవాత్ "అకారవ్యవేతోఓప్" ఇత్యేతావతై వాఒ అమ్! క౦తో క్యై కిమ్: ఉచ్యతే—హత్పు.... ఇత్యాదౌ మా భూదితి!

### అనదావు! అన్ఞృన్! చ"

#### మణిౖవభ 🛵

ఈ నూత9ముదలి చకారము పూర్వ నూత9ము నురణి "అవగ9పా పూర్వః" ఆను వదమును ఆన్వాదేశము చేయును. కాగ "అనదావు, అని ఇృన్ ఆక అవగ9పా పూర్వములగుచో సంహిశాపాఠమున వాని 1 యొనకామ్న న్యవదామ్మెజ్జ్ (1-1-2) [ని-అన్నాడు) ఇత్స్

2 మికాం) వరుజా వభ్యసిఇ్బన్ (1-8-11) [అఖి—అసిఞ్బన్]

ఈ స్టూత్మమ్ ఎందుకు చెప్పవలసి వచ్చెను? ఆవ్రగాహ తర్వాత ఆక్టార్ కుపార్స్ మంతో స్ట్రారమున్నది. కనుక ఇట్టి పద్దములు పూర్వ స్టూతముచే గ్రాహించబడ్షామ్. కనుక ఈ సూత్సము (పత్యేకముగ చెప్ప బడ్జినద్ది.

అట్టై వచ్ హార్య సూక్స్ మునందే అవ గహ తార్యం అకార వ్యవేత్ ఒస్లి" అఖి చెప్పినచ్ ఈ స్పూతమక్క రలేకపోవును కడం అట్లు కాడు. అకార క్షామ్లో వమ్మన్న అబ్బి వదములు (సక్రాముమ కల్లినవి) పత్వమునకు లక్ష్య ముట్టు క్రామ. కేశ్రలము ఈ రెండు వదములై-ఇష్ట్రామ, అస్ట్రీన్నాస్.-లక్ష్మములు. క్షమ్మక అత్తిక్షాక్ష్మ ప్రే. అన్యా ప్రలమ వారించి, స్పోష్టముగ్ల తెలుపుటకు ప్రత్యేక మాత్రిక్షమార్ధంబించబడ్డెను.

్త్రామ్మ్మాలకు దోశన్ఞుతమగు వృష్ట్రవతిక్షత్తి స్థాత్రముగాని న్యూత్ నంఖ్యాత్రా (శ్రశాత్రము క్రామ గధ.

4 నూశ9ము:- ఉపనర్గన్షాృర్వ్లనుదాత్తే పదే∎

త్రావ్య :- సర్వానుదాత్రే వడే పర్తమానికి నకార ఉవిశార్గ పూర్పో, క్రిమ్స్టార్స్ట్ ఫా షత్వమావద్యత్తే! యథా-- అశ్మ....! అమ్మాం....! స్ట్ర్ట్స్ బ్లామ్ట్ల్లో త్రిమ్స్ట్ర్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్టర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్టర్ట్స్ స్టర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్టర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్ట్ర్ట్స్ స్టర్ట్స్ స్ట్స్ స్ట్స్స్ స్ట్స్ స్ట్స్స

ఉహాగర్గానిమ్పార్వ: అనుదా తే, పదో

మడిప్పథ :--

ఈ స్కూతము సర్వానుదా\_త్రమగు వదమందలి సేకారమునక్ష షత్య విధిని చెప్పచున్నది.

పద్ధపాఠమున స్థర్వానుదా త్రమై ప్రక్రరమును కల్లిన పద్ధము సంహీత్రా పాఠమున ఉప్పర్ణను కాడి. "గ్రిస్" అమ్మ ప్రదమ్మను హార్మమందు కల్గియున్నచో, ఆ సర్వానుదా\_త్తవదముందలి సరారము సంహీతా పాఠమున షరారముగ మారును—అని స్కూర్యము.

స్మూతమందలి "వదే" అనుదానికి "పదపారే" అని ఆర్థము. ఉప సర్గలు ప్రమాధ్యాయమన (1-15) ఓవరింవబడెను. సర్వానుద్భాత్తమగు పదమనుటచే ఆది ప్రధానముగ ఆఖ్యాత (క్రియా పదము) అని తెలియును. ఉదాహారణలు:

- l అశ్మమాృర్జమ్తి పరిషి ఇృత్తి (5\_4\_4\_1) [వరి: సీఞృత్తి:]
- 2 ఖమం విష్యామి (i\_1\_10\_2) [వి స్యామి]
- 3 ခ်ာ ညောင်းရွန္တာစုသိမ္သာ္သည္ (1-7-10) မြာစု၊ ခိုမွာ္သည
- 4 တားမညာကို နှစ်ဆွဲသေတာ  $N_2$  (6-1-4) ြသ9 ေကွဲသေတာ  $N_2$
- 5 နေသံကာထ ထွည<sub>်း</sub>ဆုံ၏ ဆတ်ဆုံး (1-6-16) ြီးဂ ဆိုဘောင်

6 నిష్టనిహి దురితా....(4-6-6) [ని: స్టనిహె] -ఇది "నిస్"కు ఉదావారణ. మరికొన్ని ఉదావారణలు— అఖిమ్యామ (1-4-46); అఖిషునోమి (3-1-8). ప్రతిష్టాకయామి (1-7-5). ప్రతిష్టాళయ ని (2-1-12) ప్రతిషిష్ట్ (శే-3-11), పరిష్టాతి (1-7-13); విషజని (6-4-7) విష్టామి (3-4-11), నిషనాద (1-8-16) నిషిడామి (3-5-11).

ఆశ్, శను— ఈ వరములు తైక్త్రియశాఖకు సంబంధించి ఉపసర్గలుగ వరిగటింపబడవు. (చూడుము I=15 నూ క్రము). కనుక "అనుస్థన" (5-6-1) అనుచోట నకారమునకు షత్వము వారించ ఒడినది.

సూత్రమందు ఉవనర్గ. నిష్పూర్పమని ఎందుకు చెప్పిరి? అవి పూర్వ మందులేని స్థలములలోని సకారమునకు షర్వమును వారించుటకై చెప్ప బడినవి. ఉదా— నదనే నీద సముద్రి (4-3-1); బృహాత: శర్మణి స్యామ్ (4-1-5);

సర్వానుడా త్రమని ఏల బెప్పిరి: ఉవసర్గ పూర్పమందున్నను, 'నిస్' పూర్పమందున్నను అవదము సర్వానుడా త్రము కానిచో దానియందళి సరారమునకు చర్వము వారించుటకు "నర్వానుడా త్రమగు వదమాని బెప్ప బడెను. ఉదాహరడ: వినీమకు నురుచు (4-2-8). అభినవనా పాహా (1-4-10) — పై ఉదాహరణలలో సీమతికి, సవనా అనునవి సర్వానుడా త ప్రాలం శావు, కమక వాని సకారమునకు భత్వము వారించబడెను [4]

తామాష పర్వస్య సస్థానిమ్(9-2) ఇత్యన్య పురస్తాదపవాద్2

ចាស់៖ សុ ្និ ಅಗ್ನೀ សೀ ವಿರ್ದೀ మీడు పాయుభి ವಿಣ សង្សា សា នេះ မေတာ္၊ မတား၊ မಭီး၊ ဆိုင္း လိုင္း မိုင္ငံ ဆိုင္း လိုန္ကေသြး။

మత్నవళ: -

ఈ స్పూతముచే విసర్గకు షక్యము చెప్పబడుచున్నది. సూత్యమందలి 'బైత్య్హి' పద్దముచే \_"తామ్మిదవ అధ్యాయమున (కి-2) విసర్గకు సస్థాన\_ఈష్మ వైత్యమ్మ చెప్పబడెడ్ కార్యము ఈ పదములకు వ రైంచడు — అని తెలియును. ఆనగ్ర ఈ త్రం సూత్సమునకు పూర్వమందే అవవాద స్పూతము చెప్పబడినది.

ఆడ్పిక్టి అను వదమునకు పూర్యమండు రానక; అభిశాని, స ప్రే ఆని గాని ఉండవలెను. అట్టి "అగ్నిక" తర్వాత తశారాది పదమున్నచో, అగ్ని తర్వాతనున్న విసర్గకు షత్వము వచ్చును. ఇది "రాహు స్తేష్ట్లిగ్ని! తక్షార్త వరి? అనుదానియొక్క భావము. ఉడాహరథ —

> I అవిదుష్టరానః అగ్ని ష్ఠద్వశ్వమ్ (1. -14) ఔమీధృశ్భ నప్పే తగ్నిష్ట్వా (పి∹1-11).

ముధియు ఆగ్మి  $\epsilon \xi$  పూర్పమందు రాస్క, స్ట్రే అనునవిగాని, వరముగ శ్రీశ్రారముగాని లేనిచో, అగ్మి  $\epsilon$  యొక్క విసర్గ సకారముగ మారునె కానీ షక్ష్మ మును పొండదు.

వర్షిప్టే అధినాకేడ్గ్ని స్ట్రీ శనువమ్ (1−1−8) [అగ్ని: శే] ని:, విడు: ....... నర్: ఈ వడము ఉత్తే వినంగ్ల శాత్తతే: అత్తారి మున్న బో ఈ వినర్గ షత్యమును హిందును. ఉదాహరణలు —

ఇట్లి 1-52వ న్యూతమ చే అవిదుష్టరానః (1-1-14 ( - కాండ్ కాండ్ )

కి మ్యు: మీయ్రమ్లమ శివతమ 4—12—18 [మ్యు:తమ] - ∶్

ు 4 పొయుభికి హాయుభిష్ట్వర, శివేధికి 1'-4-14" [[పోయుభికిక త్వమ్]]"

పాయుశబ్దార్వక "భీం" యందల్ విశర్ధన్ చత్వం వచ్చును. ఇతర వదా\_న్నమగు "శిం" యొక్క విశర్ధకు చత్వమును వారించులకై "పాయు" అన్ పూర్వమందు చెప్పబడినది. కనుకనే త్రిఖ్ స్రిశ్హం స్ట్రిష్ట్ క్రిశ్హం [త్రిఖిం తిమ్మన్]. అనుచోట ఖిం యొక్క మీనర్లకు చత్వము భాతించేయాని.

5 పేః - శాచే పేష్ట్రం హి…. (4-3-13) [పేఃః త్వమ్]

6 လေးဆာစ်း လေးဆာစည္ကို မည့္သမားမုလ္ခ(1-4-45) [လေးဆာစီး၊ စီ]

సూడ్రమందు ను పూర్వక మతిశబ్దమును చెప్పటిచే దుర్మతింి చమతిం, విమతిం మొదలగు స్థలమందలి విసర్గకు పత్వము వారింపల్లుతుండి కనుకనె "ప్రమతిమే దేవానాం...." అను స్థలమున విసర్గకు పత్వము రాజేత్తుం 7 కేందిక కామార్థాన్ని కామార్థాన్ కామార్థాన్ని కామార్థాన్న

7 మాకిక జాక్ష్మా వ్యధిరా దధర్షిక్ (1.2.14) [మాక్ష్మి తే....]

8 ఈయుక ఈయు ష్ట్రీ యే పూర్వతరామి (1\_4\_88) 🕇 ఈయు 🕻 🕏 📑

မ မဘား မ ဘားရွဲ မဘားတွ မင်္ဂျီ (ဦ...) မြတ်သီးမှ ခြေ

18 ఆఖి: అభిప్తే అద్య గిర్భి:... (4-4-4) [ఆఖి: తే]

11 నంధిం: అవస్ప్రేగ్ని సధిష్టవ (1-2-3) [నంధింగ తవ....]

12 నకి: నకిష్ణం ఘై ని (2-1-11) [నకి: తమ్].

సూతమందల్ "నీత్య" శబ్దముచే తర్వాత చెప్పటేపు ఋకార్ రేఫవత్ కాండ్ (క్-8); అవ్రహంజ (క-8), సూతములచే విసర్గకు విధించబడు కార్యములు ఈ వెదములకు వెర్తించవని తెలియును. కనుకనే "అవిదుజ్జరాగం" అను చోంది "అవిదుం" అనునది అవ్రగహస్థమైనను 1-52 సూతముచే అవవాదగ ఈ సూత్యముచే మివహాయించబడెను. [5]

<mark>6 సూ[త</mark>ము :**⊸** అథన#

అథ⊧ న∎

ಮ⇔ೇ∆ಥ 1−

"అంథ" అనునది అధికారవాబి అనగ ఇకనిప్పడు చెప్పబడు నూ క్రముల లోనికి 'న' (జేడు, కాడు, అవడు ఆను వదములు) అనునది అనుపృ\_త్తిగ పచ్చునని నూ, కార్లము.

పూర్వ నూత9ములందు సకార, వినర్గలకు షత్వము చెప్పబడినది. ఇపుడు వానికి సంబంధించిన కొన్ని అసవాద నూ తములు చెప్పబడును. [6]

7 సూత్రము:— అపర్ణ వ్యంజన శకుని పత్ని ఋతుమృత్యు మలిమ్లు బృహాస్పతి పూద్వ:#

[కాళాష్య :- అవర్జపూర్వ్ వ్యంజన పూర్వశ్భ శకుని ....... బృహాగృతి ఇత్యేవం పూర్వశ్భ నకార: షకారం నా2వద్యతే! దు.భా — అన్ల....! అవ [గహ పూర్వక్స్ [క్స్టాఫ్స్ పైక! ఆ సిక్సా....! ఉపసర్గ పూర్వక్స్ [క్స్టాఫ్స్ పి:! ఋక్సా...! శకు....! చేత్ని....! ఋతు....! మృత్యు....! నైన....! బృహా.....॥ అవగ్రహ పూర్మక్స్ చేహాం [పా పైకి!! అవర్డ వృంజన శకుని పత్ని ఋతు మృత్యు మలిస్లు ఖృహసృత్భార్వణ

మణి[వభ:-

సూత్రిమంతయు ఒకే గమాగవరము. కనుక అవగాహన కనుకూల మాగ నుండుటకై ఓభకించి చూవబశీనది. పూర్వ సూత్రములండు ఉన సర్గను కాని, అవగ్రిహను గాని పూర్వమందు కల్లీయున్మ విసర్జనీయ, సకా రములకు షత్వము చెప్పఒడినది గద. ఇపుడి నూ తముచే ఆ నూ త వరిధి లోనికి వచ్చు కొన్ని అక్కమంలకు అవవాద చెప్పబడుచున్నది.

"అకారము, వృంజనము, శకుని, వత్ని, ఋతు, మృత్యు మలిస్లు బృహానృత్– ఈ పదములలో ఏదియైనను పూర్వమండున్నచో పూర్వ మా[త ములచే ప9ిన క్రమగు షత్వము రాడు—అని సూడ్రార్థము। ఉదాహారణలు :

l అవర్హహర్వకత్వమం... ఆ.నైరిడ్ నబ్దోశా (1-8-15) [ఆ.నైరిడ్-నత్]

నిజమునకు పూర్వమందు చెప్పిన రెండవ నూ తముచే, నత్ అనునది ఆవర్గాహను పూర్పమందు కల్గియున్ని ది. కనుక 'సౌకారమునకు షత్వము రావలెను. కాని ఇచట 'సౌకారమునకు పూర్పమందు ఆశారము ఉండుటచే, ఈ నూత్రముచే షత్వము వారింపబడింది. అట్లి (నాల్గవ నూ తము)

"ఆస్ఞ్ఫ్ స్ఫ్"— ఇచట ఉద్దర్గ పూర్ఫ్ మందుండుటచే స్ఞ్ఫ్ లోని నకా రమునకు షత్ఫ్ము రావలస్తున్నది. కాని ఆ నకారమ నకు పూర్ఫ్మందు ఆకారము (అవర్ణము) ఉండుటచే షత్ఘము వారించబడినది.

2 వ్యంజన ఫూర్వకత్వమం — ఋక్పామే పై (6-1-3) [ఋక్\_సామే] ఇచట 'సామే' అనునది అవగ్రహను ఫూర్వమందు కల్లియుండుటచే సకా రమునకు షత్వము వచ్చును కానీ అసకారము వ్యంజనమును (క్) ఫూర్వమందు కల్లియుండుటచే, ఈ సూత్రముచే షత్వము వారించబడినది.

ఇకనిపుడు శకున్యాడుల కుదాహరణలు. ఈ చెప్పటేపు స్థలములందు శకుని మొదలగు వదములతర్వాతనున్న సంకారము ఆవ[గహాపూర్వమగుటచే, దానికి షత్వము రావలస్తుున్నది. కానీ ఈ సూడ్రమచే ఆషత్యము వారింపబడుచున్నది. 3 శకుని శకుని సదని (5\_7-14)

4 వత్స్ పత్స్ నంయాజానామ్.... (2-6-10)

5 ఋ နော် ဃာနော်ကွာလွှည့်.... (5.7–6).

8 మృత్యు మృత్యుసంయుత ఇవ.... (1-5-9)

7 మరిము నైనం మరిమ్లు సేనా విన్లతి.... (6-3-2)

8 బృవానృతి బృహానృతినుతను కే.... (1-4-27)

[7]

## 8 ాుౖతము:⊥ ఋకార ేభవతి⊯

్తిభాష్మ్ :- ఋకారశృ రేభశృ ఋకారరేహా శావస్మీస్ స్త్రీ ఋకా<sup>ర</sup> రేభవత్ శస్మీస్ పదే పర్తమానం సకారం షకారం నాజుపద్యతే యాయా --విసృ.... ఉపసర్గ పూర్వత్వాత్రాప్రామింది తస్మా.... అవ్దహం పూర్వత్వా ఆాస్ట్రామింది

#### ఋಕ್ರೆಧಿಭವಹಿ∎

#### మద్దివభ 🞾

ఈ సూత9ముచే ఋకార, రేభను కల్గిన పదములందలి సకారమునకు షత్వము వారించబడుచున్నది.

"ఋశారము కాని, రేభకానీ యున్న పదమందల్ నశారమునకు పూర్వ నూత్సములచే షత్వము వచ్చుటకవకాశమున్నచో, అంట్లి షత్వము వారించ బడినడి"— అని నూత్సమున కర్ణము. ఉదావారణ —

### విస్పజతే శా $\geq 3....$ (1-7-6).

ఇచట "వి" అను ఉపనర్గ పూర్పమందుండుటచే గృజతే లోని నకారమునకు షత్వము నాండ్లపే నూత్రముచే పా ప్రించుచుండగ ఈ నూత్రముచే నిషేధింప బడినది. నృజతే యందు ఋకారమున్నది గదం అట్లే తస్మాత్ న ప్రిస స్మ\*.... (4-2-9). ఇచట విష్ణన్య అనుచోట "ఓనస్య" అనునది అప్రమా పూర్పముగుటచే, 'బ్నిలోని నకారమునకు షత్వము (6-2) పచ్చును. కానీ ఆ పదమందు రేఖ ఉండుటచే ఆ షత్వము ఈ నూ తముచే వారింపబడినది. ఇట్లే మరికొన్ని ఉదాహారణలు —

వరి (సుతమ్.... (1-8-21); వినర్జనమ్.... (1-1-5); బహునూవర్ (3-1-11); గోస్తతమ్ (7-5-1).  $\begin{bmatrix} 8 \end{bmatrix}$ 

မတ္အလာသာ ၆ ကာမြေသာ ၆

9 సూత్రము: — అవుగహఃగ

ခြေ)စွာရွေး… မာရကြံဘာလွှူး သံခားပါး ရဲခောစ်ဝ ကာေျမညီတွေခြီး တာဆာလ်ရှိ သံတာလွှန္ျေ။ မာရကြံဘာ ရာရွေရကြံဘာလွှူး စန္တေဖြီး၊ သံထားျွား ခေါ်ရှိနေ ညှိနားချိတ် သံထားရွှည်တွား; လွှေတစ် အားအာဗီခါ လွှာတစ်စိတ်လွှူး၊ တာတာဘာဝတာသေး— မကာ္တေတ…၊ သားယား….။

అవగ9హః⊪

మధి[పథ 1-

ఈ నూ తము చే ఆవ<sub>్</sub>గహయందలి నూర**మునకు షక్వము నిషేధిం**వ బడుచున్నది. "అవగ9హ" అను వదమునకు ఇదట లక్షణాపృత్తినా కయించి "ఆవ<sub>్</sub>గస్థ నూరం" (అవ్రహయందలి నూరము) అని అర్థము చెప్పవలెను.

"అవ్రహ యగు పదమందలి న కారమునకు షక్వము రాధు"—అని సూల్ కార్థము. అయితే ఆవ్రగహియందలి నకారమునకు షక్వము పూర్వ మొచటను చెప్పబడలేదు కవః మరి నిషేషపొట్లు పచ్చును శాలని ప్రక్ష నిజమీ. జాగ్రక్షగ్ పరిశీలింపుము. నాల్లనే నూల్ కముషే ఉపనర్గ పూర్వక మగు నర్వానుదాత్త వదమందలి నకారమునకు షక్వము చెప్పబడివడి కదం అచట అ నూక్సము క్రియాపడములకే ప్రధానమని అనుకొంటిమి. అయితే, సమాసమందు ఉత్తరపదము ఉదాత్తమును అదియందు కల్గియున్న చో, పూర్వ వదము నర్వానుదాత్తమగుట కవకాశము కలదు. అట్టి పదములకు పూర్వమందు ఉపనర్గయున్న చో ఆ అవ్రగహయందలి నకారమునకు షక్వము నాల్లన నూల్ కముచే బ్రాప్తించుటకవకాశము కలదు. కనుక అట్టి అవకాశము ఈ నూల్ కముచే నిషేధించబడుచున్నది.

ఉదాహారబ— కస్యాం దేవా అధి సంవస్త కి (శి-కి-1) ఇచట "వస్తుం" లోని వకారముదా త్రము. కనుక పూర్వ మందున్న అవ్దాహాయుగు "సమ్" లోని "స" అనుదా త్రము, దీనికి పూర్వమందు "అధి" అను ఉపనర్గ కూడ కలదు. కనుక నాల్లవ సూత్రముచే "సం" లోని నకారమునకు షత్వము పార్తి ప్రించుచున్నది, కానీ అది ఈ సూత్రముచే వారించబడినది. ఇట్లి మరియొక ఉదాహారణ —

"ముఖం యజ్ఞానామభి సంవిధానే... " (5-2-11). విదానేలోని "వి"

ఉదా క్రమం. కనుక "నం"లోని 'న"—అనుదా క్రమం. పూర్వమందు "అభి" అను ఉవనర్గ యున్నది. కనుక ఇచట షత్వపా? సైపైకి ఆవరాశము కలదు రామీ ఆ షత్వము ఈ షూ క్రమం చే వారించబడినది.

ా మేంచములు ఏడ్పుచున్న వీ అను వాక్యములో మంచములనగ మం చములందరి జనులని అర్థము చెప్పినట్లుగ; డుక్కడికి తెలుసు అన్నపుడు స్థూలదేహము కలవాడని అర్థము చెప్పకొన్నట్లే "అవగ్రహ" అనగ "అవ గ్రహ యగు పదమందరి సకారము"— అని లక్షణావృత్తి నార్థయించపలెను.

10 సూ(తము..: సవస్థానమ్။

్రీంటాష్క్ - నమో, స్థానమ్—ఇత్యేతయోం నుశారం నా22వడ్కతే! నమోత పడై కడేశో బహారాపాదానార్థం! ఆగ్ని....! అను....! నవ....! వ9న....! గావృ......

స్తు స్థానమ్ఖ

మడిప్పోళ :-

ఈనూ ౖతముచే నవ, స్థానమ్ ఆను పదములందలి నకారమునకు షత్వము వారింవబడుచున్న ది.

సూత్రమందల్లో నవి అనువద్ కేవలపార్తివధికు. కనుక భిన్న విభ\_క్తి రూపములను గ్రామంచవలెను. (1\_?2 సూతర్రము). "స్థానమ్" అను నది విభ\_కృళ్ళము - ఈ చెప్పటోపు ఉదాహారణ లందు ఇవి అప్రహ పూర్వములగుటచే వాన్ నక్రమునకు షత్వము (సూ.తము 6-2) ఓపా ప్రించు చుండిగి, ఈ సూ.త్రము గ్మేథించుచున్నది. ఉదాహరణలు —

అంగ్మి నవేశ్చిత్యం కి (ఫ్-6-1) [అంగ్మి-నవం ] అను నవనం పురోతాశాన్ (కి-ఫ్-1) [అను-నవనేమ్] నవనేనవేంఒఖిగృహ్హాతి. (కి-4-11). [నవనే-నవనే] ప్రస్థిమాయు సావిత్యం (కి-- కి). [హ్య-సహయ]. బ్రహం గచ్ఛగోస్థాథమ్ (కి- కి) [గో-స్థాశమ్]. ఈ ఉదాహరణం నుచితమని కిట్మీ పండితుడు భ్యమపడెను. మాహి షేయు ఖాష్యకారుడును ఈ యుుదాహరణలన్యం లేదు. ై దైదికాభరణక రై మాత్రిమ్ క్రింద్ ఉదాహారణలన్టెన్నను. అనునవనం పురోడాశాన్; తస్మాన్మనునవః; గచ్ఛగోస్థానమ్ః

Libl

1! సూ∟తము :؎ నధిమార్ని ⊓

్తిఖాష్య : సవ, స్థానం-ఇత్యేతయోగి సకారే 'ధి' ఫూర్పే బిషేధో న ప్రస రంగ యథా — అధి.... అధి.... అధి.... దీ త్యయం వర్ల హార్వే యస్మాదహి ధిపూర్వు, తస్మిస్ఖ్

ను ధిమార్వే!

ည်းထီးမျို့ဆံတုံ :∽

ఈ సూత్యము పూర్ప సూ త్రమునకు అవవాద. పూర్ప సూత్యమున సవ, స్థానమ్లలోని పఠారము నకు షత్వము వారింపబడినది. ఇపుడి సూ త్ర ముచే "ధి" పూర్పకమగు సవ, స్థావమ్ అలోని సకారమునకు షత్వనిషేఫము నిషేధింపబడినది" – ఆని సూ త్రభావము. అనగ నకారమునకు **షత్వము** సిద్ధించును. ఉదాహరణలు:

> ఆధిషవడమనీ.... (1-'-ఫ్) [ఆధి-నచనమ్] ఆధి షవదే జిహ్వా.... (6-2-11) [ఆధి-నవనే) ఆధిష్టానమారమృణమ్.... (4-6-2) [అధి-స్థానమ్].

ఈ విధమంగ "ధి" భూర్వక నవ, ధిపూర్వక న్థానమ్లయొక**్క న**కారము నకు పత్వము మారల విధిరావబడెను.

"న ధిమార్వయో?" అని ద్విపవనా న్రముగ నూడ్రీకరించినటో **యు** కై ముగ ఉండెడిదని విజ్నీ వండితుని యభి పాయము. కానీ అది సరికాడు. "ధిపూర్వే" అనునది కేవలము వకారముశకె విశేషణము. కనుక "ధిమార్వే నకారి" అని ఏకవచనము సాధువగును.

 వదై క్డేశో బహూపాదాశార్థ్మ యుథా — వశ్చా....! వృశ్వీ....! తన్మా....! అని....! వృష్టి....! నన్ని త్వీతావతైన నిద్దే కిమఖిలవదఫారేన: మృడా....! నిష....! అత్యాదా మాభూదికి! నున....! అభి....! నునా....!! నత్తాన్న నంతా నేళ్య ఇత్యేతయోరువనర్గ పూర్వత్వాట్రాఫ్ట్రాక్ట్ పేకి! నర్వేహా మన్యేహెం మన్మగహ పూర్వత్వాత్ బాట్టికి!

> సంతానేభ్యణ్ సప్పాళ్ణ సంమతామ్, స్థానామ్, సీతమ్ స్పశణ సక్. నని. ననిణ సనీణ సభేయణ సత్వాన్లో సస్కాయాంటా

స్కుత్తిప్పట్ట్ : 🗕

్రైవేం జానేళ్ళోంది..... మొదలగు 13 వదములలోన్ని సకారమునట్ పత్వా నిషేధము ఈ సూడ్తము విధించుచున్నాడి. "న ధిమార్డ్లో సూత్రములోని నిషేధార్జ్ కమ్గో "నే ఈ సూడ్తముతోనికి అనువృత్తి రాదు. కనుక అధికార సూత్రమందలో (కోట్) నిషేధపావియగ కైన్కి ఈ స్ట్రూత్రములోనికి వచ్చును. ఫలితముగ సకారమునకు షత్వము నిషేధించబడును.

ఈ వదమూడు వదముఖలోను నంకానేభ్యిం, నత్వా అనునవి ఉపనోర్గ పూర్పకముత్స్ఖుచ్ పేని సంఖారమునకు షత్వ ౖపా\_మై. మిగిలిన వదములు అవగ్రహ పూర్పకములగుటచేత వాటి సంజాధమునకు షత్వపా? పై యగు చున్నది. కనుక ఆషత్వపా? పైనీ ఈ సూత?ము వారించుచున్నది.

#### చాహారణలు $\longrightarrow A_{n,m}$

1 నంతానేళ్ళ: పరిసంతానేళ్ళు, స్వాహా (7-4-2) [పరి-సంతానేళ్ళు:]
2 నప్పేళి: త్రిశుప్పాటికి పట్టకామప్పు (5-2-6) [త్రి-సప్పాళి:]
3 సంమీతామ్ వేదిసమ్మితాం మిన్లోతి (5-6-8) [వేది-సమ్మితామ్]
4 ప్రనామ్ ద్విప్తనాం కరోతి (5-1-6) [ద్వీ-ప్రనామ్]
5 నీతమ్ అనునీతు శవశి (5-2-8) [అను-సీతమ్]
6 న్నక: అమాసాన ఓ ప్రతిష్మక్షక్ష (5-7-3) [ప్రతి-స్పక్ష]
7 నక్— ఈ సక్ అనునది పదైకదేశము. కనుక దీనియొక్క అన్ని మాతములు కూడ 1-22 నూ తముచే బ్రమ్మత నూ తమునకు లక్షములగును. కనుక ఉదాహారణలు —

ప్పాత్ పృశ్మినక్లో భవతి (2-1-3) [పృశ్మి-నక్లు] పృశ్మినక్లాస్త్రమాలభేత గామకాము: (2-1-3) [పృశ్మి-నక్లామె] పృశ్మినక్లాయ స్వాహా (7-3-18) [పృశ్మి-నక్లామె] కి నని తస్మాదేతద్దోనని (7-5-2) [గో-నని] 9 పని: ఆస్ స్వర్యేత్ము ననిరస్ (4-4-8) [స్వరయుత్ము-నని:]

10 నన్జి: పృష్ణ నన్యవదధాతి (ఫ్-ఫె-1) [పృష్ణ-శంస్ట్]

ఇక్కడొక్ర నందేళాము, నని, ననికి, ననీకి అని వ్రత్యేక భదములను చెప్పట కంటె 'నన్' అని చెప్పినచో 1–22 నూ తముచే శేసన్స్ చెమ్టక్క అన్ని ర్యాకమల్లు గ్రహించబడును కదక అది లాఘవము కడక నిజుమే. కాన్ని 'నన్' యొక్క అన్ని రూపేములందు చక్వ నిషేధమిష్టము లేదు. ఉదాహర అక్క— ..... ఏమ్ఓభిషజ్జ్లో యస్మాత్... (2-4-2); నిష్ట్మాయు స్వేహి (7-1-19) మొదలగు నలములలోని నన్నకి, నన్నాయ అను స్థలములలో సక్రారమునకు చక్వము రావలెను. కనుకనే చక్వ నిషేధము రావలనీస్తే.

11 အစိုတား လူ့ နှစ်သာ ထာ သီနဝ.... (7-18) [လ- အစီတာ]

12 నత్వా అఖినత్వా నహోజాక (4-6-4) [అఖ్యనత్వాహై

[3 నస్యాయై నువస్యాయై నుపిప్పలాథ్యం (1-2-2) [ను-సస్యాయై]

13 సూత్రము: – న స్వర స్పర్గా స్ట్రనీమ సాహ్మవ సౌరథి మృర్హస్ట్ స్టుఖ్కోక్యతిరాయుశ్వతుం పూర్యస్ట్స్ :

త్రిఖాష్య :- స్వర....... స్తుప్ ఇత్యేతీయ సరారం: , జ్యోతిం అయుం చితుం ఏపం పూర్వశ్స్ "మెక్కో ఇత్యుత సరార ఋశార రేఘనతి (శి-8); అపర్ట ప్రజ్ఞాన....... (శి-శి) ఇత్తి కేం నిపేధం నా22వడ్యతే! కింత్యుషత్వం మెక్కితి పద్యత ఇత్తి ప్రత్యేమనార్థా 2యం నరారం! యథా — అమ్మా...! ఎక్క్స్...! ఈ మనర్గమార్ప కాష్ట్రసయోంకి ప్రాప్ ప్రశ్మీకి సుష్ట్రీ...! [గమాణన్యచ (1.22) ఇత్తి పచనాడకార గృహితం నాహా స్ట్ర్ గహంజమనికార్థామ్క్ యథా — ఫ్లిమ్మాహ్....

ైత్యా....! కామ....! విష్పు....! న్యూ....! జోగ్రీ....! ఆయు. ..! చతు. .! నైరీమావినా > ఏమామవ<sub>్</sub>గవా పూర్వత్వా [త్ఫా సైకు! జ్యోత్రాద్ పూర్వవత్వేన కేమ్: యద్...! స్తో ఇత్ కేమ్: చతు....! జోగ్రీం...!

> న, న్వర, స్పర్ధాంకు స్టర్ట్లు, సాహ్మాన, సౌరధ్యి స్ఫుర్స్లు న్నాప్ జ్యోత్యికి ఆయుకు చతుంకు పూర్వంకి స్కో

మండ్షిపభ: ⊸

ఈ సూత్రము స్వర...., మొదలగు ఇదముల నశారమునకు షత్వనిష్ ధము పా9్తించుచుండగ దానిని నిష్థించుచున్నది.

న్నర, సృర్ధాం!.... స్తుమ్ పినియుండలి సకారమునకును, జ్యోశిం!, ఆయుం!, చతుం! పీనిలోదినిమైనను పూర్వమందు కల్గిన స్త్రోలోని సకారమునకు ఇక్ఫనిషేధము లేదు— అని నూౖతార్థము. కాగ పీని సకారమునకు షత్వము [పా\_పైంచును.

స్వర, స్పర్మా, సైరీము, సామాట్లు, సొరథికు, స్ఫుర స్త్రీ ఈ శబ్దములలో రేఖయుండుటటే ఋశాం రేఖవతి (6-6) అను సూడ్రముచే చత్వ నిషేధము పార్తిపైంచుచుండగ, ఈ సూడ్రము మరల చక్వమును విధించుచున్నది.

అక "స్తుప్" అనునది ఆకార పూర్వముగుటచేతను, జ్యోతికి, ఆయుకి, చతుకి పూర్వమందున్న "స్తో" ఈ వ్యంజన పూర్వముగుటచేతను అషర్ట వ్యంజన.... (6-7) నూత్రిముచే సశారమునకు చెత్వము నిష్థించబడు చుండగ, ఈ నూత్రిముచే మరల షత్వము విధించబడుచున్నది.

మాత్రమందల్ "ని" నిషేధ నిషేధమును (పా9్తిని) చెప్పుడున్న ది.

మరియు గ్రాహణన్య చ (1-22) నూ తముచే ఆశారా న్రమగు సాహన శబ్దమనేకార్థకము. కాగ న్నర, స్పర్మాంకి, ఇత్యాదులకుదాహారణలు ——

1 స్వర అమ్బనిష్వర (1-41).

డ స్పర్థాణ విష్పర్ధాశృస్థణ (4-3-12).

ఇవి ఇచట ఉపనర్ల పూర్వకముగుచు నర్వానుదాత్రము లగుటచే షత్యము మా పించినది. (6-4).

- 4 సావండ్న ద్విషావండ్నం చిన్నిత (ఫ్-ర్-రి) టైమామంట్ని వా అనా లోకు (ఫ్-రి-రి).
- 5 က်ာဝရ**း နာသတ**်ခေါ် လေဆဲာဝရား (4\_6\_6).
- B స్ఫుర<u>న్</u> విమృర<u>న్</u> ఆమితా9న్ (4\_6-B).

ఈ పదము లన్ని యు. అవగ9హ పూర్వకములగుటచే వీనిముందలి సరా రమునకు 8–2 సూత9ముచే షత్వము వచ్చినది.

7 స్తుప్ సమ్మప్ఫందుం (4-3-12) [సమ్మప్] ఇచట అకార....... (6-7) సూడ్రము బే షత్వము నిషేధింవబడగ ఈ సూడ్రము బే ఆ నిషేధము తొలగించ బడెను. కాగ షత్వము సిద్ధించినది.

- 8 జ్యోతింట్లో జ్యోతిష్ట్రామం ప్రథమమ్. 7-4-18).
- 8 ఆయుణ్తో అయుణ్జోమం కృతీయమ్ (7-4-1!),
- 10 చతు: స్త్రీ చతుష్టోమో ఆభవత్ [4\_3\_11].

జ్యోతిం: ఆయా: చతు: వీనియందలి విసర్గ హాల్లు. (వ్యంజనము). కనుక నూత9ము 6-7 చే స్త్రాలోని నూరమునకు షత్వము నిషేధింవబడు చుండగ, ఈ నూ తమానిషేధమును వరిహరించుచున్నది.

స్కూతమున జ్యోతిం, ఆయుం, చతుం వీనికంటె వరముగనున్న "స్త్రిం" లోని సకారమునకు షక్వమని చెప్పటచె. "యద క్షయా స్టోపుయాం (ఫ్-కి-కి-కి) మున్నగు స్థలములందలి "స్త్రి"లోని సకారమునకు షక్వము 6.7 చే వారింవబడినది. అట్లే ఈ వదముల కర్వాకనున్న 'స్త్రి' లోని సకారమునశే అని చెప్పటచె ఈ పదములకంటె పరముగనున్న ఇతర సకారాది పదముల లోని సకారమునకు షక్వము వారించబడెను. ఉదాహారణకు "చేతు స్థనాం కరోశి (5-1.6) జ్యోతి స్వ్వా2న్య (2-2-4) ఇత్యాదులలో చేతుం, జ్యోతింక కర్వాకనున్న సకారమునకు షక్వము వారింపబడెను. కనుక జ్యోతిం, ఆయుం, చేతుం అను పదములలో నేదైన పూర్పమందున్ననే "స్త్రి"లోని సకారమునకే షక్వము సిద్ధించును.

[తిఖాష్య : — తర్షాన్... .... ఆడ్యుదా త్రే తిష్ట్గ్ర్మిహణే.... నవనీవశాన్ ఏమ [గహణేమ [పాక్కతో నకారః పదనమయే వర్తమాన స్థారపరః నకారమావ ద్యత్తే! యాథా — శత....! తస్మి....! ఇమా....! యుఏపం......! కడ్డే....! [త్ర్మేమ్మై....! యుమ్మై....! యూన్మా....! త్ర్మమ్మై....! ఋతూ....! ఆశ్మ....! పున....! ఓజ....! పార్మిడా....! ఆపి విక్మత్తం (1–51) ఇత్తి వచ్చాత్ ఏత దృవతి! ద్వాద....! [తిఖి....! ఆమ్యద్ధా త్రమితి కేమ్స్ న [ప్ర....! అప్యక్షారాడ్ (1–52) ఇతి [పా ప్రిణ నేమీ....! నేమిరితి కేమ్స్ జాత....! మాధ్య....! సవస్ ఇతి కేమ్స్ [వజా....! తకాతపర ఇతి కేమ్స్ తస్మిస్....! లోకాన్....! ప్రాకృతి ఇతి కేం? కాం...! పైకృత్వ మండ్ల కోనక్టార్తో మకాతప్పర్మప్తరిక (క్లే–27) ఇత్తి [పా వ్రత్యాత్! నిత్యే తకార ఇతి కేమ్స్ విద్యా....! అనిత్యాంయం తకారో యుతక పదస్థమయే నా స్ట్రి! తకాతం పరో యస్మాదసౌ తథో క్లోకి!!

> తర్హాన్! తస్మీన్! లో కాన్! ఫిద్స్పాన్! త్రాన్! తీస్తిన్! యుష్ట్మాన్! ఈర్వాన్! ఆమ్బకాన్! ఋతూన్! అశ్మన్! కృద్వాన్! పితృాన్! అనాన్! కపాలాన్! తీష్టన్ ఆడ్యుదా త్రే! నేమికి దేవాన్! నవనే వశూన్!! తకారవరక నకారం ప్రాకృతకి నితేక్కి

మణి**ద్ర**భ :\_-

ఈ స్టూత్రము స్థహజమగ్గు (ఫ్ట్రైకృత్త) వ్రకారమునకు సకారము న్రాధే శముగ చైప్పుచున్న్నద్ది.

"తర్హాన్, తన్మిన్.... మొదలగు వదములలోను, అడ్యుడా త్రమగు తిష్టన్ వదమందు, నేమికి అను వదమును పూర్వమందుకల్లిన "దేవాన్" అను పదము లోను, నవనే అను పదమును పూర్వమందు కల్లిన "పశాన్" అను పదము లోను ఉశ్మటుప౦టి సహజమగు "న"కారము తర్వాత సహజమగు 'త'కార మున్నచే, ఆ నకారమునకు సకారమాదేశముగ వచ్చును"— అని స్మూత ఖావము. అనగ "న" కారము సకారముగ మారును. ఇకముందు చెప్పే బోపు అధ్యాయము 15 లోని సూత9ములచే (1, 2, 3) ఈ నకారమునకు పూర్వమందున్న ఇష్టరము"నకు అనునానికత్వము కూడ వచ్చును.

ఈ కింది ఉదాహరణములా విషయమ్లును స్పష్టము చేయును.

ఇచట "అనాన్" అని దన్నాక్షకరముండగ అక్ష్మమండు మూర్ధానునాని కము "జ" కారమున్నది. ఇద ఎట్లు సొధువగును అని ప9శ్నే. అపి వికృశమ్ (1-51) అను మాత9ముచే సొధువగునని సమాధానము.

15 కపాలాస్ ద్వాదశ్ కపాలా ్ సృతీయ సవనే.... (7-5-6)16 త్రిష్ట్స్ (ఆధ్యుదా త్రము) త్రిశ్రీ స్ట్రిష్ట్స్ స్ట్రిష్ట్స్ (5-4-2)

ఇచట తిష్ఠ్య్ ఆడ్యుదా త్రముకానిచో "తిష్ఠ్స్"లోని నకారమునకు నకా

రము రాదు. ఉదా: న ప్రకృతిష్టన్ జా వసుకోసి (ఏ-ఏ-ఏ). అందు నారం, తరారములు సహజమైనవైగను. తిష్టన్ ఆద్యుదాత్రం కాదు కనుక నారామునకు సార్థాప్తి లేదు. కనుక అడ్టి స్థలము లలో "స" రారమును వారించుట్రై "ఆద్యుదాత్రమగు" అను విశేషణము తిష్టన్కు విధించబడెను.

ఇచన్ దేవలము "దేవాన్" అని చెప్పినచో ఉనేక ఇతర స్థలములందు డినిముందలి నకారమునకు సంకారము వచ్చను. ఉందా:— జాతనేదో వవయా గచ్ఛ దేవాన్ త్వా∸హి (3\_1-4). కనుక ఇట్టి స్థలములలో దివాన్లోని నకారమునకు సకారమును వారించుట≧ై "నేమింక" పదమును పూర్వమందు గల్గిన దేవాన్ వదములోని నకారము నదే" అని సృష్టము చేయు బడినది.

పై సూ త్రమునందు చెప్పిన లక్ష్యమ లలోని నకారము తర్వాత 'ఓ' కారమున్ననే ఆ నకారము సకారముగును. తకారము లేనిచో నకారము నకారముగనే ఉండును. ఉదా— తస్మీస్ మ్రామాపతిర్వాయు (7-1-5).

సూత్రమునందు నహజమగు "న"కారమని చెప్పబడెను. కొన్ని సమ యములతో సంహీతా పౌథమందు నకారమున్నను, పదపాథమున నకార ముండదు. కాని దానికి బడులు మకారముండును. ఉదాహరణకు "మకార స్పర్మవర్స్తేన్న సస్థానమనునానికమ్" (ఏ-27) అను సూత్రముచే తమ్ తే దుశృజాంకి— త్రై దుశృజాం (ఏ-2-10). మకారము నకారముగ మారును. ఇట్టి నకారము సంధిజమగును కాని ప్రాకృతమవదు. కనుక ఇట్టి నకారమును గ9ిహించరాడు. ఈ విధముగనె 'త' కారము కూడ సంధిజమగు అవకాశమున్నైడి. "టనకార పూర్వశ్చ తకారకి" (ఫ్.శిశ్) అను స్కూతముచే వచ్చు తకారము సహజమగు తకారము కాదు. ఉదాహారణకు "విద్వాస్ క్సోమేన.....(శ్హే.డి.2) [విద్వాస్ సోమేన] కనుక ఇద్ది వికృత నకార తకారములను వారించుటకై సూత్రమున పద్వాన నకారము [పాకృత వకారమనవలేనని చెప్పబడినడి. ప్యాకృతమనగ "సహజమగు" ఆడేశాగమాదిరూప పంధిజము కానటువంది" అని అర్థము. అట్లే నిశ్య తకారమనినను ప్యాకృత తకారమనియె అర్థము. ఈ విధమగ సూత్రమందలి ఇక్క లక్షణ నమన్వయము వివరించబడినడి. ఇక సూత్రమునందు ప్యాకృతో నిత్యే [పాకృతో నిత్యే అని రెండుసార్లు చెప్పబడెను. ఈ విధమగు ద్విర్పుక్తి అధ్యాము సమా ప్రిశీ తెలిమభేయును. కాగీ అరన అధ్యాయము ముగినెనని ఖావము. [14]

కృష్ణయజార్వేడీయ తైత్తిరీయ ప్రాశిశాళ్యకు [తిళాష్యరశాృ నుసారము వేదులోన నామక సుబ్రహ్మణ్యముచే [వాయబడిన " మడిస్తళ " అను ఆంద్ర వివరణమున అరవ అధ్యాయము సమాష్ట్రము. 1 సూ. 🍎 ము :- అథ నకారో ఐకారమ్.

ခြဲစွာဆိုန္ မစိုခ်ဴရွတာသစ္ခြာပုံး၊ ကိဗ္ဂြီ အခုပညာဆိုလိုမွ အခ်ိဳးချွန္ ထိမ္ ခ်ေနျွန္လိုင္သြားသည္ အခ်မ္ေနျွန္လိုင္သြားျပည္သည့္သည္။

ఆంథ నకార: ಐಕ್ರಮ್

మణిబ్దభి: 🗕

"అథ" ఆనునది అధికారవాచకము. అనగ ఈ నూ\_తము, తర్వత చెప్పటేపు నూ\_తములలోనికి అన్వాదిష్టమాగునని ఖావము. నకారు — నకా రాము, జంకారమ్ = జంకారమును హి౦డును. ఆనగ ఈ చెప్పటేపు నూత}ముల లోన్కి "నకారము జంకారమగును" అనే ఆనుప్ప త్రైవేచ్చునని ఖాపము.

ఈ అధ్యాయ మునందు మూర్డన్య విధానము..అనగ నకారము ఇకార మగును, తకారము అకారమగును; థకారము తకారముగ మారును....అన్ చెప్పబడుచున్నది, కాగ ప్రకృతమున నికారము అకాతముగ మారెడ్ స్థలము అను వివరించుటకు ముండుగ ఈ అధిక్వారము తమ్మ చెక్పబడినది. అయితే ఈ విధి వదపాఠమునుండి సంహీతను కూర్పునపుడు ప్రస్తర్భించును. [1]

2 నూ త్రము :— **షుషూ**కృధిసువు శమిన్డా 9 స్థూర్యురువా? ష<u>ి</u>ల్తి గామ ని**ష్ట్పార్వ**ి

్తిళాష్క్ మ.... ఏవం పూర్ప్ 2 నికారో ఇకారమావడ్యతే! యథా— ఈర్థ్ ....! గృహా....! ఇక్కత ఇక్వం నిభవతి! వదగ్రహణేషు (1.50) ఇత్ వచనాత్! మోమా....! సునూ ఇత్యేతయోర్యదా షక్వం నా స్త్రీ తదా ఇక్క నిషేధార్థం పై కృత గర్రహణమ్! యథా – సు....! నూ....! బహ్మ....! కృధితి కిమ్: స్వాహా....! సమిద్దర్శి....! సమితి కిమ్: పర్త....! అన్హూ....! ఉరు....! తస్మాత్....! షణ్ణ....! బ్రీజు....! గ్రామ....! నిర్....! వినింద్దే కిమ్: నినో.....! ဆုံ၊ ဆုံး၊ కృధిసువః! నమ్న్రి అస్థారి! ఉరు! వాး၊ షట్! [ခြီး|ကြာသ) လီး၊ ဘောင္သွ⁵း။

మణ్మిషభ 🖫

మూర్వ నూత్రమునుండి అధికారికముగ "నకారో జకారమ్" అనునది ఈ నూ[తమునకు వైరించగ, షు....., నిం. పూర్వం నకారం, ఇకారమ్" (ఆవడ్యతే) అని నూ[తమగును. అనగ "షు, షూ..... మొదలగు ఈ పద ములను పూర్వమందు కలిగిన నకారము జకారముగ మారును" అని నూ[తా రైము. ఉదాహరణలు ! —

1 ဆံ ခံႏိုင္ရ ခု ဆံ အႏ၊ (4\_1-4) ခြဲ မာမီး၊ လံ၊ ဂ်ႏ၊]

సూ తమందలి "మ" వదమే అగుచున్నది. వదై కడిశము కాదు వదై కడిశమగుచో "వద్గవాణిషు...." (1.30) అను సూ తము త్రమ రైం చదు. అట్ల గుచో "గృహేషు నుం" అను స్థలములందు కూడ నకారమునకు "ఉ"-క్వమగును. కానీ ఆది ఇష్టము కాదు. దానీని వారించుటకై "మ" అనునది పదమని గృహించవలెను.

౭మా మామా 🛭 ఇన్లి) (1-8-8)

సూత్యమునందు నుం, సూ అని చెప్పక మం మా అను పైకృత రూపము చెప్పటచే. నుం, నూలకు షత్యము లేనిచే వీనితర్వాతనుండు నకారమునకు కూడ ఇత్యము రాదని (గహించపలెనుం. ఉదాహరణకు సునః! న ఊతయో! అట్లే నూ నః! న ఇన్ర్మి! ఈ ఉదాహరణలు (కమ పాఠమునుండి (గహించబడెనుం. ఇచట "సు"నకు షత్యము లేదు కనుక తర్వాతనున్న నకారమునకు ఇత్వము రాలేదుం. ఈ విషయమును చూపుటకే నూ తమువ మం, మా అను పైకృతరూపములు చెప్పబడెనుం.

3 కృధిసువః [బహ్మణా కృధిసువర్ల ట్రకమ్ (2-2-12)

'కృధి' అని ఎందుకు? "కృధి' అని పూర్వమందు కల్లిన 'సువః' కంటె పరమగు నకారమునకే ఇత్వము. అట్లు 'కృధి' పూర్వమందు లేనిచో 'సువః' తర్వాతనున్న నకారమునకు ఇత్వము రాదు. ఉండాహరణకు సువర్మ శు[క స్పాన్హహి (ఫ్-7-ఫ్); సువర్మ మర్మస్స్వాహి (ఫ్-7-ఫ్) [సువః న....] [సుపః న ఘర్మ....]

## **ತ್ತ ಶ್ತಿ**ರಿಯ ್ರವಾಠಿಕಾಖ್ಯ

4 నమిన్ద్ర నమిన్ట్స్ జో మనసా (1\_4\_44)

"సమ్" అనునది విశేషణముగ లేనిచో కేవల ఇన్లి శబ్దమునె చెప్పి నచ్ వ\_ర్తయేఒన్డ్లి నర్దబుద (3.3-18) అను స్థలములలో ఇన్ల్లిశబ్దము కంటె వరమగు నకారమునకు కూడ అత్వము వచ్చును. కాని ఆది ఇష్టము కాదు. కనుక వానిని వారించుటపై సంపూర్వ ఇస్ట్రి శబ్దము చెప్పబడెను

**5 అ**స్తూరి అస్థూరిణో గా**ర్హ**వత్యాని న<u>మ్మ</u> (5-7-2)

శ్ ఉందు ఉందు ఏందాకృధి (2-6−11)

7 వా: తస్మాద్వా ర్హామ వో హికమ్.... (5\_6-1)

8 షట్ ష్ట్లవత్రై స్వాహి (7-2- 5) [పట్: నవత్రు]

9 త్రి క్రిణమ స్టోమా వనూనామ్ (4-39)

1**1** గ్రామం గ్రామణి రాజన్య: (2-5-4)

ုကြသေးဓီးလာဝ ချာမႊဆွ႑ွန္ညာ (7.4.5)

11 ని: సిస్టేమిజతి తత్థి (7-2-10)

"ని" విసర్గాన్మైనపుడే తన్వాతనుండు నకారముగకు ఇత్వము వచ్చును. కానిజో "ని నో రయిమ్" (?\_?\_!?\_8) అను స్థలమునందువలె ఇత్వము రాడు. కనుకనె నూడ్రమందు "నిః" ఆని విసర్గాన్తాయిన చెప్పటడి నది.

3 సూత9ము:-- హన్యాదువృమానం చ∎

త్రిఖాష్య :- చకరో నిమ్పార్వక్ష మన్వాదికత్! ని: శబ్ద<u>్</u>త్రయాం: హన్వాత్; ఉద్యమానం-ఇత్యేతయో: నకారో జకారమావడ్యతే! యథా... యోనా...! నిరు....! ఆన్వాదేశ: కిమర్థ: నని హన్బాన్!!

హన్యాత్, ఉప్యమానమ్, చ∎

#### మడిస్ట్రభ :-

ఈ నూ తములోనికి పూర్వ నూ తము నుండి "నిః పూర్వః" అనునది చకార బలముచే నన్నాదేశమగును. కాగ "నిః అనునది పూర్వమందు కల్గిన

[3]

పొంతాన్లమ్, ఉప్పడూశమ్ వడములలోని నకారమువకు ఇత్వము కుచ్చును మండి అని మాౖకార్లము.

லக்களின் கல்லி க்றிண்க்.... (1-6-8). ·

သီးက်င္ကာရည္သသာဗလို "လီ" ဘာတ္သညာေထာင္ရည္းေတြ ထင္းေသာ ဗုန္ဓာလီေတြေန

ఉదా: న నిహాస్యాన్న లోహితం కుర్యాక్స్ (2-8- 0).

కునుక "నీ" తత్వాత వీసర్గయున్న నే ఇత్వము నీడ్డించును.

4 నూ∟తము: ⊥ పార్పర్వధ్ మార్భ≊≇

పార్గ్ పర్గ్ పర్గ్ మ్రార్వ్యేగ్

మడిస్ప్రభ :-

పార్, భరి; కరీ, మ్మా ఈ పక్షములను పూర్వమ**ందు కల్లిన 'న**' ఇరము ఉద్రామంగ మారును. ఉదావారణ —

పారీ పార్థిక్షా స్ట్రేష్ట్ల శే... (6-2-1)

వరి పరణో ఈ ద్వహ్హ (4-1-10)\*

သံဂီ သီဇနာ တွင် ဆစီအဆိုသား၊ (2-2-12)

ప్రా ప్రాడాదేవీ నంద్యత్.... (1-8-22)

[47]

ర్ సూత9ము:- అపర్ణ వ్యవేతోఽపి ∎

శ్రీఖాడ్య:- అప్రభ్యా వర్యాద్యన్నాదిశత్తి. పర్యాడి పూర్వో నకారో అమర్హ వృవేతోఒప్ ఇత్వం భజత్కి యథా--- అగ్గం....! వర్యా....! టైపాడా...! అను....! అప్పైవృవేత ఇత్ కిమ్: పరి....! వ్రమి....။

అవర్లక్యాపోతః, అపి 🛚

మణిఖ్రభ : .

ఈ సూత్రమందలి "అపి" శబ్దము పూర్వ స్కూతమునుండి "పరి పరీ

్ట్ ఫూర్వ:" అనుదాన్ని అన్వాదిశము చేయును. కాగ "వరి, వరి, పర్తి ప్రేమితర్వత అకార వృవధానము నృను, దాని తర్వాతనున్న నకారమునకు .ఈత్వము వచ్చును"— అని నూతా?ర్థము.

పూర్ప నూ త్రమునందు పారీ పరి వరీ బ్ర పేనీకంటె అవ్యవధానము గ సూన్ సమున్మ నే ఇత్వము వచ్చునని చెప్పబడినది కానీ ఇప్పడు పరి, పరీ, ప్రే సీనీ కర్వాక అకారము వ్యవధానమున్మను, కర్వాకనుండు నకారమునకు అత్వము పచ్చు ని నూ త్రావము. నీజమునకు "అపి" శబ్దము పారీ పరి, పరీ ప్ర అను ఈ నాల్గింటినీ పూర్వనూ త్రిము నుండి అన్వా దేశము చే మునని మాహిషేయవా శ్రీ చెప్పామన్మది. పైకొటకాభరణ కర్త మాత్రము పరి, ప్ర అను ఈ రెండీ టినే అన్వా దేశము చేయునని చెప్పను. విషయమును పరి శీల్గించగ సంహితయందు పారీ, పరీ శబ్దముల కర్వా క అకారప్పపధానముకో నకారమున్మ స్థలములు లేవు. మరియు ఈ ముప్పరు వ్యాథ్యాతలు కేప లము పరి, ప్రకారం రెండింటికె ఉదా హరణలను చూపిరి. కనుక పార్యాదు లన్నను, పర్యాను లన్నను, కార్యనిమి త్రమ లు మాత్రము పరి, ప్ర ఈ రెండె అగును. కనుక ఈ నూ తమందలి "అపి" శబ్దీము పూర్వనూ తము నుండి పరి, ప్ర ఫూర్వం! అని వానిని మాత్రమే అన్వా దేశము చేయునని చెప్పవలెను.

ఈదాహారణ: పరి— అంగం పర్యణయత్ (2-2-4) [పరి-అనయత్] పర్యణయన్ (6-5-7) [పరి-అనయన్] పర్యాణియాహావ... (7-1-6) [వరి-ఆన్య ్రెమ్ ప్రాణాయ స్వాహా (7 1-19 [బ్లా-అనాయ] ఆమ్రపాణ్యాత్ (పథమామ్ (5-5.5) [ప-అన్యాత్]

ప్ర పరి లకు వృవధానము అంకారముతోనే యుండవలెను. అఖడే నకారమునకు ఇశ్వము వచ్చును. ఇశర పర్ణములతో ప్రవధానమున్న చో నకారమునకు ఇశ్వము రాదన్ని గహించపలెను. ఉదా: — పరి మినురుగా శ్ స్ట్ల (5-2-8); మమినామ (వశాని (1-1-14).

6 సూ[తను: \_ హాహన ఉహ్యమాన్ యానమయన్యవేనకఞృ n [తిఖాష్య: \_ వాహన....... ఏశేషు గ9వాణేషు చరారాకృష్ణ భార్యేషు నరారో

హాహని: ఉహ్యామాని: యానమ్: అయన్: **యువేన: వ**న్: చ∎ మడిప9¢:\_

సూ (తమందల్ చదారము పూర్వసూ డ్రాము (4) నుండి వ్యార్వ: అను దానిని ఈ సూ (తములోనికి ఆన్వా దేశము చేయును. సూ త9మందల్ అయన్, వన్ అనునవి పదై కదేశములు. కనుక వీటి అన్ని దూవములను గ్రహించ వలెను. దాగ " ప్రపూర్వకమగు వాహను ఉహ్యమని మొదలగు కట్టైక్లు అలోని వదారమునకు ఇత్వము వచ్చునని" సూ (రార్ధము.

#### ఈదాహరబ—

- 1. వావంను [వవావంటో వహ్మి: (1-3-3) [(వ. వావందు:]
- ఉహ్యమానః ౖపాహ్యమాబ్బ్లో ఉప్పటి (4-4-8) [వ్యాచాహ్యమానః]
- $\sqrt{3}$  యాగమ్ బ్రామాణమన్నన్న ఇద్యయు3 (4.1.1) [బ్రామానమ్]
  - ಆಯನ್ ಕನ್ಮಾದ್ಧಾಧಕ್ಯಂ పా)ಯಣಿಯು (6--5) (ೱ- ಅನಿಯುಕ]
     [ಪ್ರಾದ್ಧಾಧಕ್ಯಂ ಪ್ರಾಯಣಿಯು (8--5) (ೱ- ಅನಿಯುಕ]
     [ಪ್ರಾದ್ಧಾಧಕ್ಕು (1-6-11) (ೱ- ಅಯನಮ್]
     [ಪ್ರಾಯಣಿಸುನ್ಯ ಪುರ್ಜಾನ್ಯಾಕ್ಯಾಕ್ (8-1-5) (ೱ- ಅಯನಿಯು ವ್ಯ]
     ಪ್ರಾಯಣಿಸುನ್ಯ ಪುರ್ಜಾನ್ (7-2-8) (ೱ- ಅಯನಿಯುಕ)
     [ಪ್ರಾಯಣಿಸು... (5-1-11) (ೱ- ಅಯನಕ)
  - 5. ಯವೆನ [ಪಯುಪ್ರಾಪಕ್ಷ] (4 %-<math>11) [ಪ9-ಯುಪೆನ]
  - 6. వన్ .... శావ్యవ్య (2-4-12) [ప్రి-వన్-ఆమ్] ఆహామానీయా [తృవణ చేస్యాత్ (8-2-6) పురస్తా [తృవణ (ఫ్-3-1) [ప్రి-వనః]

సూత్రమున "[వ" పూర్పకమని ఎందుకు? వాహని?...... ఇత్యాదులకు

Salar Comment

## ತ್ತ ತ್ತಿ ರಿಯ [ ಶಿ್ಿಕ್ಕ್ಯಾ

్రామ్యార్యమండు క్రామం న్నాన్ ఇత్వమం హామృమం - ఇతర వర్లమంలన్ను తో క్రామం రాదమ్ల పృష్టము చేయుటకు "ప్ర??ను మాడ్రము అన్వారేశము క్రామం.

్రాజ్ఞాలు ఈ సి పావ్యవాపానః॥ ఉదయనం పేద∎ ఇచట వాపానః, "అయునం" మీత్రిం మీతుందిన కొడ్డు? జేదు. కమకనే వాని నకాశమునకు ఆశ్వము మీత్రించలేదు.

# 🏞 ను 🍎 ము 🚈 ్రపాపూర్వశ్చ ။

ప్రాంత్రి మంటార్మమ్ పన్నిత్స్ సంజర్జ్ ఇత్యపం పూర్పి మండార్జ్ మంటా మంటార్జ్ పార్జ్ సిన్ని

## పా9 హార్వింగ చ

ಮುದ್ದಿ≾ಭ :-

మూర్రమందర్లి చకారము అన్నాడేక్ ప్రైస్ట్స్ (1.58) అన్న సూర్త్రము సమ్మత్రంలో, పూర్వనూ కము నుండి "వేస్" అనుదానిగి మాత్రమే ఇచట కమ్మాడ్మమ్ చేశము చేయును. కాగ "ప్రా హర్వకమగు వేస్లోగి నకారము ఇకాళ్ మగ్రామ్ అగి సూడ్రహాపము.

పూర్వ సూడ్రమందు పై పూర్వకమని చెప్పబడెను. ఇపుడు పా పూర్వకమైనను – అని చెప్పాచున్నారు. అయితే ఈ "[పా" పూర్వకత్వం ఈకట్టే "పేస్" నకు మాత్రమే ప\_డించును. కనుకనే [పత్యేక సూడ్రము బ్రాయబడెను.

అపి వికారమ్ (1-51) అను నూడ్రముచే వ్య, హెలు రెండిందిని [గహించవచ్చు కథ: మరల ఈ నూత్రము ఎందుకు: అట్లు \_గహించినచో 'షార్హి' అనునడ్ మాహామం, ఉష్యమానికి మొదలగు తానిళ్ళ వదములకు వ\_రైం మాహ్మా కాని అండా ఇశ్వము కొడ్డు. శమకనీ బ్యాంత్రిమంచి నూడ్రము బ్రాందు

అక్ష ఉద్యామారణ — ౖషావదేభి: సద్వసం (4-2-4). ~(పా9-వనేభి:). వన్ పదైకదేశము కద. మరి దీనియొక్క అన్ని రూవము లకు ఈ నూత్రము వైర్తించునా? నీజమునకు వేర్తించును. కానీ సంహీత యందు ఓపయోగమలు లేవట 'పా?' ఘార్వక 'వన్'తో ఇంట్యాత్య ఓపయోగమే ఉన్నదని విట్నీ పండితుడనుచున్నాడు.

8 సూ త్రము: 🗕 ఇన్ట్ 9ఽయజుం పూర్వ ఏనంకోన 🏾

్తిళాష్య : — అన్నింక; అయుజం: పూర్వయోరేనం, కేని ఇత్యేతయోంకి నకారో అత్వం భజతే: యాధా — ఇన్దని...! యద....! ఏవం పూర్వ ఇత్తి కిమ్? రు[ద....: బ్రిహ్మ ..! ఏన., కనేత్తి కిమ్? ఇన్దోని...။

ఇన్రింగ్ అయజంగ్ పూర్వింగ్ ఏనమ్। కేనగ మంజి[వభ:-

"ఖష్ట్రింకి" అను శబ్దమును పూర్వమందు కలిగిన "ఏనం" అనుదాని\_ యందల్లి నకారము; "అయుజుం" అను శబ్దమును పూర్వమందు కల్గిన "కేన" అనుదానిలోని నకారము ఇకారముగ మారును"— అని స్కూతభావము.

ఇన్స్ ఏజం (పథమం (4-6-7) [ఇన్సింగ్ ఏనమ్ (పథమం) యదయజాష్క్రీ (కీ—1-2) [... అయజం) కేనం...] ఏనమ్, కేన శబ్ధములకు (కమమ గ ఇన్రం), అయుజం) అనునవి పూర్వ మందునృనే వాని నకారమునకు ఏత్పము వచ్చును. లేనిచో ఏత్పము రాదు.

ఉదా: రుద్య ఏనం భూత్వా... (3-4- 0). బ్యాహాదింగు కేశం తడజామ్తి.... (7-4-10).

ఇస్పోంకి, అయుజుకి శబ్దముల తర్వాతనుప్పై ఏనం, కేన శబ్దములకే ఈ సూత్పము ప\_్రించును. కనుకనే "ఖస్ట్స్ నేషడతి" ఆను స్థలములలో నకా రమునకు ఇత్వము లేదు. [8]

9 సూత్రము:- నృక్షూర్ప్ మనాంగి

్రామ్య :- నృ, అ్రీ, ఇత్యేవం పూర్ప్ మనా ఇత్యక నకారో అత్వం భజతే: యుథా — నృమ..... అమీమ....! ఏపం పూర్ప ఇత్ కిమ్మ్ నుమ..... నృ, త్రీ పూర్వः। మనాः॥

మణివ9భ :--

"నృ\_కాని, త్రీ\_కాని పూర్వమందున్నచో వరమందున్న 'మనాః' శబ్దములోని నకారమునకు ఇత్వము వచ్చును"—అని స్కూతభావము.

తాడాతారణలు: నృమణా అజ్సమ్ (1-3-14) [న్న<math>-మనా:]తీమణా: శతవయా: (4-6-3) [: 6]-మనా:]

నృకామ్, త్రీకాన్ "మనాం" శబ్దమునకు పూర్వమందు లేనిచే "మనాం" లోన్ నకారమునకు ఉత్వము రాడు. ఉదాహారం: సుమనా ఉపాగహి (శివి-11) [సు-మనాం] [9]

10 మాత్రము: - అజ్ఞానామోనేగాని గానాంగ్యానియామేన 🛚

త్స్రిళాష్య :- అజ్గానామ్.... ఏతేషు నకారం సంహీతాయాం ఉత్వం భజతే! యథా-- యత్....! ఆయు....! అతి....! పురో....! సువ....! అన్న....။

ಅಜ್ಞಾನಾಮ್ರ ೩ನೆ, ಗಾಗಿ, ಗಾನಾಮ್, ಗ್ಯಾಗಿ, ಯಾಮಿನು ಮೊದ್ದಿ≼≰ :-

అడ్డానామ్, ఓనే.... మొదలగు పదములు సంహీతా పాఠమునందు నృష్టుడు వీని నకారమునకు అత్వము వచ్చును. ఇది త్రిఖాష్యరత్నకారుని అఖిపార్తియము వైదికాళరణకర్త దీనిని మరికొంచెం సృష్టముగ "ఆప్రగహా సంహీతాయాం" అని చెప్పెను. ఉనగ ఇవి అవగర్తిహ పూర్వకముగ పద పాఠమున చూవబడవలెను. ఆ స్థిత్తో వీని కుండు నకారముండును. కానీ సంహీతలో అ నికారము అత్యమును హిందును. ఉదాహారణలు —

1 မာဇ္ဂာကား်ာ တာခ် မြန္မာ့ကားတာ လည်းသာတာမှုခ (၆ % 10)

[ မြိ−မာဇ္ဂာကား်ာ ]

2 ఓဂိ ဗဟာသီ လာဝီဂိုဒီ (1-2-14) [ထား--ఓဂိီ]

3 ကာဂါ ဗခာလေးတွင်း သိတာ (1-1-14) [ထား--ကာဂါ]

4 ကာကားသီး သုံဝီကာဏာဝ သန္ဆော် (?-2-4) [သုံဝိုး--ကာဂာသီး]

5 ကာဂုဂါ လည်းတက္ခဏာရှစ်ဂါ (5-3-5) [လညား--ကာဂျာဂါ]

6 యామేన అన్హర్యామ్జ్ న్ల రథ క్ష (6-4-6) [అన్హి-యామ్న] [18]

11 నూత9్ము :- రషః ఘార్వోహవన్యహ్మేహన్∎

[తిళాష్య్ : హావస్, ఆహ్మే, హాస్, ఏఘగ్రహణేషు నకారో రేఫపూర్వు ష ఇత్యేవం పూర్పోవా అత్వం భజతీ! యథా— అగ్ని....! శర....! హాన్నితి వదై కదేశో బహారాపాదానార్థు! రడ్....! పైష్ట్....! వృత్య....! ఏవం పూర్వ ఇత్ కిమ్జ్ సాహ్నా....! పల....!!

ర, షః ఘార్వః၊హవన్।అహ్మే।హన్⊓

ా హవన్ ఆగ్మీ హోత్సి హవణ్ చ (1-6-8) [అగ్మీహో (త-హవన్)] అహ్మే: శరద్య పరాహ్హీ (2-1-2) [ఆవర—అహ్మే] హన్ రజ్ హరమ్ (1-2-14) [రడ్: హనమ్] పై ష్ట్ రజ్హ్హిహె (1-3-2) [రడ్: హనా] వృత్సిహ్ణం పురందరం (3-5-1) [వృత్స—హనమ్].

స్మూతమందు ర, షుం అని చెప్పటడెను. ప్రీనిని వివరించుచు త్రిఖాష్య రత్మకారులు రోధ, అనీ చెప్పెను. కానీ ఉదావారణలను వరిశ్లించగ కేవల రోధ కాడనీ తెలియును. ఇది 'ర' అను వర్ణము అనగ "రేధ అంకారములు". అయితే మాహిషేయు, గార్యగోపాల యజ్వలు మాత్రము రహార్వుం, షిం హార్వుం అని నైష్టముగ చెప్పిరి. వారు "రోధా" అని చెప్పలేదు.

"ర, షః ఇవ్ పూర్వమందున్న నే" అన్ చెప్పటచే ఇతర వర్డములు పూర్వమందున్నను వావన్ ఇత్యాదులలోని నకారమునకు ఇత్యము రాదన్ తెలియవలెను. ఉదా— సాహ్న ఏవా ైస్మె....(6\_6-11) వలగహనః (1-3.2) అను స్థలములలో ఆహ్నా, హాస్లలోని నకారమునకు ఇత్యము వారింవబడెను. 12 సూ∟తము:- రుపూర్ప్ మయానృనీ⊪

్శిళాడ్య :- మయానీ, ఆనీ ఇత్యక్ర రుపూర్ప్ నకారో ఇత్వం థజతే! యాధా— దారు..... తేంద్రా ఏపరంపూర్ప ఇత్తి కిమ్: యూనీ..... ఆగ్నయే ..... ేఫగ9హణేన కిమ్: స్టేస్... #

လံဆွာတ≲ျေးသတ္သားဂ်၊မှုက်း။

మణిస్త్రవథ :--

"రు ఆను వర్ణమునా పూర్ఫమందు కల్గిన మయాని, అన్ అను వాని లోని నకారమునకు ఇశ్వము వచ్చును" అని ఖావము.

ఉదాహరణలు —

) ကာလ သတ္ကရီ ခဲားများမီး (6-4-7) [ကာလ-သတ္ကားကီ] <math>2 ကွီးရသင့္ကေလီ သွင့္ခရီးမ ဘမား (1-2-14) [သွတ-ဗားကိမ်း]

సూ త్మందు "ఈ" పూర్పమందున్న అన్ చెప్పటచే యాన్ మృఖ్య యాన్ సాజ్జ్రాన్ (6-4-7); అగ్న యోఒన్క్షత్ ( -8-4) ఆను స్థలములలో మ కూన్, అన్ లయందల్ నకాశమునకు ఉత్వము వారింక్షడ్ను. మాత్ర మున నిమ్మిత్తముగ "ఈ" అన్ ఎందుకు: "ఈ" అన్న చాలదా అన్ :పశ్స్తి కేవలము "ఈ" అన్నచో స్ఫన్క్ సందృక్ (4-3-3) ఇత్యాది స్థలములలో (ను అన్క) అన్లోన్ నకారమ నకు ఉత్పము .పా ప్రించును. ఇట్టి వాన్ని వారించుటకై "ఈ" అన్ చెప్పబడినది.

అంతపరకు నకారమునకు అత్వము విధించు నూ త్రములు చెప్పఒపేనవి.
ఇకనిపుడు తకారమునకు టత్వమును విధించు నూత్సిమలు చెప్పఒడును.

13 నూ∟తము :\_ వాఘాష ఘార్వ స్రష్మ్ ః

్త్రాష్ట్ర:— వాళూ అత్యేవం పూర్పిం. షకారపూర్పక్ప తకారష్ట్రారం థజుం.... మార్పా చార్పా....! ఆయు.....! పే∠త్ కిమ్: బ్రాహ్మం....! ష పూర్ప అత్ కిమ్: ఆగ్ని స్ట్రీ...॥ వాఘా, షపూర్వః। ఈ , టమ్॥

మంణిం≾9భ :--

"వాఘా" వర్ణములను కాని "ష"ను కాని పూర్వమందుకల్లిన తకారము టకారముగ మారును.

ఈ న్రూత్ము తరారమునకు అత్వమును విధించుచున్నది. ఈ దావారణలు :

1 အာတ္ခ သားမ္း (နိ-နိ-နေ) [ထာလ မေသာမား ခေါ၊ 2 မတားရွဲ မတာတွဲ မက်္ခ (2.5.12) [မတာရန် ခေါ့.

స్మాతమున కేవల "మా" అన్ చెవ్సక "వామా" అన్ చెవ్పటచే ప్రభాత ఆదిత్యానాం (6-1-1) అనుచోట ఘా—తర్వాతనున్న, శ్రీ క్రారమ్లు నకు టత్వము వారింవబడెను. "ష" మార్వమందున్న అని చెప్పటచే 'న' కారమును పూర్వమందు కల్లోనే శారామునకు టత్వము పారించేస్తుందేను.

ఉదా: అగ్ని ప్రేతేజ: (1-1-11).

الله الله

∕ 14 సూ∟తము ⊶ థశృథమ్॥

త్రిఖాష్య :- చేశారం మకారపూర్వత్వాకర్షకం థకారు ష<del>కారమార్యమ్మకారం</del> భజాంతి యథా— గోమ్మ్..... ప్రతి.... ఏపం పూర్వ ఇతి కిమ్మ్ గచ్ఛ ...။

**ಥ**ଃ! ជ∣ ఠమ్•

మణిత్రవళ:--

ఈ మాడ్రము థకారమునేకు రత్వమును విధించుచున్నది. సూడ్ర మందరి చకారము పూర్వ సూత్రమునుండి "ష పూర్వ!" అనుదానిని అను వృత్తి జేయును. కొగ— "షకారమును పూర్వమందు కల్గిన థకారము ఠకా రముగ మారును" — అని స్కూతాఖము. ఉదాహారజ —

గోష్టం మా నిర్మెష్ట్స్ (1-1-18) [గో-స్ట్స్] గోశలోని వినర్గతర్వతనున్న సకారమునకు పత్వము, దానినాధారముగ థకారమునకు తకారము వచ్చును. [వతిష్ఠావడు నై (6-1-4).

## ತ್ರತ್ತಿ ಕಿಯ ಪ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

ఆటో హిష్టా మద్దూ.... (4–1–5) "షకారపూర్వకమగు" (థకారము) అని చెప్పటచే "గచ్ఛ గోస్థానం" (1–1–8) అనుచోట 'థ'కు థత్వము వారించ ్లుడెనుం. [.4]

్ట్ స్టాతము: \_ నతకారపరః

్జింతాడ్య :- వాఘాషాది విధిరనధికృతత్వాత్ ఉత్పన్నట్రధ్వరిస్త్రీ తస్మా దత్ర నాలయం నిషేధః। కింతు ప్రకృత్ ఇత్యవిధిరనేన విషయీక్రియత్ తరారవరో నరారో ఇత్వం నాలవడ్యతే! యథా— వరి....! హారీపరి పర్ట్స్ పూర్వః (?-4); అవర్థమ్యపేత్లపి (?-ఫ్) ఇత్యేతాఖ్యాం ప్రాప్తిః॥

#### ನ₁ ಹಕ್ರಪರಃಃ

# మేకీక్రవభ 1-

ఈ మూ త్రము "ట" కార విధాషమునకు చెందినది కాడు. కనుక మూ ర్వహా త్రమందు చెప్పిన వాళూ, ష.... పీనికి నిషేధ ఫాచకమును కాడు. కనుక విశ్రం అలముచే "జ" త్వమ నకు సంబంధించింది అని ఖావించ వలెను. కాగ - "తరారమును వరముగ కల్గిన, "ఫ" కారము 'అ'త్వమ ను పొందడు" అని నూత్శభావము. ఈ విధమగు వివరణకు ఖాష్య వ్యాఖ్య తముతే ప్రమాణము. గార్గం గోపాలుడు కూడ తన పై దికాభరణమందు— "అడ్డ నకారస్య మూర్థన్యా దేశః ప్రతిషిధ్యతే! వా స్వరయో కృతయో కు కుత కి సంభవా ఒనంభవా ఖ్యామ్! తదయ మర్థికి... తకారపరో నకారో అత్వం న ప్రాపోష్ట్ తి!" – అని వివరించెను. ఉదాహరణ:

### వర్య నై రిజౌత్.... (१-1-10) [వరి-అ నైరిజ్ఞాత్]

ఇచట పారీ వరి వరీ.... (7-4) అను సూత్సము, జపర్ణవ్యపేతు.... (7-5) సూడములను డ్రమమ గ డ్రమ్ రింకచేసినచో (పరి అ నైరిక్ష) లక్ష్మందు "న" కారమునకు ఇత్వము రావరీయుండగ, ఇచట నకారము కంటె "త" కారము వరముగనున్నది కనుక, నకారమునకు ఇత్వం వారించ బడినది.

A good or a second

> నహ్యాశి: నూనమ్: నృత్యాన్తి: అన్యాঃ! అన్యాఫి:: అన్యాని: అ\_నౖ:: చ: అ\_నౖ:: చ⊪

మడ్చిపభ 🐛

స్కూతమందలి చకారము పూర్ప సూత్సమునుండి నిషేధకాతకమగు "శా"–ను ఈ స్కూతములోనికి అన్వాదేశము చేయును. కాగ—— "నహ్యతి, నూనం, నృత్యన్తి, అన్యక, అన్యాభిక, అన్యాని—అను ఈ వదము అందలి నకారమునకును; నదా నమందలి నకారమునకును 'జ'త్వము రాదాని స్కూత్యము. ఉదాహరజలు —

1 నహ్యాతి వాససా వర్యానహ్యాతి.... (6-1-11) [వరి-ఆవహ్యాతి]

2 నూవమ్ భవనూవం పూర్ణవన్దురుం.... (1\_8\_5)

కే నృత్య నై పర్ నృత్య స్ట్లి..., (7-5-10).

ఈ పై ఉదాహరణలలో నవ్యాత్, నూనామ్, నృక్కర్తి అనువాని "న"కారమునకు ఈ అధ్యాయము 4; 5 నూ తములచే ఇత్యము ౖహె స్త్రిచ్ఛ చుండగ ఈ నూ తముచే నిషేధింపబడినది.

4 అన్యక ౖపాన్యశృౖునతి.... (7-5-8)

5 అన్యాభిః ౖపాన్యాభిర్యయచ్చతి.... (5-1-8)

රී පතැහි [ විතතැහි වැ**ප**්රී (6-5-11)

ఈ మూడు స్థలములందును ఈ అధ్యాయము, 4.వ సూత్రముచేతనే నకారమునకు ఇత్వము ౖహె ప్రించుచుండగ ఈనూత్రముచే నిషేధింవబడినది.

# <u>ခို ခို</u> စီတာ <sub>မြ</sub>ာခြဲစခုစ

అయికే ఇక్కడొక సంధేహము. "అన్న, అన్యాళ్కి, ఆన్యాని" అని మేతి వదమును కంఠక: చెబ్బాటకంటే, శేశలం "అన్" అని పదై కదేశముగ మీతి వదమును కంఠక: చెబ్బాటకంటే, శేశలం "అన్" అని పదై కదేశముగ మీతి తీడి తెజమ్లో ఈ న్రాములన్ని ఈమ్" అని చెబ్బుటచే పై ముండు స్ట్రాలమైందేజాక మీతి తీడి తెజమ్లో కానా, "అమ్" అని చెబ్బుటచే పై ముండు స్ట్రాలమైందేజాక మీతి తీడి తెజమ్లో కానా, "అమ్" అని చెబ్బుటచే పై ముండు స్ట్రాలం దేజాక మీతి తీడి తెల్లములో పాట్లాన్ని కానికి మీతి పద పాఠము పరిములందలి నిరాములో తెల్లము పారించుటపై వానిని మైతి పద పాఠము చేసేను.

ఇంక పదా\_నృ నంకారమున**కు 👍 బావారణ** 🛶

్ జ్మాక్స్ కాట్ఫ్ లెప్ప్ క్రామ్స్ (కె-ఫ్ కెస్) [మృత్సాహన్-కార] ఇదట నూ తము కికేపోడు కహ్యాక్యముండుడుడినే త్రాధామునకు ఇత్వము పా ప్రించవలనీయుండగ, ఈ నూ తము విషేధించినది.

వివేదన— ఈ అధ్యా రాములో 1-నుండి 12 న్యాతములలో నకారమునకు ఒక్క విధానము ఓ వర్రపబడినది. మరల ే, 16 న్యూతములలో అ ఇక్స్ విషయము ప్రైవేట్లో ప్రాంత్రులలో అ ఇక్స్ విషయము చెప్పబడినది. ఇది ఈ అధ్యాయ విషయమను ఇక్స్ విధికి సంబంధం లేనిది. కనుక ఈ రెండు న్యూతములను మధ్యతో స్థావేశిపెట్టుట ఎట్లు జరిగెన్లో తెలియకున్నది కనీనము, 12 వన్యూతము తర్వాత ఈ 15, 16 నూ తములము 13, 4 నూత్సములుగ చెప్పి, తర్వాత ఈ టక్స్ థక్స్ విధులను చెప్పినను కొండవరకు బాగుండెడిది.

నూ ్ౖౖౖౖౖౖౖౖౖౖమ్ముగ్ అ గైక్బ కా సైక్బ ఆగ్ ొండుసార్లు చెప్పటచే ఈ ద్వరం క్రి ్రామ్ కార్యం

> కృష్ణయజా్వేదీయ తైత్తిందు ప్రాతిశాఖ్యకు టైలాచ్యరత్నా నుసారము తేడులోళ నామక సుజ్రహ్మణ్యముతే టైవాయఖడిన " ఘడిస్టాత " అను ఆంధ్ర వివరణమున నృష్ణమాధ్యాయము సమా ష్ట్రము.

🖟 🛂 అధ్యాయము 8

విసర్గ **ప**9కరణము

1 **సూౖత**ము :⊷ అథ ప9థము8≀

ုခဲ့တာဆွေး :- မထိုနေ့တာသာဝါတပ်း၊ ညြနည္သာ မုတ္တို့စင်ပိုင္ခေျပ**ာ ဒီလိန္သေန** ညီးနွံ နေန္တြင္ တာင်္ကန္ဆန္သည်း၊ သီလိင္ဆလိုတာ နပ္မွန္သြိဳ႕တာသမီတပ်ိဳး။

ဗေတာ( ညြံတော်သေး။

మణిప్పథ :-

్ ఈ అష్టమాధ్యాయము ముఖ్యముగ విసర్గకు సంబంధించిన కార్యక్రుంతా లను చెప్పాను. కానీ మొదటి నాలుగు సూత్రములు క చ ట ఈ వ ఈ ఆశమ ఈ ఐదు అక్రములు గ జ డ ద బ – లుగ మారుటను వివరించుడ్డు. న్రైజమ్మ నకీ నాల్గింటినీ పూర్వాధ్యాయమున చెప్పినచో బాగుండెడింది. అందట అత్య, ఠత్వ విధానమును చెప్పిన సందర్భముననే, ఈ నాల్లు మండ్రములను కూడ చెప్పినచో బాగుండెడింది. అస్తు ప్రకృతమున

ఈ సూత్రమందల్ 'అథ' శబ్దము అధికారవాచి. ౖపథము ఉప్పయొక్కా ౖపథమా జైరము. కాగ ఈ చెప్పబోపు సూత్రివిహిత కార్యములు వర్గయొక్కా ప్రభమా జైరము నకు సంబంధించి యుండునని ఖాపము.

ఈ అధికారము 2, 3, 4 సూత్రములకే వరిమితము. ఫ్—ప స్కూతము. నుండి అధ్యాయాంతమువరకు వినర్గకు సంబంధించిన కార్యములు బెబ్బ బడినవి.

2 నూత9ము :- ఉత్తమకర ఉత్తమం నవర్గీయమ్

్తిళాష్ట్ర ఈ త్రమజరః ప్రభమః నవర్గీయముత్తమ మావడ్య ఈ ్ యథా— వానాుు.... షజ్ఞ..... తన్న..... ఏమం వర ఇతి కిమ్ః హా[క్త.....! ప్రథమ ఇత్ కింగా ఇమాం.....! ఈ త్రమః పరః య స్మాడసాపుత్తమప్రుం

န္ နွန္သသိ႘ႏႈန္ နွန္သည္သည္ ကို လွန္ကိုတ္လည္း။

మడిప్పథ:-

అధికార నూ క్రబలముచే పూర్వ సూత్రమునుండి 🍍 ప్రథమ 🗗 ఆను

### ತ್ತಿತ್ತಿ ಕಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

ప్రథమి నూత్రములోనికి వచ్చును. కాగ "ఉత్తమవరి వ్యతము నవిద్ధియు ప్రభాత్వమం ఈ జతీ" అని యుగును.

ఉందు ప్రయుక్క పండమా క్రిముతు ప్రముగ గల్గీన్, ప్రభు ప్రయుక్క ప్రభు ప్రస్త ప్రభు ప్రభ

ි නැති දී ජාතිති.... (\$2.50) [නැති කර ද ක්කිර් වූ ] ක්කුන්ම ව නිදුන් (722-16) [කිනි සති මෙන් කිනි ත්තම නු] ජනු හිතු නිනු.....! (8€\$2.5) [ජීම් ක හිතු නිනු

త్రించికుండి సినిమాము జరముగ గల్లోనిష్టుడు అన్ యమాట్లో పించిమాడరము మాట్టురుకుండి సినిమాము జరముగ గల్లోనిష్టుడు అన్ యమాట్లో కేంద్రమే కేంద్ర

3 సూ∟తము 🌬 ్ తృత్తాతంల జ్వరభూషశుత్పర∺ు

త్రికొండేళ్లు శ్రీధావాత్రత్వారు త్రివర్గు మం తృత్తియమావద్యత్ మంతా మంత్రాలు జాత్రామ్ములు అత్యాత్రికు ప్రాంతప్ప మాజివ్వుశ్చ వ్యార మాత్రితోత్తుం

**శృ**త్థ్యంత్ర్మ్, స్మరఘోషవత్బ్రరః॥

మణి[వళ:-

THE SECOND

ఆధికార నూట్లకబలముచే "బ్రాథమం" ఆమనది ఈ నూత్తిముల్ నీకి

١,

١.,

# ఆధ్యాయము 8 స్క్రూకము 🕻

స్వరమా చనక్రం అర్వు స్వార్ట్ అర్వు చిర్దార్లు కార్మార్లు ప్రాంత్ర్లు ప్రభాస్త్రం ప్రాంత్ర్లు ప్రభాస్త్రం ప్రహాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్రం ప్రభాస్త్ ప్రభాస్త్ ప్రహాస్త్ ప్రభాస్త్ ప్రభాస్త్ ప్రస్త్ ప్రస్త్ ప్రభాస్త్ ప్రస్తారం ప్రభాస్త్ ప్రస్త్ ప్రస్తాన్న ప్రస్తాన్న ప్రస్తాన్న ప్రస్తాన్న ప్రహాస్త్ ప్రస్తాన్న ప్రస్తాన్

బుధ గయాడృథగుత (1-4-44) [బుధక్ + =యాబ్+ =బుధక్ = యే స్టాప్ (3.2.8) [యక్ పై హోతా].

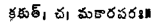
తో యోతాపారణంలో కరారక్షణ కర్మాత పారావణం (న్యేశము) ఉంది. టేజే ఆ కేశారము గరారముగను; ఆశాతము తర్వాత బుకాతముండులనే చే టరారము డరారముగను, కళారము తోక్పాత ఉందారముద్దులనే ఆ తశారము గరారముగను, తరాథము తర్వాత వరాశము (హల్లు ఫెరాషనర్జన్లు) ఉండుటి ఆ తరారము దరాధముగ మారెళ్ళి తెల్లియువలేను.

స్వరములు ఘోషవత్తులు— నెండ్ మాదకత్తులు. ఆటీ ఏ వేర్డిముంతో అది వరముగ నుండునో ఆ వర్ణము "స్వర**ా నివ**ర్ణరము" అగును. [3]

# 🕯 శృశ్భాశాము:... కరుడ్ప మరాశమౌకు

్థిభాష్మ్ :- కకుదిత్యస్మిస్గ్రహదేఒన్నై పేర్ట్లో మకారవరశ్మేకారాకృష్టం ప్రవ స్థియం కృతీయమాపద్యశే! రు.థా-- కకుడ్నా....! కక్షుదితి కింగ రమ ఇ ఉన్నా...! ఏపం వర ఇతి కింగ కకుత్....! మకాళ: పేరో యుస్మాదనా మకార వరికి ఉత్తమం సవర్గీయం (B=2) ఇత్యస్యాపవాదోఒయమ్మ్

#### ခို ခို ဝီတာ ညြာမို တော့



్ కుండి ము పూర్వము పూర్వముచెప్పిన కి-వ మం తమున కవవాడము. అందరి మేశారము పూర్వ మాత్రముల నుండి నవర్గీ నుం, తృతీయం అను వడము మీశారము పూర్వ మాత్రమీ తీస్పడిక మాత్రమును. కాగ కాకుక్ శబ్దను మీశారమున్న మీశారమున్న మీశారమున్న మందరి ప్రతమవర్ణము (కూరము) పోస్ట్ కృతీయాక్షరముగ (కూరముగ్) మారును" – అని ఖావము. కకుక్ కట్టెన్నులనకు కట్టెన్నులను వర్ణమని అర్ధము చెప్పకొనవలను. కకుక్ కట్టెన్నులనిని, ప్రతమ వర్ణమని అర్ధము చెప్పకొనవలను. (1-7-7). [కకుక్ మాన్] ప్రత్యాస్త్ అని చెప్పక్ ప్రమారం ... (నాండ్లక్స్ క్రాంకము ని కోత్సాను గామారును. కాని అడ్డి మార్పును ఈ ప్రమాక మాత్రమును ని పించినది.

మాత్రమందు "మకారమ ను షరమ గ కల్లీననె" అని చెక్పాటచే "కకంత్ త్రీయ స్క్రింశం" అను చోట పూర్పవడా\_నై తకరము నేకు మార్పులేదు. అట్టే కోమాతుపై 'కకుత్' శఖమునేకే" అని చెప్పటచే "ఉత్ మాడతు తే" అను చోట తకారము, రెండవ మాత్రముచే నకారము గ మారినేదే కాని 'ద'కారముగ మారలేదు. కనుకనె 'ఉన్మాం యంతే' అని అగును

్ ఈ విధముగ ప9థమ వర్జము: ఈ అనునాసికత్వము, తృత్తీయ వర్ణ తృము కల్లుటను 2, 3 నూ త్రములలో వివరించి, ఇకశిపుడు వినర్గకు నంబం థించిన మార్పులను వివరించుచున్నారు. [4]

5 నూత్రము:- అథవ్సర్జన్యుణ

్తిఖాష్య :- అధిత్యయమధికారః! ఆథ శబ్దో విన≾్జనీముం లక్ష్యత్వేనాధి కరోతి, ఇంత ఉ\_త్తరం యుదుచ్యతి! ఆథ స్పరపరో యుకారమ్ (9−10) ఇంత్యవేణ్ఞి భూతోఽయుమధికారః‼

ဗာတု၊ စီလံဗ္జ္ဆလီထား၊၊

మఖ్మవభ 🏭

⇔శ శాఘముం అ**ధికారవాచి.** చెప∖బోపు నూ,తముల**ం**దు ల**క్ష్యము వి**నర్గ

# అధ్యాయ్ము 8 సూక్స్తము 6

యుగుచున్నది. అనగ ఈ తర్వాతి నూ తములచే చెప్పటేపు మో ట్వాటీ విసర్గకు కలు సనని భావము. ఈ స్కూ కాధికారము ఈ అధ్యా ఓమున్వడి కాక, తర్యాత అధ్యామమున మొందరి తొమ్మిది నూ త్రమ్ లందు ప్రవే దేశ్ చును. ఈ విధమ గ ఈ సూత్రమ యొక్క కార్యరంగము వి.స్పేతమైనడి.

6 సూ[తము:\_ ేళమేతేషు π

్తిఖాష్య:- స్వరేఘ, ఘాషవత్స్ చ వరణో వినర్జినీయో రేధ మావడ్యతే! యుథా---కటెగ్ని...! అశ్రిం...! ఏతేష్వితి ఒహువడనా సృధ్య స్థిందించాంచేస్తాన్ని. నిర్దేశాత్ నృరఘాషవతాల వరనిమితానాల ఉపాదానమ్మ్ తేమామేశ్రమంశ్రీత్రీ తావ్త్! ఏశేష్వత్ కిం? అగ్నిశృఘే....!

#### ីវុស៌≀ ១៩ីស្ ៖

మణివ9ళ :-

ఈ న్యూతముచే ప్రస్థకు రేధను విధించుచున్నారు. అధికారన్న్ తమ్ము నుండి "ప్రక్షన్ మంది" అను నది ఈ న్యూతములోనికి వచ్చను. కాగ "మిశ్రత్వ నీయం: ఏతేమ (స్వర ఫెక్షవత్తు) పరేమ రేధమాపడ్యశ్రీ అన్ని యాగును. ఏతేమ అను నర్వనామమునకు పూర్వన్నా తమరిదు చెప్పిన "న్వర్ ఫెక్ష వత్సు" అను అర్థమును చెప్పుకొనవలెను. కాగ "వ్వర్గరియోగాని, ఫెక్షమ్ గాని వరమగుచో ఆ ప్రస్థ రేధగ మారు"నని న్యూతార్థము.

#### ఉదాహీరజలు —

తర్గి రాహ్.... (4-2-8) [అగ్మి: ఆహాఆర్మ్ ర్ అహ్మె ఆశ్ర్మ ఈర్జమ్..... కే 2-8) [అశ్: మే ఈర్జమ్-అశ్ర్ మఈర్జం] మాత్రమండు ఏతోమ (శ్వరమాడ్ వత్తముతు) అని చెళ్ళుంచి పెళ్లు కంటే తీమాష వర్జములు పారమైనేజో ఆ వనర్గి రోధగ మాత్రీం. ఈగ్మిక్ మే— ఆగ్మశ్సమే..... (4-7-6) (తమాష వర్జముతు— ఈమృతు, వేశ్గీ ప్రమ, ద్వత్య వర్జముతు). 7 సూత్రము '- న రేభపరః॥

త్రిళావు :- రేళవరో విశర్జనీయా న రేళమావద్యతే! యుథా—సహో....! అహో....! ఘోషవత్త్వాదే9భస్య పూర్వ విధిపా9 స్త్రీకి! రేభో వరో యుస్మాదసౌ రేళవరం!!

న≀ ేఘవరః⊍

మణిౖపభ:⊸

"విశర్గకింజె రేఖ వరముగ నున్నచో, ఆ వినర్గ రేఖగ మారదు" అని నూత} ఖావము. నిజమునకు రేఖ ఘోషవర్హము. కనుక పూర్వ నూడ్రము (6) నమనరించి ఈ వినర్గ రేఖగ మారవలసీయువృది. కానీ ఈ నూత)ము దానిని నిషేధించుచున్నది.

ఉదావారణ — సుహో రోహావ (1~7~9) [సువః రోహీ అవ] ఆహోరాశ్9.... (1-5~9) [ఆహః రా<sub>ట</sub>తం]

ఈ విథముగ వినర్గకు సంబంధించిన సామానృ విధిస్ చెప్పి, ఇంక గ్పుడు విశేష విధుల స్టీకింది నూ తములలో చెప్పడున్నారు. [7]

8 నూ త్రము: - హ్వార ఖార్వారాహైరబ్భరజీగరకరన నైర్వివః నువః పునరహంరహం: పా9్తర్వ నృః శమ్తిం. సప్తం. సనుత స్థనుతస్తో తర్హోతం: పితరాఖైతరృష్ట రేష్ట రేఖ్ట స్వాష్ణం!!

త్రాష్ట్రం హ్యాం.... ఏతేమ వినర్జన్యా రేఖమాద్యతే స్వర ఘోషనత్ఫరికి యథా — మా..... యోనా....! వార్డా....! మాపే....! అబిళ....! ఓష....! దేప....! కరావానుదా త్తే వదే (8-9) ఇతి వడ్యతి! తేసై పై తదపి సిధ్యతి! అవ్యకారాడితి (1-52) వచనాత్! ఇతి చేస్పైవమ్! అనుదా త్తే "కం" శబ్దే తద్భవతి! ఇదం తృవ్య స్వరార్థమితి! యథా — అర్వా....! అద్యుదా త్తే న్వదమ్! అనుదా త్తే ప్రేడమ్! యజ్ఞ....! అద్యరా త్రే (9-10) ఇతి వడ్యతి! తస్మాదనాడ్డారాడి వ (1-53) ఇతి వచనాత్సర్యతీతి చేస్పైవమ్! అనాద్యుదా త్తే తద్భ వతి! అద్యుదా త్రార్థమిదం గ్రహణమ్! చ....! సువర్....! పునర్....! అవార్య మతి! అద్యుదాత్యార్థమిదం గ్రహణమ్! చ....! సువర్....! పునర్....! అవార్య



నా2యం నియమః! [పాతర్....! దోషా... ! ఈ)ఈ ....! డేవ....! ఆరా....! స్త్రమ్ తరితి శాఖా గ్రైరే! ఏతాలా....! హోతర్....! మరుత్....! వృథిపీ. ..! అగ్నే....! అశీ....! నేష్టు....! శివస్....! స్వర ఘోషవత్సర ఇతి కిమ్ అబిళ....! పువస్తే....! అవర్ల పూర్వన్తు అవక్రతే (9-8) ఇతి క్వచిల్లోన పాప్రికి! ఆథ ప్వరవరో యకాంమ్ (9-10) ఇతి క్వచిద్యక్తు పాంప్రిక్కి ఈ కారము సర్వ్ ఇకారవరు (9-7) ఇతి క్వచిదోత్వ [పాప్రికి! తా ఏతా పాంప్రిస్తేకి ప్రతిషేద్దుల హోవర ఖారాద్యారమృకి!

#### သာရီု့ဆန :--

పూర్వ మాడ్రము నుండి "స్వర ఘోషవక్సరం" అనునేది ఈ నూడ్రము లోనికి పచ్చును. కాగ "అచ్చును గాని, ఘోషవర్జమునుగాని పరమందు కల్గియున్మైచో, హ్యాంకి, అఖాం.... త్వష్టం... అను ఈ పదా స్తమునందలి విసర్గ రేధగ మారును".... అని ఖావము.

#### <del>ఉంటామార</del>ణలు :

I హ్వాక మా హ్వార్మి [తన్య.... (I-1-4) [హ్వాకి మి. తన్య ]

2 ఆరాం: యొనావధారుఖా.... (4-2-5) [అధాం: ఉశా]

శ్ వాణ పార్ధామ హో హీతమ్.... (ఫ్-ఓట్) [హాశ నామ]

4 హిః మామే (వహార\_స్తి.... (౭-4-1౭) [వ9, హింశా అ్స్తి]

5 ဗားသီတု: ခံသေးဆိုထုပ္ပညီတည္သညီသ (2—5—1) [ဗားညီတု:ဗာဆိတု:]

ఈ పదమునకుదాహరణము సంహీతయందు లేదు. కనుకని జటా పాఠమునుండి ఉదాహరణమ్యుబడినది. కాని పైదికాళరణ కర్త ఈ జటా పాఠమును నిరనించి, "అబ్ళ! ఇశ్ అబ్ళరిశ్" యని (8\_12) చూపి పర మతమునిచట నూ[తకారుడు చెప్పెనేని యఖిహెం, యపడెను. 6 မှန်ဂုံ 6 နှင်္သာ နှင့် 6 နို 6 နို 6 နို 6 နှင့် 6 နှင့် 6 နှင့် 6 နှင့် 6 နှင့် 6 နို 6

ఈ ఉత్యాహాకథాలు ఇతాపాఠమ మండియే గ్రామంతబడైను.

ுக்க கேற்றுக்கும் இதிரை (5\_1\_7) [மக் முழுத்திவு]

్ కోడమ్ నాళ్ నరిష్ట్రి మేకు. కేశ్, తీమి తీయే ఈ మీమిక్ అమ్మ గూర్ప్ తర్వాత నూడ్ మండి (8-8) చెప్పబడుచున్ని మీ తొడిస్ అమ్మకోరాడ్ (1-51) న్యాత్సముచే అక్తారాద్ యగు "కి" శబ్దము కూడ (అకి) గతార్థమగు చున్నాడి. కనుక ఈ నూడ్ మున 'అకి" శిను చెదము మరిలనిందుకు నీమికోరానము— నీజిమ్ కాని, అది ఉన దా త్ర పడిమునకు నంబంధించి చెప్పబడికుతు. జాబి ఇళ్ళు చెప్పున "అకి" తక్షాన్మ మైనం. కమక దోనము తీడు. ఉదా— అర్వాఒకర కరర్మాఒర్వాడ్ కు కింటానింది గమించబడినది.

8 පෙන නූ සෙ රාසු සෙරාණිදන නූ රිමු ගු (5-25) [ පෙන නූ සෙ මූ ල්]

కోడ్. ఆ కర్వాత్ మాత్రములో (8-1) అన్న గుర్ంద్ చేవేళ్ళడ్నా రీ. అన్నారాడ్ ద (1-18) అన్న స్కోత్స్ కి. అన్నారాడ్ ద (1-18) అన్న స్కోత్స్ కి. అన్నారాడ్ ద (1-18) అన్న స్కోత్స్ కి. అన్నారాడ్ ద (1-18) అన్నారాడ్ దా (8-11) అన్నారాడ్ మాధానము... వ్యర్థము కాడు. "అ గ్రారాడ్స్ (8-11) అను స్కూతముచే ఆడ్యుడా త్రము కాది. "అ గ్రారాడ్స్ చెప్పబడినడి. కాగ యివట ఆడ్యుడా త్రము కాది 'అ ని! గురించి చెప్పబడినడి. కాగ యివట ఆడ్యుడా త్రము 'అ ని!' పదము గూర్పి చెప్పబడినడి.

S ඛන: ත් ඛන් එදුන්දටු ත් ඛන්: ( කින්පිම ඩින්: (4-2-8)

ఈ ఉద్యాహరణయును ఇటాపాఠకు నుండి గ్రాహించబడెను.

[ඩන: ඉළ ඩිනිරම]

10 నువు: సువరన్ నువర్మీయ చృ.... (\$-7-6) [నువు: ఆన్] 11 పృశ్ర: పునరానదృవిదనమ్.... (4-2-3) [మను అన్న 12 అహరాహ్మ్ అహరహర్హా అమ్మెర్హాన్నాం.... (2-3-8) [ఆహా: అహ్మ్]

ఇచ్చను నండేహమున్మది. ఈ చెప్పట్లోను అహరహా.... (8-13) నూత9మున ఆహాం గురించి చెప్పబడుచున్నది కదే? మరిల ఇచ్టి ఎందుకు? సమాధానము..... నిజమే. కాని ఆ మాత్రము (8-18) అనిడ్డ్య నైమగు అహిం గూర్పి చెప్పాను. కాని ఇచట ఇడ్డ్య నైమగు వదము చెప్పబడినది.

- 13 పా9క: [పాశరువనడు.... (6-2-3) [పా9క: ఈదనడు]
- 14 వన్లు దోషావన్రియా.... (1-5-6) [దోషావస్త: ధియా]
- 🗘 අධාර: අධ්රධරවීර මේ.... (3-2-7) [බඩර: ఏජලි ම්]
- 16 ననుతః ననుతర్యుయోతు.... (1-7-13) [ననుతుః యుయోతు]
- 17 స్థనుతు దీనికి ఉదాపంరణనీయ లేదు. శాఖా స్థివ న జేఫ పెట్బ చున్నదని బెప్పెను
- 18 నాత: ఏతం స్థరేతేన.... (7.4-20) [సాత: ఏతేన]
- 19 హోత: హోతర్యవిష్ణ సు[కతో.... (1\_2\_14) [హోత: యవిష్ణ]
- 20 పితః మరుతాం పితః పితర్మరుతాం మరుతాం పిఈః ఆను జలా పాఠమున పిఈః మరుతాం; పితరితి అనునవి యుదాహరడలు.
- 2! మాతః మాతర్మామాహి ు సీః.... (3-3-2) [మాతః మా]
- 22 యష్ణ అగ్నియష్టరిదం నముం.... (1-1-12) [ యష్ణణ ఇదమ్]
- 23 ఏష్టః ఆశీయేష్ణ రేష్టరశీ యాశీయేష్ణః! యేష్టరితి— అను జటా పాఠములో ఏష్టరేష్ణః; ఏష్టః ఇతి ఉదాహరడలు:
- 24 నేష్ణ నేష్ణకపత్నిం పత్నిం నేష్టర్నేష్ణకపత్నిం— అను జుటా పాఠ మున నేష్ణణనేష్ణ నేష్టర్నేష్ణం, నేష్టరితి అనువానిని ఉదా హరణలుగ (గహించవలెను.
- 25 త్షః శివ\_స్వైదిహింజగ**ిం.**.. (3-1-1i) [త్వమ్ణః ఇహ్]

ఈ విధముగ మొత్తము లక్ష్మ లక్ష్మములు క్రావర్మించబడినవి. ఇక్కడొక నందేహము. ఈ చెప్పిన పదములలో వినర్గకు రేఫ పూర్వ నూత్యము (8-6) చేతనే గతార్థమగుచుండగ మరల ఇంకొక నూక్త మెం దక్కా నమాధానము — నిజమె. కాని ఈ సామాన్య నూత్రము (8-6) నకు అపవాదగ తర్వాక అధ్యాయములో కొన్ని నూత్యములు (9-7, 9, 10) చెప్పబడును. కనుక వానికపవాదముగ ఈ పదములకీ నూత్యము చెప్ప ఒడినది. ఆ విపరములు ఆ నూత్ర వ్యాఖ్యానమువ తెలియనగును. [8] 9 సూ∟తము: \_ కరవరనుదా\_తే పదే⊪

్తిళాడ్య:- ఈ, ఆవి: ఇత్యేతయోర్వినర్జన్యా పదశాలే≥నుదా తై వదే ప\_రమాని: స్వర ఘోషవత్పరో రేఘమావడ్యతే! యథా..... మీథు ఈ...! సురుచో....! అనుదా తై ఇత్తింది? కో....! అమో....! ఏవం వర ఇత్తింది. అధి...॥

# కఃగ ఆవఃగ అనుదా తోగ్పదేఖ

మణివ9భ :\_

సూత్రిమందలి "పది" అను శబ్దము వదకాలమున అనగ పదపాఠమృన అని చెప్పాను. కాగ "పదపాఠమున అనుదా\_త్తమగు పదమందలి ఈ, ఆపః అను వీని వినర్గికంటె సంహీఠాపాఠమున నృరముగాని, ఘాషవర్ణముగాని పరముగ నున్నచో, ఆ వినర్గ రేఘయగును"— అని సూ[తార్థము.

#### 📤 దాహారణలు 🕳

మిథుయా కర్భాగధేయం.... (I=3-7) [.... క్రి భాగధేమమ్] సురుచోవేన అవ $\mathfrak u$  ఆవరితి ఆవ $\mathfrak u$  (4.2.8) [ఆవ $\mathfrak u$  ఇత్]

సూ తమందు "అనుదా తై" అని చెప్పటచే "కో 2 స్యేశ్వరి" (2-6-7); ఆవో వాజేషు.... (1-3-13) - ఈ స్థలములందు ఈ, ఆమే శబ్దములు అను దా త్రములు కావు. ఈనుక వినర్గకంటె స్వర ఘోష పర్ణములు వరముగ నున్నను, ఆ వినర్గ రిధగ మారలీదు.

అట్లే "విశర్గకంథా న్వర, మొషవర్ణములు వరముగ నున్నచో" ఆంఘ నిముమముండుటచే "ఆధిపామక నృమమైన" (6-1-7) అనుచోట కం లోని వినర్గకంటె వరమగు 'న'కారము అఘాష అగుటచే వినర్గ రీవగ మారలేదు. [8]

# 10 సూత్తము:- అన్రనాద్యుదాతే#

[తిళాడ్య :\_\_\_ అక్షరిత్యస్మిన్పదేఽనుదాత్తే వినర్జన్ను: న్వర ఘోష వైత్ఫరో రేఫమాపడ్యతే! యథా \_\_ అక్షె....! అగ్ని....! అక్షే్....! అనాద్యుదాత్త ఇతి కింగా ఏమో....! ఏమర వర ఇత్తికింగా అక్షన్....! అక్ష్

蕭

ထားနှံ မေဆ ညန္ဆို သဘာ ရွေ့ပမ်္သဝ သဘာ ဆကာကပ္မွည်း၊ မှုရွှန္တာ နှံး မာညီကာ နွှံညဲ့သွန္တာ ဘီးချိုး၊ မာလွှင်....၊ မာလွှင့္လေ...၊ မကာဆံကာ၍ တော်ဆွဲ နေတက်သွေ့တာ နွည်း၊ ရမက်သွေးတာ **နှန်ဆာ မြို့**သား နှံသို့ မေလာက်သွေးတာ ခြို့ ■■။

## ម ស្តុះ៖ **មសាស់**រដ្ឋបា **ខ្ញុំ៖**

သံရီ[ဆံ¢ :≖

ఆదియందు ఉదాక్షమంను కల్లిన వదము అడ్యు దాక్షము. అడ్యు దాక్షము కానీ పదము అనాదుందాక్షము. కాగ— "అనాదుందాక్షమగు "అమైం" అను వదమందలి విశార్ధకంటె వ్వరముగాంతి, ఘాషవర్ధముగాని పర ముగ నున్నచే, అమెంలోని మీనర్గకు రోళమంగును— అతి మాతా?ర్థము. ఉదాహరణ—

> అనైరగ్నే రుచాత్యమ్.... (4-1-9) [అన్లు అంగ్ని] ఆగ్నిమ నైరృరిష్క్రి.... (4-1-3) [అనౖు భరిష్క్రి]

ఇచట అ\_నౖ: అనునది ఆడ్యు డా\_త్తము కాడుం. కనుక స్వరము (ఆ) మొషవర్ణము (భ)లు పరమగుటచే ఆ\_నౖ: లోణీ వింద⁄, రేధగ మారినది.

"ఆడ్యు దా త్రము శానట్టి" ఆను నియమము ఉండుటబే, ఏషోఒనై ఒన్ర మనుష్యః (7.2.7) అను చోట 'అ నైం!' ఆడ్యు దా త్రమగుటబే వివర్గ రేధగ మార్పు లేదు. అట్లే స్మర ఘోషవతృరమనుటబే "అ నైస్తే దధామి" ఆను చోట అ నైం! లోని విస్సకంటే తశారము (ఆఫాష) ఉండుటబే, విసర్గకు రేధగ మార్పు లేదు.

స్మూక్సమందు "అనాద్యుబాత్తే" (అడియుందు ఉదాత్తము లేనట్టి) అని చెప్పట కంటె అన్హోబాత్తమని చెప్పరాదా అని సందేహము. అట్లు చెప్పరాదు. అట్లు చెప్పినచో అన్హోబాత్తస్థ ములందె సూత్తము వర్తించును. ఇపుడు అన్హోబాత్తమైనను, అనామజాత్తమైనను కూడ సూత్రము బ్రవ ర్తించును. కనుకనే

> అనైర్వేది మిథునా ఈ (7-ఫ్-19) [అనై: పేద్] అనైర్యామ్ మఘవన్ (6-4-16) [అనై: యామ్].

అనుచోట వినర్గెరేఖగ మారినది. శానీ ఏవా ్పై నా స్త్రీయ ఉ్ (7.3.1) అను చోట ఆ నై అనునది ఆడ-వ్యా త్రము. కనుక వినర్గ**ేష**గ మాధలేదు. [10]

11 సూడ్రము:- ఆవృత్పరః#

ူခ်ီးစွားဆွန္း မေဆျွင္ပါခ်ဳိးျွန္း သတၱန္းလိုတာ ဂ်ဲဆုံးသားဆြင္ျခဳ၊ တာစား— အီလွေ....၊ မဂ်္န္ ...။

ఆవృత్ పరః॥

మడిప్పథ :\_

"ఆపృత్" అను శబ్దమును పరమందు గర్గిన చ్సర్గ రేధగ మారను. అనినూ ఆార్థము. ఉదాహారణ —

జీన్వరావృత్ స్వాహా.... (2-4-7) [జీన్మః ఆవృత్]  $\Rightarrow$ గ్నరావృత్.... (2-4-7) [ $\Rightarrow$ గ్న $\ifmmode harpon$  easy  $\fi = 11$ ]

12 నూత9ము:- ఇత్ పరోఒపింగ

టైతిఖాష్య్ :- అప్ శబ్దికి ఆపృత్పరం విసర్జనీయ మన్వాదిశతి। ఆసా విసర్ణ న్నీము ఇత్తి పరో రేపమాపద్యతి। ఇత్తి శృతిశి....। అన్వాదేశకి కిమర్థకి! ఋతు....। ఇత్కి పరో యస్మాదసావిత్తి సరకి॥

ရာခါသံတိ-ႏ မာသီ။

మడిప్పథ:--

స్టూ తమందల్ 'అప్' శబ్దము పూర్వ స్టూ తమ నుండి "అప్పెత్పరి" అను పదమును అనుప్పెత్తి చేయును. అయితే ఇచట ఆప్పెత్పరిక అను దానికి అర్థము మాడ్రము పేరుగ నున్నది. పదహాశమందల్ శబ్ధములను జటాపాశమందు ఆప్పెత్తి చేయుదుము. అజ్జీ ఆప్పెత్తిలో పరముగ నున్నటు పంటి, ఇతి పరిక = ఇతి శబ్దమును పరముగ గల్గిన పెన్గకు రేప యంగును ఆని ఖాపము. ఉదాహరణకు అప్పషాత్ ఇతి [మేతికి... ( $\xi-4-7$ ). ఈ పరములు జటాపాఠమున "ఇత్మితకు త్రితరిత్తి మైతకి" అని అగును. కాగ త్రితకి ఇత్మితతరితి ఆని అగును.

ఇంక 'అవృక్పరిం' అని అన్వాదేశమొందుకు అని బ్రాక్స్. అట్లు 'eవృ తారిం' అని లేనిచో అతి శబ్దమును పరముగ గల్లిన వినర్గకు రేఫ వచ్చును. కాని అది ఇష్ట్రము కాదు. ఉందాపారణకు "పంపన మ్రతం" అను దానిని కడపాఠము నందు "పంపన త్రక్ ఇత్ పంపన — త్రం" అని చెప్పుదురు. ఇచేట ఇత్ అవృ త్ లో వచ్చినది కామం. మరియు "మా వహారావయోా రైక్ట్ శి9ిత ఇంశ్తే అబ్బాతాం" (2-\$-2). ఇచేట బ్రక్ ఇత్ అని యున్నది ఇచేట ఇత్ అమృత్తిచే ఉనగ జటాపారావృత్తియందు వచ్చినది కాదు. కనుక ఇట్టి స్థలము లందు రేఫాదేశను ను వారించుటకై "ఆపృత్ఫరిం' అని చెప్పబసీనది. ఇప్పతిభాష్య రత్మకారుని మతానుసానము చేసిన విపుణం.

అయితే, పైదికాథరజక్ర్త ఈ సూత్రమును వివరించుచు [తిఖాష్య రక్కమును నీశితముగ తిరన్కరించెను. ఈ సూత్రము మతా నైరమనకు చెందిన వానినీ దృష్టిలో నుండుకొన్కివాయుబడెననెను. చివరన అతడు— "పానైవముచితార్థా వర్గిఖాన మూలమేతద్వ్యాఖ్యాన మిత్యు కైం థవత్రి [వెనీడ్గో హీ రేఫిదాం అవ్య క్రేధాదామితికరణో బహ్ఫ్ఫ్ చానాం వచాళ్యాయే తదఖావశ్చ వ్య క్రేధాదామ్! వర్గిస్థ శాచ్ద్రి త్రత త్ర వరసుతో ఓపన్యాను! వర్గిస్థా చేయథో క్రా వ్యాఖ్య [హ్మగహాధ్యాయే! అతో నేదం సూత్రం రేఫాదిశన్య విధాయకం క్రిస్ట్రిత్రద్ధాన్యే ని జటారూపం దూషయి తవ్వం" కాగ గోపాలయజ్మ ననుసరించి ఈ సూత్రము వింద్ధకు రేధను విధించుటకుడ్దేశించినది కాదు.

13 సూత్రము: \_ అహారహ స్పువరనిజ్బాన్న

త్రిళావు :- అహాం, ఆహాం, నువం ఏతేమ వినర్జన్యా ఒనిడ్స్ నుం న్వర ఘాషనత్పరో రేళమావద్యతే! యథా-- అహాంర్....! అహా....! నువ....! అగ్డ్గా నుం ఇత్ కిమ్? ఆఖీ....! వ్రితి....! దేవ....! ప్రం వర ఇత్ కిం? పామ.....! నువశ్చ....! హ్వార భారాద్ నూ[తే (8-8) హాంరిత్మనేన గ్రిహ దేన అహాం: శబ్దన్య అవ్యకారాద్ (1-52) ఇత్ వచనాదేశిళనీద్దౌ నత్యాం, అత పునర్వచన మనిడ్స్టా నైన్య "అహాం!" శబ్దన్య [వత్షిధార్థమ్! నన్న తెక్కివ 'హాం!' ఇత్ వ క్రవ్యం, అవ్యకారాద్ (1-52) ఇత్ వచనేన కార్య సీడ్హే! నతు తదౌరవావ తేం!! ఇత్ చేస్పైవమ్! అనిడ్స్నానా! ఇత్యు కే! ఇడ్స్ నై త్వమితి

### <u>ခု ခို့</u>စီတာ ုဘဲမိုစာမှား

3 , 1

శాంభావునీయమ్! తచ్చ 'హాంకి' ఇత్యేవర రూపే ౖగాహాజీ నా స్త్రీకృట్టేదర ఖిశేష మనర్థకర స్యాత్! తథాప్యేవర భూపే మాభూదింది! శీల త్వకారిదిత్వే భవత్తి జమన్యం పడ్రు! న శు పరశగ ఇత్తి, నూ ౖతే ఆహాంకి ఇత్తి గ9పాణర ఉవయుజృతే!!

అహోకు అహకు నువకు అనిజ్హ్యాన్లకి

#### **ముద్ష్**పథ :\_

అండ్స్ట్రామనగ సమాసమునందు తైర పదము. అంగ్యా న్నేముకానిమి అనిడ్గ్యా నైము. అనగ "సమాసమునందు తైర పదము ఈనిది" అని అర్థము. ఈనిడ్గ్యా నైక అను విశేషణము ఈహాకి అహాకి నువక—అను ప్రతి పదముతో నవ్వయించును. కాగ్ర "సమాసము నందు తైరవదము కానంట్లి అహోకి, అహాకి, సుపకి అను పదములకంటె వ్వరముగాని, ఘాషవర్ణముకాని పరముగుచో, ఈ పదములందరి వినర్గ రేషగ మాతును"— అని నూశానిర్గము.

#### 🕳 దాపారణలు 🗜

అంజార్జాతనేదా విచర్దియింది.... (శి-శి-శ్) [అహిందా జాతరేదాందా] ఆమార్మా సిన.... (శి-శి-శిశి) [అహిందా మారానీన] నువర్దే రా తా ఆగన్మ.... (శి-శ-శి) [మవుం దేవాన్] నమానమునందివదములు త్ర వదమం లైనదో (శరగాశ్వమంలు) వీని వినర్గ రేవగ మారదు. ఉదావారణ —

- i అభిపూర్పై [శ్యాహీ భవసై (7-3-9) [తె9-అహింక] ఇంచట అహాం తోని మిశరై తోపించెను.
- 2 ప9త్యజ్ [త్యహాంక్ భవత్ (7—శ్క్) [త్9-అహం: భవత్] ఇంచట అహం: లోబి వినర్గడ్కారకు గమారెను.
- కె దేవనువ న్థితె (1-8-10) దేవ-నువం స్థతె] ఇచట నువం యందల్ విసర్త లోపించెను.

ఈ విధముగ అహాః అహాః నువః అనునచ్ ఇణ్ట్రా స్థములై నచ్ జానీ వినర్గకు ేళత్వము రాడు. ఇక ఈ పదాములు అనిజ్యా స్థాములైనను వీసి విశర్ధకంటె అఘోష పేర్ణము పరమగుచో ఈ విశుధ రోధగ మారదు. ఉదా —

> 1 పా9యణియమహ\_స్టేస్మార్ (?-2-8) [అమం: తస్మార్] 2 మవశృమూర్ధాచమే (1-7-8) [మవం: త]

ఇంశవరకు అహాంక, అహాంక, సువం అండి క్యాన్ న్యాన్ మొనవర్ల ములు వరములాగుటో వచ్చు మార్పులను ఉదాహాంరణ బ్రాహ్మంతావారణ పూర్వకము చివరించిత్విు. ఇకనిపుడు కొన్ని సందేహాములు సమాధానము లను చూతము.

హ్యా రాఖార్వా... ఇక్యాది నూ తములో (8.8) 'హికి' ఈను వీద మున్నది. నుము అను ప్రమున్నది. అహారహు అనుజానీలో 'అహకి' ఈనీ యున్నది. ఈ పదమ లా మాత్రములో గతార్థమనుమండగ మరల ఈ నూ తమెలభుశు:

నిజమే. కొనుము. నువః అను వదము వృ<sub>డ</sub>్తముగ నున్నపుడు నృర ఘాషవర్ణ వరషగుచో పూర్వనూ, తము (88) చే నువఃలోని వినర్గకు రేభ పచ్చునని చెప్పబడినది. ఇపుడి నూ[తమున (8-18) ఆ నువః అనున**ది** నమూవమున రెండవ వదమైనచో ఆ వినర్గకు రేభరాదని చెప్పబడిన**ది**.

ఇక అహింగురించి చెప్పడున్నాము. పూర్వ సూత్రమున (8-8) "అహరహం?" అను నమ్మ వరములను గూర్చి చెప్పబడీను. ఇపుడిచట (8-13) నమానో త్రవదము కా బ్జీయుం, వృత్త్యముగ నున్న అహింక వదము గూర్చి చెప్పబడినది

ఇక అహికు వినుము. పూర్ప సూ క్రమందు (8-8) 'హికి' అని యున్నది. అప్పకారాది (1-12 అను సూ క్రము చే "అహికి" అనునది కూడే గఈార్థమగుననీ అఖిపా?యకడుచుందిని కద గ్జమ్. తయితే ఈ నూ క్ర మున (8-18, అన్గ్క్రెక్ కినీ చెప్పటచే ఈ అహిక, అహిక, సుపేక— అను వదమలు ష్కైనకు లనియు, నమా సో త్ర వదములు కావనీయు తేలీ యును అట్టి వదముల నుద్దేశించియే ఈ నూ కి?ము చెప్పబడినదనీ సృష్ణము. 'హకి' అను జ్యి సైబదమున్నది కానీ సమ స్థవదము లేదు. కనుక ఆట్టి "హాంకి" పూర్వనూ తమ న (8.8) చెప్పబడలేదు. హోనిమ్ము. ఈ నూత్రము నని 'హా' అని చెప్పరాదా? అని ప్రిశ్మించపచ్చును. కాని మేము చెప్పినట్లు ఈ నూత్రమందు చెప్పబడిన పదమ లు కృ స్తమంగను, సమ స్తమంగ నుండుబ కపకాశము కలదు. కనుకని సూ తమందు "అనింగా నైకి" అని చెప్పబడినది. కాని సమానో త్ర పదముగ "హాంకి" అను పదమెచటను లేదు. హోనీ, 'హాంకి' అనునది సమ స్తముగ లేకమోయున నేమి? అవ్యకారాది (1 52) అను సూ తముచే లభించెడి 'ఆహాంకి' అనునది సమానో తైర పడముగ మన్మది గద. దానినీ పారించుబకై "అనింగా వైకి" అని చెప్పెననుకోరాదా? బాగుంది కాని అది సరైన పద్ధతి కాదు. ఆ విధముగ ప్రిధానమగు స్వతంత పదమును పదలి, దానినుంచి పరోశ్రముగ పచ్చు పదమును గోపాంచుబ జమను, అక్షణమగునే కాని, అది ఈ త్రమ పద్ధతి కాదు. కనుకనే ఈ సూ తమున (8.13) "అహాం" అని నృష్ణముగ గ్రిహించుడెను.

సందేహాములు నిక్కత్తములైనవి కద. ఇక తరువాత సూడ్రమును కర్శీలింతము.

14 నూ\_తము — నభిరాృ్యం పరః⊍

్త్భాష్:— సాగ్పైధే్యన ఇబ్దం పూర్పనూ త్రోక్ ప్ నర్జన్యు లోంం. భా<sub>ర్</sub>మ్ ప్రపతరో నే రేవమాహ్నిత్రి. అర్ధా దహరిత్యత9 వినర్జన్యం కరిగృహ్యత్రి ఇతర**శ**9 స్థితమై్యవ౦ వరత్వాఒ**భావాత్**! య ధా.....! శమ .. ။

న၊ ဍီး စားႏွဝ ဆံဝံး။

ಮಣಿ[Հభ:⊸

ఈ సూడ్ వ్యాఖ్యనమున భాష్యమే ప్రమాజము. ఈ స్టూతము లోనికి సాన్నిధ్య ఒలముచే పూర్వ స్టూతము నుండి "ఉహః" అనునది మాత్రమే ఆనువృత్తి యగును. విస్గ, రేఘమ్ అనునవి పూర్వస్టూతముల నుండి (ఫో, రీ) పచ్చును. కాగ "అహః"— అను పా?త్వదికకంటె భిః, ఖ్యాం ఆనునవి పరమగునపుడు, అహఃలోని విసర్ధకు రేఘత్వము రాడు.

ఉదాహరణలు : ఉ\_త్ౖైరహోళిశృర్షి (7-5-1) [అహంశిః] శమహోళాృమిత్గీ నయత్ (6-3-3) [ఆహంశాృమ్] శేవలము కల్లాంలో కబ్లమునకే ఈ మాడ్రము వర్తించున్నమ్మటట్ల క్రెడ్డిస్ట్రామ్ము. ఇతర ప్రధములట్లో (అహాక్కి సువక్) ఇడ్డి శేహి ఖావమ్లు కృష్టించుక్తి జేదు కనుకర్ణామ్ములలోకి (అహాక్కి సువక్) ఇడ్డి శేహి ఖావమ్లు కృష్టించుక్తి జేదు కనుకర్ణామ్మం గార్యంటోపాలయుజ్వ తన వైదిక్షాథరణ్లమండ్లు కనుండు కనుక్తున్నారు.

15 నూ\_తము:- అంٺహశృ నర్వేషామ్్ౖుి

[త్ళాష్య :- చూరో నిషేధమాకర్హత్ అంటే ఇత్యస్మిన్స్ స్టాబ్ వినర్జనీయో న రేభమాహ్మోత్! అహారహరత్ ప్రాప్తి: (8-13) అత్రగహణే కేటి దనుస్వార మిచ్ఛ నై! కేటిన్మేచ్ఛ నై! నర్వేషాం తేషామేష నిషేధో భవత్తి! అనుస్వార మిచ్ఛదృరప్ బ్రాప్తిరేవం బ్రత్రిపాద్యత్! "విధేర్మధ్యన్య నానీక్యో న విరోధో భవేత్స్మైతం! తహ్మాత్మరోతి కార్యాడి వర్ణానాం ధడ్మ ఏవశు॥ ఇత్కి యథా— తాలవా....!

## ဗေပံ့ဆုံး၊ ဆု၊ ထွဲငွိရွှိခဲ့ာမှဳပ္။

ಮ**ದಿప್ರಕ :-**

ఈ మ్ర్మాతముచే "అంపాం!" శబ్దములోని విషర్లకు రుత్వ నిష్ధము చెప్పబడుచున్నది. ఈ కడమ్మ నండు అను స్వారము కలదని కొందడు, లేదని, మరికొందరాచార్యులు ఖావించుచున్నారు. అయితే వీరందరను అఫాం శబ్దములోని విషర్లకు ఎట్టి పరిస్థితులలోను దత్వము నండికరించలేదు. ఆహాం అను శబ్దమునకు 8-18 న్యాతముచే రుత్వము మండికరించలేదు. ఆహాం సూత్యము నిషేఫించుచున్నది. అఫాంకాం! (అంపాం!) అనుదానిలోని అను స్వారము ధర్మి గనుక, అనగ ప్రత్యేక పర్ణము కనుక, ఆహాం అను శబ్దము కంటె అంహాం అనునది ఖిన్మ మని కొండరి యఖ్యపాయము. మరికొందరిది నాసిక్య ధర్మమే గాని, ధర్మ కాదన్యు, అ విషయమే ఈ కింది కారి కలో "విధేర్మధ్యమ్....... ధర్మ విషతు" - చెప్పబడినడని చెప్పిర్హే. అనగ, పద మధ్యమండు నాసిక్యధర్మము గల్గిన అనుస్వార పద్దగహ్యము నందు అభ్యంతడము కొడఖియు, కమక అంపాంకం, అహాం అనునవి కార్యకారిత్వ ములో సమానమే యన్యమం వాదించుచున్నారు. అయితే ఈ రెండు ఫైక్షముల వారును అఫాంకం! (అహాం!) ళోని ఖినర్లకు స్వరామామ వర్ణములు పరముగ నున్నను (వ్యక్త వదమైనను, ఇంగ్యాన్మైనను) రేఖ రాదని మాత్రము ఏక్షగ్రముగ నంగీకరించిరి. ఈ విషయమే నూత్రమున "సర్వేషామ్" అను వదముచే చెప్పబడినది. నూత్రమందలి చకారము పూర్వనూత్రము నుండి నిషేధవాచకమగు 'న'కారమునన్వాదేశము చేయును. కాగ ఫలిత ముగ "అంపూ" లోని వివర్గకు ఎన్నడును రుత్వ హైప్తి లేదు— అని సిద్ధాంతము. ఉదాహారణ —

1 అంపూ ఇద్ద్రమేవాంపతోముచే (2.2.7) [అంపూ ఇద్ద్రమ్; అంపూ ముచమ్]. 2 అంపతోముచే ¦వ భరేమ.... (1-6-12). [15]

16 నూత9ము:- అనవర్ణ పూర్వస్తు రేఫపరో లుప్యతే။

త్రామ్య: — అవర్హాదన్య న్వరపూర్పో రేళపర్ వినర్గనీయో అప్రత్యే యథా — రేవ....! ఏవం పూర్పఇత్ కిం: యో...! ఏవం పర ఇత్ కిం: రేవ....! మీ కబ్దారంభాదవర్డ పూర్పో ఓ కి కహ్వర భార.... (8-8) అదీనాం వినర్గ అప్పత్! పూర్ప స్వరశ్భ దీ ్ల మాపద్యతే! యథా — రుక్మో.... కర్మీ మహే.... ఇక్కత లోపదీయ్హో కిం నస్యాతామ్! దీవ్ర క్రాక్స్ట్ డిత్ టూమికి! కత్కథం: హావ్ర భారాది మాట్రే (8-8); అహారహా.... (8-13) ఇక్కత చ! నన్నహో రాజ్రే ఇక్కత కధమోక్వమ్? అన్యాస్థిన గ్రహణ సామర్థ్యేన ఇత్ బూమికి! తత్కథం? అహోరాల్స్ ఫార్ఫ్ దీ దృత్వతే (4-11) ఇత్యేనం రూపస్థామ్యాత్ "అహోరాతాక్స్ ఫ్యాస్ట్ ల లహోరాత్రమ్కి" ఇక్కడే వేడ్పే సిద్ధీ "న ధి పూర్ప్" (6-11) ఇత్ నిషేధ నిషేధన పత్వం స్వేస్ట్ పేషక్ కథ్యాన్స్ కథం సీధ్యేత్! గ్రహణాది సామర్థ్యాభావాత్! తరర్థం చేతి "గుడ జిహ్మీక్ కథం సీధ్యేత్! గ్రహణాది సామర్థ్యాభావాత్! తరర్థం చేతి "గుడ జిహ్మిక్ న్యాయకి"! తథాహి — గ్రహణ సామర్థ్యాదితి గమనీరా మాత్రం; కంఠో క్రిమ్మ్ విశేషకి! తతిక సవ శబ్దారం సూత్రమితి భావకి!

అవర్హాదన్య్ అనవర్ణకు। అహి పూర్ప్ యస్మాత్ న తథ్ క్షకు। ేఫ వర్ యస్మాదహీ ేఫ పరకు।

అనవర్ణ పూర్వః, తు, రేఫపరః, లుప్యతే⊓ మందివ9భ:-

అందపర్ణమనగ అకారముకంటె భిన్ననుగు పర్ణము. అట్టి అక్షరము

విశర్గకు పూర్పమండుండి, విశర్గకంటె రేఫ వరముగ నున్నటే, ఆ విశర్గ లోపించును" — అని నూ క్రార్థము. [మరియు విశర్గకంటె పూర్పమండున్న అక్రము క్రూన్సమగుటో దానికి దీర్హము వచ్చును. నూత్యము 17]. ఉదాహరణ: రేవతీ రమధ్యమ్.. (1-3-7) వదపాఠమున రేవతీ: రమధ్యమ్ అని యుండును. సంహీతయండు విశర్గ లోపించినది. అట్టే యవాగూ రాజన్యశృ — (8-2-5) యవాగు కాజన్యశృ . ఇచట విశర్గ లోపించినది. మరియు పూర్పమందున్న ఉకారమునకు దీర్హము వచ్చినది.

నూత్రమున "అనవర్డ పూర్వ!" అని చెప్పటచే, వినర్గకు పూర్వమందు అనవర్జమున్నను, వరముగ రేఖ లేగ్చ్, వినర్గ లోపించడు. ఉదా — రేవత్ర్మ! సధమాది: (2–2 12). రేవత్కీ న1 ఇదట త్\* యను వినర్గకంటె రేఖ లేదు కనుక వినర్గ లోపించలేదు. రుత్వము నొండెను. ఇంతటితో నూ క్వివరణమైనది.

ఇకనిపుడు కొంత చర్చ జరుగును.

ఇక నూ కమునందలి 'తు' శబ్ద్ధారమును చూతము. ఈ 'తు' శబ్ద సామర్థ్యముచే హ్యార ఖారాద్ నూ కములతో (8-8, 9, 10, 13, 15) చెప్ప బడిన పడమల విషయములో, అచట విసర్గ అవర్హ పూర్వమైనను, రేఫ పర మగుచో ఆ విసర్గ లోపించి పూర్ఘ పర్హమునకు ద్వీర్హము పచ్చునని తెలి యును. ఉదావారణ: "రుక్మ్ అన్రనారుక్మ్ రుక్మ్ అన్మం" అను జటా పాఠమ లో అను రుక్మ్ అనునది అనా రుక్మ్ అని యైనది.

బాగుంది. కానీ తు శబ్దమున కివిధమగు సామర్థ్య కల్పన చేసినటే "నువో రోహావౌ (1-7-8) అను స్థలమున నువుం రోహావ అని యుండగ, వివర్గ లోపించి పూర్వ జర్జమునకు దీర్హ్మేల రాలేడు? (నువుం అనునది హ్వారఖారాది సూ<sub>.</sub>తము 8-8 లో పదింపబడినది) నిజమే కానీ, ఈ నువుం అనునది హ్వారఖార.... (8-8) నూ<sub>.</sub>తమునను, ఆహారహ .... (9-13) నూత9మునను రెండుసార్హ చెప్పబడినది కనుక

అట్లయినచో "అహం" అనుదానికి ద్విరు\_క్తి లేదు కద. మంది 'అహో రాజ్తి' అనుచోట విసర్గకు లోపము, పూర్ప వర్ణమునకు ద్వీర్ణమెందుకు

# <u>මු ම</u>ු රීయ ල<sup>බා ම ගෙන</sup>ර

రాంతేడు: సూడ్రాధ్ వచన సౌమధ్యముచే ఈ కదమునకు ఈ పొద్ది క్యార్య మృల్హు రావణి జ్ఞాపకం చేయబడినది. "అహోరాతే ధృత్వేతి" (4-11) . నూ తకారంలే 'అహోరా తే' అన్ వడా గెంచటచే ఆవిషయము హైపిత మైనది మరియు అహోర్డాభాభ్యం; అహోర్డయా: అను స్థలములం డ్మ్మ్మ్ లోపాదికములు లేవు.

అట్ల యినట్లో కంధిపవణే" ఆను స్థలమ న కూడ ఆచార్య వచనము (4-11) చౌతనే నవన శబ్దములోని వశరమునకు షత్వము సిద్ధించుచుండగ ಮರಲ "ವ ತ್ರಿಷ್ ಕೈ" (6-11) ಅನ್ನು ಮಾತ್ರಾಮು ವ್ಯಕ್ಷಮು ಕಾರ್ಡ್

అ నూ ౖతమునకు (6-11) సవన శబ్ధమొక్కటియె లక్ష్యము కాడు. ఇస్ట్లో శ్రజ్ఞము కూడ లక్ష్మమే. "అధిహైనమ్". కనాక ఇట్టి పదములన్లు దృష్టి ్యాండుండుకొత్తి, "నే ధిపూ హ్మీ" అన్నూ తీకరించిరి.

17 నూ[తము: — ద్ధింద హార్వి:•

ఆంగ్రామ్మ :- తస్మా దేవ వర విశ్వవీయాల్లుప్తా త్నూర్మేడపి యు. స్వర్ ఫ్ 9 స్వక్ ప ష్ట్ దీర్ణ మా పడ్యశ్లే! యాథా — రురూ.... ! తి త్త్రికీ... ! విహ్హా... ! တ္ကရား ဦးရွင္ဆရီတာဆုံး စုံခံ ရည္ခ်ီ ရ မီ င္ဆန္း တစ္နာ ရွာ္မီခ်ီးခွန္ နားင္ဆွ **₹**2₹88#

ధిర్ఘమ్≀ చ≀ ఘార్ఘ⁵⊯

మణి[≼భ:−

ఈ భూడ్రమునందలి చ-కారము పూర్వసూత్రివిషయమును జ్ఞావ కమ్మ చేయువు. అనగ-పూర్వ సూత్రమున చెప్పినట్లు "లోపించిన విసర్గ కంటె స్టూర్నమంధున్న ప్వరము" అను భావమును చెప్పాను. అడ్డి స్వరము ట్రాప్ మైన చేస్ ఇపుడ్డు దీర్హ్ల మగును. కాగ ఆమ్నాను పూర్వమందు రేఫను పడ్డముండు గెల్లిన ఓశర్గ లోఫించగ, దాని పూర్వమండున్న స్వరమునకు దీర్ఘము వచ్చున్ను. — అని సూతాంధ్రము. \_ ক్లాహరణలు —

- 1 တတ⊤ ခ်ားေထြး (5\_5\_19) တတ∗၊ ခ်ိဳးေထြ⊱း]
- 2 මු මුරි ව් කමි (දි-රි-16) [මු මුරා ව් කමි ]
- 3 విష్ణా రూపం కృత్వ (6-2-4) [విష్ణుః≀ రూవమ్]. [ 17 ]

[187]

18 సూౖతము :\_ ఏష్ఠృౖ⊪

త్రిళాష్ట్ల ఏష్ట రిత్యస్కిన్సివాణి వినర్జనీయో దేవవరో ఇర్ల పూర్పోపీ లుక్యశే! యథా — ఏష్టా....! చ శబ్దో లోప దీర్ఘ యో రాకర్షకు! నన్పేత దనుప పన్నమ్! హ్వార.... (9-9) నూ తా నైకపాత్రిత్యాత్ ఏష్టరిత్యన్కు! ఏష్టా....! రుక్మో.... ఇశ్వత్కి అనవర్జ పూర్వస్తు (8-16) ఇత్మత్ ఈ శబ్దేవ లోప దీర్ఘౌ స్డా మైవమ్! పక్యమాణ మతాభేదాశ్శమత్మ జ్ఞాపనాము గృహీత మేతదుపవన్న తరమ్! ఇశ్వరహారు!

ឯಷ្ន; ជ∥

మణిౖపభ :--

సూ త్రమందల్ చే కారము పూర్వ నూ త్రమునుండి విసర్గకు లోవమును, పూర్వ స్వరమునకు డ్ఫ్రీమును ఆకర్వించును. ఇది 16 వ నూ త్రమున కపవాద. కాగ— "ఏష్టు యందల్ విసర్గ ఆవర్ణపూర్వమైనను రోభ వరమగుచో లోపించును. మరియు పూర్వ వ్వరమునకు డ్ఫ్రీము కూడ వమ్మను—— అని నూ కార్డము.

ఉదాహరణ — ిష్టా రాయుంక.... (I-2-11) [ఏష్టుం! రాయుంకి] సందేహాష్: నూడ్రము 16 లోని కు శబ్ద సామర్థ్యముచేతనె హ్యారథారాది .... (8-8) నూక9ములోనిది యుగు ఏష్టు పదమునకు కూడ అవర్డహాన్ఫమై నను వినర్గకు లోపాము [పా ప్రియమండగ మరల ఈ నూడ్రమొందుకుం? నమాధానము: నిజమ్ కాని, ఈ తర్వాత చెప్పటోవు నూడ్రములందలి మకపై విధ్యము ఈ పరవ్షయము ననె గలదు. కనుక ఆ పదమును ఇచట

19 నూత9ము: \_ సైకేషామ్ 🏾

పునః ౖపత్యేకించి చెప్పిరి.

్తిఖాష్య :- ఏకేషాం మతే ఏష్టః అతి విసర్జనీయో రేళ భరో న లువ్యకే। అత ఏవ పూర్వ స్వర ద్యాఒశావశ్చ। కింతు "ఘోషవత్పరః" (8-8) ఇత్యోత్వమ్! యథా— ఏమ్టో రాయః। వరరుచి విరచిత మేతత్! మాహి 

#### న: ఏకేషామ్ 🛚

మణిబ్రభ:-

పూర్వ నూత్రము 18 బే ఏష్టిం లోని విజర్గకు రేళ వరముగుచో ఆవిజర్గ లోపించువని చెప్పబడెను కడ! అయితే అట్టి లోప విషయమున మత భేద మును (భిన్నా భిపాం)యములను) ఈ మాత్రములో చెప్పాచున్నారు. పర రుచి తన వ్యాఖ్యనమందు ఈ మాత్రమును— "విజర్గకు లోపమును కొం దరు అంగికరించుట లేదు. కాని ఈ విజర్గ <sub>ఫాం</sub>షపరముగుచో ఓత్వమును ఫాందును—" అని వివరించెను.

# ఉదాహరణ — ခ်င္လုံးဇာတၖး။

మాహిషేయ భాష్యకారుడు కూడ కోఈ విషర్ణ రేధగ మారదు అని చెప్పి, మాత్రము 9-8 చే ఓక్సమును షొందును" అని చెప్పెను. కాగ ఇరువురు వ్యాఖాళ్రతలను విషర్లకు ఓక్సమును అంగీకరించిరి. తి9ిఖాష్య కారుడు, వైదికాభరణకారులును ఈ విషయమునే పరమతముగ అంగీకరించిరి. "నువో రోహాండు" (1-7-9) అని సిద్ధించినట్లో "ఏట్టో రాయం" (1-2-11) అనియును సిద్ధించును.

20 సూ**త్రము :\_ ద్వావు త్రమా త్రి**యస్య రేఫమ్ ။

్తిళాష్య:- ఉక్తామాత్తమ రీ మశ్య శాఖ్నో మత ఏష్టరితి విసర్జనీముం తత్పరో రేళశృ ద్వాపేతా రేళమాషడ్యితే! యథా— ఏష్ట ర్ధాయం అయు మర్థో వరరుచో\_కౖం! మాహిష్ యోక్తము "ద్వా పృత్తమాత్తరీయ" ఇతి కస్యచిన్నాము! తన్మతే ఏష్టరితి విసర్జనీయో రేళ≈రో రేళమావద్యతే! ఏష్టర్ రాయ ఇతి∎

ద్వా: ఉత్తామాత్రమరీయన్య, రేఫమ్ 🛚

మణివ9భ 🖫

ఈ ఘా<sub>ట్</sub>తమును వరరుఖ్ యొక్ విధముగను, మాహిషేయు లొ విధముగ నఖిపా9యపడి వివరించిం. వరరుచి మతమున "ఉత్తమాత్రియం" అనునది ఒక ఋషి ప్రభ చించిన శాఖాంతరము. ఆతని మతమున ఏష్టలోని సైనర్ల, రేఖ వరముగుచో లోపించడు కాని ఆ రెండును ఒకే రేఖగ మాతును ఏష్టరేరాయు.

మాహిష్యుడు "ద్వాపుత్తమొత్తమరియు" అనువదరంతయు ఋషి పేరనియు, అంగని మంతమున "ఈ వివర్గ మరియొక రేభగ మారును". కాగ "ఏష్టర్ రాయు" అనునది ఉదాహరణ.

పైదికాభరణ కర్తయగు గార్గ్య గోపాలనుజ్వ వర్తుచి మతమునే ఆదరించెను. విట్ని వండితుడును వరరుచి మతమునే యంగికరించెను. [207

21 సూత్రమ: — సాంకృత్యన్య స్యోకారమ్

్తిళాడ్య :-- సాంకృత్యన్య మత ఏడ్డిరితి వినర్జిసీయా రేళవర ఉందార మా పద్యతి⊪ తతః ఉపర్జపర ఓకారమ్ (18−5) ఇతి ఓత్యమ్ః లాయా--- ఏష్టో రాయుఃః ఆంగ్య చ సైకేషాం (8−18) ఇత్యన్య దేశభేదాద్భిదఃః సిద్ధోదా హారణం నమానమ్⊪

### సాంకృత్యస్థః ఉకారమ్⊪

మణిప్రభ :-

ř,

"ఏష్టు లోని వినర్గకంటె రేఫ వరముగ నున్నచ్ ఆ విన్రా ఉందారముగ మారునని" సాంకృత్యుడను ఆచార్యుని అఖిప్కారుము. అనగ "ఏష్ట ఉం రాము:" అని ఉండును. ఇపుడు తర్వాత చెప్పట్పు ఉపర్జవర ఏదారమ్ (10-5) అను నూడ్రముచే ఏష్టయుందలి ఆదారము తర్వాతనున్న ఉదారముతో కలసి ఓకారముగమారును. దాగ సిద్ధరూపము ఏష్టోరాయు: అనియొ ఉండును. అయితే 18-వ న్యూతమున చెప్పిన "ఏదేఘాం" అన్రి చెప్పిన వారిలో ఈ సాంకృత్యాచార్యులు లేరా: లేక వీరియండు గౌరవముచే ప9త్యేకించి ఫిర్కొనిరా: ఇది అలోచన్యము. మా మతమున పూజార్థమె ఈ శృథ భామాచ్రంథము.

22 నూత9్ము :- ఉఖ్యన్య నాహర్వకు

త్రిళాష్య:- ఉఖ్యాన్య మతే రేఘవర ఏష్టరితి వినర్జనీయు: పూర్వవర్లేన

### ತ್ತಾ ತ್ರಿ ರಿಯ ಪ್ರಾಠಿಕಾಖ್ಯ

సహోదార మావద్యతి ఇత్ మాహిష్యా క్రమ్ వారరుచికం తేంద్దరిత్ వినర్జ నీయా రేఘవ**రం** పూర్వేణ నవా రేఘ**మాప**ద్యత ఇత్ర్ యథా— ఏష్ర్మరాయం ు పూర్వేణ నవావ <u>ర</u>త శత్ నహన్వం!

అస్మిన్స్ కల్పడాలే ౖ భమం "ఏష్టక్సై" (8-18) ఇత్ నూత) మేపేష్ట్ $\mathbb{L}_{\parallel}$ 

ఉఖ్యన్య, నపూర్వింగి

మణివ9భ :--

ఉాఖ్యుడను ఆచార్యునీ మతమ న రేఖ వరమగు ఏష్టుం అందల్ వివర్గ, పూర్వ వర్ణముతో కలనీ ఉంకారము.గ ఉండును. అనగ, సెంకృత్యున్ మత ములో కేవల వినర్గకే ఉంత్వము. ాని ఉఖ్యున్ మతమున పూర్వమండున్న అకారమునకు, వినర్గకు కలపి రెండింటి స్థానమలో ఉంకారము వచ్చును. కాగ "ఏష్టు రాయుం" అని సిద్ధరూ పముండును ఇది మాహి షే మునీ వ్యాఖ్యానముట.

ఇక వరరుచి మంతమున విగ్రాకు, దానికరచె పూర్వమరడున్న అకా రమునకు, ఈ రెండింటి స్థానమ న రాత్వము వచ్చను. కాగ "ఏష్ప్రైరాయం!" అని రూపమగును.

ఇందు ఉఖ్యన్య మతే ఏష్టకృషే విసర్జన్యంగి తస్మాత్పూర్వే౫ వర్ణేక సహీత ఉకారం వ9త్వద్యతే రోఫే పరతం! షష్టరాయంగు—అను నూహ్ష్యు వ్యాఖ్యనే గార్గ్య గోపాలుడాదరించెను.

ఏది ఏమైనను ఏష్ట శబ్దమును గురించి చెప్పిన నూ తములలో ఏష్టకృ (18-వ నూ.తమ.) అను నూ.తముక్కటియే అంగీకార యోగ్యమైనదని వ్యాఖ్యాతలందరు నంగీకరించిరి. [22]

23 సూడ్ము: - కఖవకారపర ష్ముకార పూర్ప స్పమప్రహాణం

ైతిళాడ్య :- అథ వరన్మిత్త ప్రేషణా దేశతృర్యనై న్వర్ ఘాషవతృ రాను వృత్తికి మర్తప్యాం, అవ్గహా స్థర్మ త్రీ ప్రభిస్తుకి కారం, ఖకారం, పకార వరికి షకారమావడ్యత్! ఈకార పూర్వేశ్చేత్ పకారమ్! యథా---అథో....! [గెసీ....! బహి.... నమ....! వథ....! ఆవర్హా ఇత్కింగా షమా ....၊ నమః....! కకారశృ ఖకారశృ వకారశృ కఖవకారాః! శ్రీ ఫోడే యస్మాధ హౌ తథో \_క్షঃ၊ అకారః పూర్వో యస్మాదసావకార పూర్వః॥

కఖపకారపరః! షమ్¦ ఆకారపూర్వౖః! సమ్¦ అంవగం∲్చాం 8 మ మడి[కథ : \_

ఈ నూశ్రమనుండి విద్గకు షత్వ, నత్వవిధావము బెందారంభమంగునుం అవ గహం యనగ సమానమండళి ఫూర్మ వదముు, అట్టి ఫూర్మపడిము వద పాఠము న విదర్గను కల్గీయున్నచే, సంహీశాపాఠమున ఆవిదర్గకు పచ్చు మార్పులు చెప్పబడుచున్నవి కాగ ఇంతవరకు చెప్పకొనిన "న్మర ఘోష వత్పరత్వము"ను నిమిత్తముగ (గహించనకృరణేదం.

ఈ నూ త్రములో నీకి అధికార నూ త్రమునుండి "మినర్జైనీ**యు?" అను పడి** వచ్చును. కాగ ఈ వకార పరః అవ ైగహః వినర్జైనీయు? షమ్ (షత్వమావ ద్యతి); యది న బినర్జీనీయు? ఆశారపూర్వి (చేత్) నమ్ (నకారం) ఆవ ద్యతి—అశి నూ త్రవరణము. అశగ

"అవ్రామార్కు ప్రసిద్ధకంటె పరముగ కకారముగాని, ఖకారముగాని, షకారముగాని ఉంది, పూర్పమందు ఆశారముకంటె భివృషుంగు న్వరము నృచ్చా, అవినర్గ షకారముగ (షమ్) మారును. మరియు ఆవిసర్గకు పూర్ఫమందు అకారమునృచ్చో, ఆవినర్గ నకారముగ మారును — అని నూ క్రార్థము.

#### ఉదాహారణలు —

- 1 అథో హవిష్కృతానామేవ.... (6\_4\_3) [హవిঃ-కృతానామ్]
- 2 ్గసిత\* సిష్టిత.... (6-1-9) [న<math>\*-ఖడ $^{\circ}$  $^{\circ}$  $^{\circ}$
- 3 ၿခီးရဲ႕ရသားက ေဆာလ်လည္း.... (6-4-9); ြၿခီး-ေဆဆသားက်ႏွ
- 4 నమస్కారైదేవైనం.... (5-5-7) [నమః-కారై ః]
- ్ పథ సృధః పరివతిమ్.... (1\_1\_14) [పథః-వథః]

మొదటి మూడు ఉదాహరణలు విశ**ర్గ అకార ఖిన్నమగు న్వరమును** పూర్వమందు కల్లినవి. కనుక విశర్గ షకారముగ మారినది. మిగిలినవానిలో

## ತ್ತ ತ್ತಿ ರಿಯ [ಪೌತಿಕಾಖ್ಯ

విసర్గ ఆశారమును పూర్వమందు కల్లియున్నవి. కనుక అందలి విసర్గ సంకారముగ మారినది.

ఈ సూత్రము అవ్దవా విసర్జన్యమునకె వ\_రించును. వ్యస్త వరములందలి విసర్గకు వ\_రించదు. ఉదా: పుష్పావతి: వ్యసూవతి: (4\_2\_6); నమః పితృఖ్యో ఆఖి.... (3\_2\_8) [23]

24 సూడ్రము: — ఆవిర్నిరిడ శృశ్వతో ఒపసో దేవరిషో ఒం హాసో ఒతిదివో విశ్వతో ఒశ్మన స్థమసః ॥

త్రాష్ట్ల ఆవి.... ఇత్యేతేమ విసర్జనీయ: కఖవకారవరో యధా విహితం భజతే: యథా — ఆవిష్ట.....! ఘృత.....! ఇడ:....! శశ్వ....! ఆవ....! ఉరో.....! దేవేతికిమ్: స....1 ఆ≟హ.....! ఆతి....! ఆతీతి కిమ్? దివే:....! విశ్వ....! త్వం....! ఉంత్....॥

> ఆమె៖ ని៖ ఇడ్క శశ్వతక అపసః దేవరిషః అంహసః। అతిదివక విశ్వతః అశ్మనః తమసః॥

သံဓီး[သံဆုံ :−

సాంగ్నిధ్యబలముచే పూర్వ సూత్రమునుండి "కఖవకారవరిం షమకార పూర్విం సంమ్ అనునది ఈ సూత్రములో నిర్విచ్చును. కాగ "ఆమిం, నింం.... మొదలగు ఈ వదములందల్ వినర్గకంటె పరముగ 6, ఖ, వకారములలో నేది యున్నను ఆ విసర్గ షకారముగనో, సకారముగనో మారును. విసర్గకు పూర్వ మందు ఆకారమున్నచో, విసర్గ సకారమగును. ఇతర అచ్చులున్నచో షకారమగును..." అని సూట్రాంధ్ము. ఉదాహారణలు —

 $^{\mathrm{I}}$  ఆవి: ఆవిమ్కృణుష్ప...  $(^{\mathrm{I}}\text{-2-14})$  [ఆవి: కృణుష్ప $^{\mathrm{I}}$ ] షశ్వము.

- 2 నిః మృతం నిష్పబతి... (2-3-11) [నిః ప్రబత్] షత్వము.
- 3 ఇడః ఇడస్పదే సమిధ్యస్ (2–6–11) [ఇడః వదే] సత్వము.
- 4 శశ్వత: శశ్వతస్కర్ల (2-2-12) శశ్వత: కి: హేస్తే సత్వము.
- 5 అవనః ఆవనస్పరే అన్య.... (శి-2-11) [∌వనః వరే] నత్వము. దేవదిషః దేవరిషన్ఫాహి (1-4-45) [దేవరిషః పాహి] నత్వము.

#### అధ్యాయము 8 సూత్రము 26

'రిషః'కు పూర్పమందు 'దేవ' అని యున్నపుడే విసర్గకు సత్వము వచ్చును. దేవకంటె భిన్మపదమున్నచే ఈ మార్పు రాదు.

ఉదా: పరిషణపాతు న\_క్షమ్ (1-2-14).

7 అంవాన: అంపానస్పాకు వాయు: (3\_2\_4) [అంపాన: పాకు] 8 ఆతెదివ: ఆతెదివస్పాహి....(1\_8\_14) [అతెదివ: పాహి] నత్వము

దివఃకు పూర్వమందు 'అశి'యని ఉన్నపడె విసర్గ నూరాముగ మారును. లేనిచో ఈ మార్పు రా**దు. ఉదా:** దివః పృష్టాత్ (4\_6\_5)

9 విశ్వతః విశ్వతనృరి హబామహి (1-6-12) [విశ్వతః పరి]

10 පදුన: දුනාදැనრებ.... (4-1-) [පදුන: නර්]

11 తమనః తమనస్పరి దశ్క్రః (4.1.7) తమనః దరి]

[24]

25 నూత9ము :- కృధిపిన్నపథే పరః॥

ုခဲ့တာရွေ : \_ ေ ရွေဂါ, ဒီလွှ, ရထို – သိန္တ ဆောက်္တြ ၅ဆင္တုလီတာ တေတာ့ **ဒီဂါဝ** భజ**ား၊** တေတာ့ — မာလ....၊ မာရ....၊ လုံ့ရ...။

కృధి పిన్న పధే పరః॥

మణిప్రభ:-

కృథి, పిన్వ, పథే— ఈ పదములకు పూర్వమందున్న విసర్గకు పత్వము కాని, సత్వముకాని యథాపూర్వముగ వచ్చును.

ఉరుణన్కృథి.... (2–6–11) [ఉరు నః కృథి] ఆవస్పిన్ఫ.... (4–3–4) [ఆవః పిన్ఫ] నమంస్థే ... (4–7–13) [నమః పధే]

ఇచట వినర్లకు పూర్వమందు అకారముండుటచే నకారము వచ్చినడి.

26 ကောေနြးလြာ : ... န ဆုံနြည္မွာဝ ဆံဂါ။

ခြေစားဆွာ :- လံု့ခြေသုံးချိန္မွာဝဲ ခင်္ဂလို ခ်န္မွာတီတာ တြင္းစီးလား တာထားခါမီဝ ကာဥဥခဲာင္ကုန္ပါ တာထား— ကာဂ်ီ....၊ ဒီသို့အခ်ီဝ? နာခံ....၊ နာတ်....။

### ತ್ತಾತ್ತಿ ಶಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

## న₁ నక9ఘకారప**ే⊪**

ಮದ್ಮಿವರ :--

విషయ పండర్ళమ ననుసరించి, సాబ్మీధ్య బలముచే ఫూర్వన్స్ ఉన్ను నుండి కృథి, పెన్వ, పథే యను వదములు ఈ సూ[తములోనికీ అన్నాదేశ్ మగును. కాగ— "విసర్గకంటె వరమగు కృథి, పెన్వ, షధే అను శబ్దమ ల కంటె, స, క్రి, ఘ అను వర్జములలో నేది వరముగనున్నను కృథి, పెన్వ, పధేలకు పూర్వమందున్న విసర్గకు షత్వ, సత్వములు రావు"— అని సూత్రి ఖావము.

ఈ సూడ్రము కృథి, పీన్వ, వథ్ యను మూడు పదముల నుడ్డేశించి చెప్పబడినను, వృనహారములో 'కృథి'కి మాత్రమే అన్వయించు చున్నది. పీన్వ, వధే యను వినర్గ పూర్వవదములకంటె న, 18, ఘ లు పరముగనున్న సందర్భములు సంహీతలో ఉన్నట్లు కర్పొంచడు. కనుకనే ఉదాహంరణ లెన్నియు ఒక్క కృథి శబ్దమునుడ్డేశించియొ ఇవ్వబడినవి. ఉదాహారణలు—

1 కాన్మ ఆమననః కృధి స్వాహా.... (2-3-9)

2 శం చ నః కృధి క9ెత్వే.... (3\_3\_11),

చాబాహరణ —

3 **ఉరుక్ష**యాయ నః కృధి ఘృ**తం....** (1−3−4).

కృధి తర్వాత ౖక అనగ కరారేభలున్ననే ఈ సూత్రిము వ\_రించువు. రేభకంటె ఖిన్నమగు పష్ణమున్నచో ఈ సూ.త్రము ్ౖజప \_రించడు అపుడు పూర్వనూత్రిము ననుసరించి విసర్గ సంకారం, షథారములలో నొకటిగ మూరును.

## ခ∉နေးကီ သတော်အႏွေ့ ၂၀နည္သာလီႏွဇာတာ (4−5−10)

ఇచట మముః తన్వాత కృధి యున్నను దానికంటె వరముగ "ౖక" వర్ణము లేదు. శ్రారమున్నది. కనుక మయః లోని విసర్గ సకారముగ మారినది.

27 నూత9ము: — పత్నీపే, పత్పతే జతయో, పత్షృత్ం పరః ట ్తిళాష్య : — పత్నీపే.... ఏవర ్ ఓస్మస్ట్ మూధా ఓధిం భజతేం యథా.... బ్రహ్మ....। వఇతి కింగా రేతో....! శుభ..... వాస్తో.....! [వచ్య.....! వాచ....! వాచ....! వాచ....! వదిత్యే తావతైన సిద్ధి [వతిపాధ పా లేన కింగా దివం..... ఇత్యాది నిషేధార్థం!!

పత్నీపే, పత్, పతే, పథయో, పథిః, పతిమ్, పరః 🖟

మణివ్యభ :\_

5

వదా\_న్నుందల్ వినర్గకంజె, పత్మీపే, పత్.... మొదలగు పదము లున్మచే ఆవినర్గనకారము.గనో షకారము.గనో యంథావిధిగ మారును.

#### ఉదాహారణలు 🚤

1 వత్న్పే [బహ్మణ పృత్మ్పేదిం.... (శె—5—8) [[బహ్మణః వత్మ్పేదిమ్]

ఇచట వత్నీ క౦బీ 'పే' అను అక్షరమున్న నే తత్పూర్వమందలి వినర్గకు నత్వము/షత్వము పద్భును. లేన్చో ఈ మార్పు రాడు.

ఉదా ... రేతోభాం: పత్నీవ ఇత్యావా (6-5-8) [....దాం: పత్నీవం]

2 వత్ తుధనృత్ ఇదమవాం.... (3—2-18) [శుభ: వత్త్రీ]

3 వరే బా<u>స్త్</u>షృతే <sub>(</sub>పతి.... (3-4-10) [బా<u>స్త్</u>ి వరే]

4 వతయే వాచనృతయో శవన్వ.... (1-4-2) [వాచు వతయో]

ఏ వత్కి వాచనృత్రాక్షాచం.... (1\_7-7) [వాచః పత్కె]

6 వతిం **వాచ**న్పతిం విశ్వకర్మా**ణం....** (4...6...2) [వాచిం వతిం]

సూత్రమందు ఈ వత్ శబ్దరావములనన్నిటిన్ వరించుటకంటె 'వత్' అన్ చెప్పిన లాఘవము కడ. అది ఈ అన్ని రూవములను (గహించును కడ: నిజమ్ కాన్, కొన్ని స్థలములలో ఈ స్కాతము (వన\_క్రమవరాడు. ఉదాహారణకు — "దివం గచ్ఛ నువశవత" (4-1-10) మొదలగు స్థలము లలో 'పతికు పూర్వమందున్న విసర్గకు షత్వ. సత్వములు వారింవబడ వలెను. కేవలము 'పత్' అన్ చెప్పిన ఈ స్థలములందు కూడ నత్వ, షత్వ ములు (కవ\_కించును. కనుక గ్టి అగ్ష స్థలములందు షత్వ, సత్వములను వారించటకై వత్వద పాఠము చేచువలని పచ్చినది.

106

## මු මු රිගා [ పాతిశాఖ్య

28 శాత్రము - దివః సహనస్పరి పుత్పరః #

్తిళాష్య :- దిమాం, నహానాం, ఇత్యనయొార్వినర్జోనీయాం పరి, ఫుక్ పరో యాథా విధిం భజతేః దిప.... దివన్ను..... సహ..... అనయోరితి కింగా దిమాం.... పర..... పుప..... ఏపం పర ఇతి కింగా దిహాం.... ఆనేశార్థత్వా తృదితి పదై కదేశక⊪

ညြနှား, ခေတ်သည်း၊ ဆံပါ၊ ဆံခြာ၊ ဆံဝံ၊

మణిత్రుభ:--

ఈ మాత్రములోనికి అధికార మా తము (పే) నుండి ఫిషర్లనీయు అన్రియ్లు, మా తము కిశ్రీ నుండి "అకారపూర్వ! సం" అనునదియును పడ్బును. కాగ— "దివాం, నహనం అను పదముల తర్వాత పరిగాని, పుత్ (అమె పటై కడిశమ్ము)గాని పరమనుచో పినర్గిశు పత్వము వచ్చును—" అని • మా తార్లము. ఉదాహారణలు —

దివ:— ఇం తీవన్నర్ మైథనుమ్ (1-3-14) [దివ: కూర్] వేళ్ళము పుర్ దివిశున్ను తూడు కూర్యాడు (1-2-3) [దివ: మైతాడు] నహన: శహనన్నుత్స్తి అద్భుత: (4-1-3) [నహన: పుత్త:] నహనన్నుతం.... (4-4-4) [నహన: షత్సం]

నహను క౦దౌ పంటి పరముగనున్న స్థలముఱు స౦హీతయు౦డు లేపు. కనుకనే ఖాషృథ్రులు ముఖ్వరు నుదాఈారులున్నియ ైది.

పుత్ అనునది పదైకదేశమగుటచే, పు<sub>డ్</sub>కం, పుత**్రం,** పుత్రాయి మొద లగు అన్ని రూవములను <sub>(</sub>గహించును.

దిము, పహను అను పదములకే, పరి, పూత్ అనునవి పరముగనున్ననే ఫిపర్గకు నుండ్వమొ పచ్చును, ఇచేట షత్వము వచ్చుటకపఠాశము లేదు. [మైవర్గక౦టె పూర్వమ౦డు ఆకారమున్నది గద.] ఉదాహరణలు—

> దిమం వృథిహాన్: పరి (3-1-10) పరుషః పరుషః పరి (4-2-9) పు౦నః పృ[తాన్ ఉంత (4-6-9)

**[83]** 

29 స్థాతము: \_ రాయస్ప్ వర: "

ခြေစားသွင့္ ေ ဇာတာ အခါ မခံ ေ သိလ္မွဴးဂါတား သီး အခါ သိသင္ သီဇာတာ သီးမောင္ ဆုံးမောင္ ဆုံးမောင္း လက္ေသာ္ သန္ႀကီးေသး စာတာ သင္းေလး သီး အခါ ဆုံးရွိေတြ စီး သီးသား သီး အခါ ေ သီးသား ေ သီး အခါ ေ သီးသား ေ သီး အခါ ေ သီးသား သီးသား ေ သီးသား ေ သီးသား ေ သီးသား ေ သီးသား သီးသား သီးသား ေ သီးသား သီ

ರ್ಯ: ಶ್ ಪರ್ಃ ಕ

మణిప్పభ :\_

రాయం: అను వదముకంటె 'మె' పదైకదేశ వర్ణము వరామగుచో, ఆ వినర్గ సకారముగ మారునని నూ[తార్జము.

ఉదాహారణ — రాయస్పోషః (5-4-6) [రాయు: హోషః]

సూ త్మంద**ల్ '**మో' అనునద్ పడైకటేశమ**గుటచే మో ఆధ్యండు** గల అనేక వదము.లను గ9హించవచ్చును.

- $oldsymbol{1}$  အသဘားသံဓာတာလေးြို့ရှိက ( $oldsymbol{1}$ \_7-9) ေတြကား ကေးရီးကား
- 2 ....రాయస్పోపాయు (3-2-5) [రాయం: హోషాయ]
- కే రాయాశ్మాషన్య దదితారి: (కె-2-3) [రాయ : హోషన్య] ఈ సూత9ము "రాయు: అను పదమునేశ వ**ై**ంచును. వినర్గకంటె పర ముగ 'హో' అనియొ ఉండవలెను. పఠరమున్నచో చాల**డు.**

ఉదాహరణ: విభుః హోష... (3-1-11). ఇచట విసర్లకు మార్పులేదు.

ఏష్టారాయుః ్పేష్.. (1-2-i1). ఇచటను '[పే' యున్నైది  $\mathbf{F}$ నీ 'మో' లేదు. కనుక రాయుంలోని విసర్గకు సత్వము రాతేదు. [29]

30 నూ త్రు: - నమస్కరో పరః॥

్తిఖాష్య్ : – నాము ఇత్య్త వినర్జనీయం 'కరో' ఇత్యేమం పరో యుఖా విహితం భజ**రే**! యథా — న**ం**వ....! ఉంభ....! కరో ఇత్తి కింగా న**మః...**.! నాము ఇత్తి కిమ్: ఏకః...।

నమ\*! కరో పరః॥

మణి[వభ:-

'వమః' అనుదాని విసర్గక౦జౌ "కరో" అనుసది వర**ము**గ నున్నౖచో ఆ బిసర్గ సఞరముగ మారును∙

## ತ್ರತ್ಯ ಕಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

ఉదాహారణ — నమస్కరోమి.... (5–5–7) [నమః కరోమి] నమస్కరోతి.... (2–6–8) [నమః కరోతి]

నమః తర్వాత 'కరో' అని ఉండవలెననుటచే, 'నమః కవర్డిని' (4-5-5) అనుచోట విసర్గకు సత్వము వారించబడెను. అట్లె 'కరో' అనుదానికి ఫూర్వ మందున్న "నమః" లోని విసర్గకే అని చెప్పటచే "ఏకహాయనాత్ ఏనః కరోతి" (6-6-3) అనుచోట ఏనః యొక్క విసర్గకు సత్వము వారించబసినడి. [30]

31 నూ**త**్రము :— పనుష్క్రార పరః॥

ုစြဲစုးရွာႏွ:  $_{-}$  ವಸುರಿತೃತ) သီးငွုသိုတား ಕಕ್ಕವರ್ ಯಥ್ ಪಿಪ್ ತಂ ಆಪದ್ಯತೆ၊ တာ $_{-}$  ಸ.... ವಸುರಿತಿ ಕಿಮ್ ಬಿಲ್ನ....၊ ఏಶಂ ಶರ ಇತಿ ಕಿಮ್ ಮರು....၊ ವಿಕ್ಸಾ....။

మనుః: కఠారపరః⊯

మదిప్పథ :--

కకారమునకు పూర్వమందు "పను?" అని యున్నచే ఆ విసర్గకు షత్వము పచ్చును.

ఉదా... న ఇధా నో వనుష్క్రికి (4\_4\_4) [వను: కవి:]

ఈ సూత్రము వనుంగ శబ్దమందలి వినర్గాకే, కథారము పరముగ నున్న పుడి షత్వమును విధించుచున్నది. ఈ గ్యమములలో ఏది లేకున్నను పూర్వమందున్న వినర్గకు షత్వము రాదు.

వివ్రిం తుచిం కవిం.... (1-3-14) [ఇచట కకారముకంటె పూర్పమందు వనుం మయి వనుం పరో.... (3-2-10) లేదు. అట్లే పనుం తర్వాత విశ్వావనుం వర్యముష్టాత్ (6-1-6) కకారము లేదు. ] [31]

32 సూ త్రము: - నాధ్యరమ్మిశ్వతో 2 స్ట్రాతో వివిశు: పరు: పున:11

[ခုစားဆွန္း မလွေတပ္… ఏခ်ီဆာ၀ သီးင္အလီတာ တာထားသန္း လန္းခ်ီး တာတာ တာသန္း…၊ မသီးဝွဲ … (8-24) အခ ခဲ ၅ ညီး၊ မာလွေဝ သီခိုသ အားလာညွှည့် ခြံ့း၊ မာလွေဝ သီခိုသ အားလာညွှည့် ခြံ့း၊ မာလွှေဝသီနိန် အားလာညွှည့် ခြံ့း၊ မာလွှေဝသီနိန်း အလွှဲမှု ၊ သားဆံး….၊ နောင်းအားဝ (8-23)

ఇత్మిపా ప్రికి భూత....! వత్మీపే పత్... (8-27) ఇత్మిపా ప్రికి దూ....! వివిశురిత్ కింగ్ పడు....! పున....! కఖవకార.... (8-23) ఇత్యనమోంక మాప్రికి!

ను అధ్వరం విశ్వతః! ఆ \_నౖః! జా**ఠః! వి**విశుః పరుః! పునః⊪ మండి<sub>-</sub>పథ:--

విశ్వతః, ఆ నౖః, జాతః, పరుః, పునః అను పదముల విసర్గకు కొన్ని ప్రత్యేక పరిస్థితులలో సత్వ పర్వములు పూర్వ సూత్రిములచే ౖపా ప్రించు చుండగ, వానినీ నీ సూ తముచే నిషేధించుచున్నారు. కాగ— "అధ్వరం" అను పదమును పూర్వమందు గల్గిన "విశ్వశః" అను పదము యొక్కయు; అనౖః, జాతః అను పదములయొక్కయు, వివిఈః ఆను పదమును పూర్వ మందు గల్గిన "పరుః" అను పదముయొక్కయు, 'పునః' అను పదము యొక్కయు రాదు.

#### ಈದ್ —

1 యజ్ఞమధ్వరం విశ్వతం పరిభూరన్ (4-1-11). ఇచట విశ్వతం అను దానికంటే వకారము పరమగుటచే "అవిర్మిరిడిం…." (8-4) అను సూర్త ముచే వినర్గకు నత్వము వద్భును. కాని ఇచట ఈ పదమునకు పూర్వమందు "అధ్వరం" అని యున్నది గనుక వినర్గకు నత్వము గిషిద్ధము. 'అధ్వరం' కంటె ఖిన్నమగు పదము పూర్వమందున్నచో ఆ సూక్రముచే (8-24) విన ర్గకు నత్వము వద్భును. ఉదా— హో విశ్వతస్పరి.... (1-6-12) (విశ్వతం పరి). ఇది ప్రతృద్ధాహరణము.

రీ అ\_ను మహాదేవ మ\_ను పార్శ్వన (1.4.:8). ఇచట అ\_ను తర్వాత పూరము వరముగుటబే కఖవకార.... (8-23) సూత్రముబే అ\_ను యొక్క వినర్గణ నత్వము [పా\_పించుచుండగ ఈ సూత్రము నిషీధించుచున్నది.

శ్రాథం: భూతన్నజాతఃపత్రేకఆనీత్.... (4∠2-8)

· 0

ఇచట "జాతం" అనుదాని వినర్గకు "జత్మీ పే పత్...." (8-27) అను నూత్రిముచే సత్వము పా ప్రించుచుండగ ఈ న్యూతము నిషీధించుచున్నది.

#### 4 သီသီဆံးနောက် း တော္မသီသီဆံးနောက်းနေတ် း.... $(4_{-}?_{-}6)$

ఇచట వరుంజరుం అనునది నమానము. ఇందు పూర్వవదము అవ [గహ యగుచున్నది. దీని వినర్గకు పకారము వరమందుండుటచే కఖసకార.... (8-24) నూత9మ చే, ఆ వినర్గకు షత్వము వచ్చును. కానీ ఈ 'వరుం' అనుదానికి పూర్వమందు "వివిశుం" ఆని యున్నది. కనుంక అట్టి కరుం యొక్క వినర్గకు షత్వము నిషేధింవబడెను. వివిశుం కంటె భిప్పవదము పూర్వమందున్న చో ఆ వినర్గ షకారముగ మారును.

ఉాదాహారణ— వయునా కృడోత పరుష్పరుంకు.... (4-6-8) అనునది (వత్యు దాహారణ.

5 పునః పునక్ష్యస్మాత్.... (6.5-1) ఇచటను 'పునః పునః' అనునది సమాసమగుటచే, తొలి పునః యొక్క విసర్లకు కఖవకార.... (8-23) అను సూర్తముచే నత్వము వచ్చుచుండగ, ఈ సూర్తముచే నిషేధింపబడినది.

ఈ విధముగ విశ్వతః, అన్హి మొదలగు ఐదు పదములయొక్క విస ర్గకు వేర్వేరు నూడ్రములచే సత్వ, షత్వములు [పాట్రించచుండగ ఈ నూడము నిషేధించుచున్నది.

## శిశ్రీ సూత్రము:- ధేషవత్మి

[తిఖాష్య: — సాన్ఫ్ ధ్యాదత్రి పర్తచ న౪ర్థ్ లభ్యత్రే ధశ్చ షశ్చ ధహ్ీ కావెన్మ్ స్థ్ ఇత్ ధషవత్ తన్మిన్నషపత్ పదే పరభూతే నత్ పూర్వ్ వినర్జనీయోం యాథా విహితం నా∠≥పద్యత్ యాథా — బహ్…... పురు…... ఉళ .... కఖవర.... (8-23) ఇత్ మా మైకు పరభూత ఇత్ కిం: అధన్న....। ఋతన్య

#### ಧಮ್ಮಕಾಗ

#### మణిప్రభ :\_

ఈ సూత్రములోనికి దీని తర్వాతి స్వాతములోనికి కూడ సాన్నిధ్య బలముచే పూర్వ స్వాతమునుండి 'న' (గ్షేధవాచకము) పచ్చును. కాగ ఈ స్వాతములో – "వద్వానమగు విస్తాకంటె వరమగు పదమందు ధకారము కారి కారకున్నారి. కారుకున్నారి అందికి కారణ కూడకున్నారి. ్పాప్తించు సత్వ షత్వములు నిషేధించబడును... అని స్కూతార్థము. అయితే ఈ విసర్గకు పూర్వమందు "ష" అనిగాని, ధ అనిగాని యుండరాడు. అట్లున్న బో ఈ సూత్రముచే విధించబడిన నిషేధము బ్రామ్తించడు. కాగ పూర్వ స్కూతములచే వచ్చు పత్వము, షత్వము సిద్ధించును. ఈ విష యము జ్రక్యదాహారణలనుండి తెలియుచున్నది.

#### ఉదాహారణలు 📖

- 1 ၿသီး နေစီမှာ်လွှဲ့ဝင္တာခေါ်  $(2.6\_6)$
- 2 పురుషః పురుషూ నిధనమ్ (6-6-3)
- <sup>3</sup> ဓာတ္လေခရး န္တာႏွစ္ျပဳခုျပစ္

పై స్థలములో వినర్గకు సత్వమో, షత్వమో కఖవకార....(8-23) స్కూతముచే [పా\_ప్రించుచుండగ ఈ సూత్రము నిషేధించినది.

వినర్గకు పూర్వమందు ధశారముగాని, షశారముగాని ఉండరాదనుటకు ఉదాహరణలు —

> అధన్నదం శృణుతే.... (4-7-13) [అధిం పదం]. జ్యోతిన నృతిమ్.... (1-5-11) జ్యోతిను వాతిమ్].

అధిం, జ్యోత్షం అను స్థలములలో వినర్గకు పూర్వమిందు ధాకారము షకారముండుటచే, వినర్గకు షకారమొ, నకారమొ పాట్టించినదే కాని, ఈ నూ[తముచే నిషేధింవబడలేందు.

34 సూత్రము :-- పరిహ ప9వరః॥

టెంటాడ్య :— వరివా ప్రవీపం వరో విద్యానీయా యథావిహితం నా2ల పద్యతే! రోచనా....! 'వా' ఇత్ కింగా బీప....! తస్మా....! ప్రేత్ క్రాంస్య గ9హజం దీర్ఘ స్యా ప్యవలక్షణమ్! యథోఒదథాపరశ్ఛ.... (9.24) ఇత్ దీర్ఘ [గహణం పాస్యస్యోప లక్షణాధ్యమ్! తర్హి పా9పూర్వశ్చ (7.-7) ఇత్ మాంతం వ్యధ్య్! [పశబ్దస్యాబనువృత్త స్థాప్ దీర్ఘోపలక్ష కత్వాత్! ఇత్ చేదుచ్యతే! [పత్యక్ష గృహీత స్థ్యెపోవలక్షకత్వం, నాజనుకృష్ణస్యేత్ విజ్ఞే స్త్రూన్ కృష్ణం ఆత్త కుపరివార్ధపర్ధత్యు కథా సతీదమపృదాహరణమ్గ్ బహ్... #

**వ**ర్వా! మ9¦ పరః∎

మడిప9భ:-

ఈ నూత్రమ లోనికి పూర్వనూత్రమందు చెప్పినట్లు నూత్రము కిరి నుంచి నిషేధవాచకమగు "న" అనునది వచ్చును. కాగ-విన్గకు వరము గ 'పరి' ఇను పదమున్ను దానీ తర్వాత 'వా' అను వర్ణముతో బెారంఖమగు పదమును ఉన్నటో ఈ వినర్గకు పూర్వ నూత్రములచే వచ్చు నత్వ, పత్వ ములు నిషేధింవబడును. అట్లే (వ, బా అను వర్ణము లకు పూర్వమందున్న ఓనర్గకు కూడ షత్మ, నత్వమ లు ఈ నూత్రము చే నిషేధించబడెను.

ఉదాకారణ — Ι రోచనా దివః వరివా జేయ…. (4-2-11)

"పరి" తర్వాత 'వా' అనునది ఉండవలెళు. అట్లు లేగెచ్ వరికి పూర్వమండున్న వినర్ధకు షత్వ నత్వములు ైపా ప్రించును.

ఉదా — దివస్పరి క్రమమ్ (1-3-14). ఈ విధముగ "వరివా" అను దానికి ఉదాహారణమీయుఖడెను.

ఇకనిపుడు ్వ, మెాలకు 🕳 దాహరణలు.

తస్మాధితః ్వదానం దేవా:---(3 2-9)

బహిం: [పాణోపై మనుష<్ --- (6-1-1)

"దివు ప**ర్భా** జేషు" అను చోట దివః సహస....(8-28) నూ త్రమ చే వినర్గకు నత్వము ౖపా ప్రించు చురకడ, ఈనూ ౖతము నిష్థించుచున్నది.

తస్మాదిత క్షాబానం....; ఓహీక ్పాబో....అను స్థలములందు కఖ పకార.. (8–23) నూ తము చే వినర్గకు నత్వ, షత్వములు ప్రామైంచు చుండగ ఈ నూ తము నిషేధించుచున్నది

సందేహము: సూత9మున్న (ఘార్వ) అని పా9ిస్పమనే చెప్పెను. మరి పా9ి అను దీర్హము ఎట్లు 1 గహించబడొను?

ఈ నూత9మండల్ వై అను హా9న్వము 'పా9 అను దీర్హమ నకు ఉప

లక్షణము. 'అథా' యను దీర్ఘముచే అథ అను హ్యాము గ్రహించిబడిన ట్లో (2-24), ఇచట ప) అను హ)న్నముచే, (2-24), ఇచట ప) అను హ)న్నముచే, (2-24) అను సహధానము.

సందేహము: బాగుంది. ఈ విధముగా సమాధానము చెప్పుకొనినచో మరియొక ఆప\_త్తివచ్చును. మాత్రము 7-4 యండు ప్రహార్వమగు వద మందరి నకారమునకు అత్వము చెప్పబడినది. స్రాస్ట్ర దీర్హ "స్రా" ను కూడా చెప్పగల్గినచో; "ప్రాహార్వశ్భ (7-7) అను నూత్రము (దీర్హ విధా నము) వ్యర్థమగును కదః

్ష్మా (ౖకాన్వము కొని దీర్హ ముకొని) ఒకదానికొకటి ఉపలక్షణమని జెప్పితిమికడ. ఇట్టి ఉపలక్షకత్వము కంళరావేణ (ౖవత్యక్ష గృహ్తిమగు) బెప్పబడిన డానికే యాగును. అంతియోకాని పూర్వనూ తమునుండి ఆన్యా డిశము చేసికొనిన వాని విషయమున వ్వవ\_రించడు.

అక అనువృత్తి కంఠరవేణ చెప్పబడిన వదములకే యగునుకాని, కడువలక్షణమగు పదమునకు ప్రెంచడు. 'ప్' అనునది 7-4వ మాత్రిమున చెప్పబడినది. కనుక ఇది 7-8 నూ.తములోనికి అను పృత్తిపచ్చినది. 'పన్' అనునది. 7-6 అందు మాత్రిమే కలడు. కనుక అచట ప్రహార్వ కమగు వన్ గురించి చెప్పబడినది. కానీ అనుపృత్తిగ పచ్చిన ప్ర, డాని యొక్క దీర్ఘ రూపమగు 'పా'కు ఉపలక్షకము కాలేడు కనుక ఆ నూ.తము (7-8) ప్రాహార్వక పన్ గురించి చెప్పలేక మోయెను. కనుకనే ప్రాహార్వ కమగు వన్ కొరకు ప్రేక్యేక నూ.తమును పార్తిము పలసి పచ్చెను. కనుక "పాహార్వశృ" అను నూత్రిము వ్యర్థముకాడు.

ఈ విధముగ ్రాస్తుత సూడతమందలి మ (హ్యాస్షము)ట్రా (దీర్హ ము) అను దానికి ఉపలక్షణమగుటచే "బహిః ట్రాణోపై…." అనుచోట ఈ సూతము చేశనె షశ్వము వారింపబడెను. 114

<u>ತ್ತಿ ಶ್ರಿ</u>ರಿಯ [ವೌಡಿಕ್ ಖ್ಯ

35 సూడ్రము:- నగిర్ణ నికి

ౖత్ళాడ్య :- గ్రిత్య\_త విసర్జనీయన్య ప్రవరత్వేఒప్ షత్వగ్ష్ష్ న్ దళవత్ పత్వమేవ భవత్ త్వర్జ్ ప్రాకెెె్బ..... ఆత్మ.....।

## న గిశికి (ను నికి)

మండ్ వళ: - భార్వ స్కూతము (34) బే ట్రకు పూర్వమండున్న విసర్గకు షత్వ ములు నిషేధింప బడినవి కడ. కాని ఈనూత్రము "నిం?" అను పడముయొక్క విసర్గకు అవవాడను చెప్పచున్నది. కాగా "నిం అను పడము కంటె "ట్ర" అని యున్నను విసర్గకు షత్వ నిషేధము లేదు" - అనగ షత్వము సిద్ధిం చును - అని స్కూతకావము. ఉదాహరణ - టెక్ఫైనిం (6-4-18) అను క్రమ పారముయొక్క జటా పాఠమున

్రాశ్బానిర్మి మ్పా శ్బా బ్రాశ్బానికి అని యున్నది. అచట 'న్పాక్బా' అనునది ఉదాహరణ— ఇట్లే

ఆత్మనా వరా న్న్ష్పర్మ్ శోచిషా....(6.4-18) ఆనుస్థలమున నింక్ క్రి.... ఈదాహారణ. ఇది తి9ిఖాషకారుల వివరణ.

పైదికాళరణ కర్తయగు గార్గ్యగోపాలుడి యుదాహారణలనెల్ల తిరస్క రించుచుండెను. అతని మతము ననుసరించి "నిష్పురీష" అను శాఖా స్త రీయమగు వదము చెప్పబడినది. అచట 'ని' అనునది అవగ్రహ యగు టచే 8\_23 నూత్రముచే షత్వము పార్తిప్పించుచుండగ, ధషవతి (8\_33) నూత్రము నిషేధించుచున్నది. కాని దీనికి పున: నిషేధమునపై బ్రస్తుత నూత్రము చెప్పబడినది. గార్గ్య గోపాలున్ మతమున ఈ ప్రాతిశాఖ్య ప్రకృతి పాఠములకే ప\_రైంచడు. అనగ సంహీతా, వడ, క్రమ పాఠములకే ప్రాతిశాఖ్య పరిమితమగును. జటా, ఘన, రధ, మాల మొదలగు వికృతి పాఠములకు ప్రాతిశాఖ్య సూత్రము ప\_రైంచడు. కమక ప్రకృత నూత్రమునకు (8-35) శాఖా నర మందరి ఉదాహరణను చూపిరి.

ఇక సూత9్రమండు నింకి, నింకి అను ద్విరు\_క్తి అధ్యాయ వరినమా ప్రేసి సూచించును. కాగా ఈ ఎనిమిదవ అధ్యాయము ముగిసెను. [35]

> కృష్ణయజార్వేదీయ <u>తైత</u>్తిరీయ ప్రాతిశాళ్యక టైళాష్యరత్నానుసారము చేడులోన నామక సుబ్రహ్మణ్యముచే ట్రాయబడిన " మడిట్రభ " అను ఆంద్ర వివరణమున ఎనిమిదవ అధ్యాయము సమా<u>వ్</u>ము.

စြက္ခုတာသသ 🎖

మిశ9్రమ ప9్రకరణము

ໄ నూ[త్తము∙— ఈష్మర్ఽెఘావచరే అవ్యతే జాజ్జమాయనస్య#

్రీంకాడ్య:- ఉబ్బేదరో వినర్జనీయ: కాణ్మాయనేష్య మతే అంద్రత్ే! తన్మ మాక్కెష్మత్ అమెంజ్మర్ నత్! చక్కు...! వాయు...! కాణ్మామంతున [గహణం వికలాృర్జమ్! అన్యేహం మత్ పెం ఇవత్పరేఒప్ ఉబ్బేన్ వినర్జనీయా అంద్యత్ యాథా— ఆదృళ్ళ...! యే ...! యో....! దాన... " ఏనం చ వికలాృ్థమణే నత్ లక్షణా గైర గతం యేమ పదేమ లుప్యతే తాన్ పదాన్ వజ్యామ ఇత్ వచనం నరళం భవత్!

ఉంపువరో యాస్కాదసాపూపువరం। న ఘోషవాస్ అఘోషం। అసౌ పరో యస్మాత్ న తభో క్రణ తస్మిన్న ఘోషవరే!

ఉండు ప్రాథకం అాయా మహార్లీ లు పృత్తి కాణ్డమాయు నన్య ။ మణి పథ : -

ఈ సూత్రము వినర్గకు లోపమును విధించుచున్నది. ఈ నూ కము లోనికి ఫూర్వాళ్యారుకు (శ్రీలోన్ క్.వ మాత్రమున చెప్పిన "వినర్గన్యం" అను అధికారము ప్రివ్రైంధును. కాగ "ఫ్సర్గ ఈష్మనువరమండు గల్గి, దాని తర్వాత అఘోషవర్జమును కల్గీయున్నచే, ఆచార్య కాండమాయనుని మతమున ఆవినర్గ లోపించును." "కాండమాయనాచాడ్యునిద్ది ఈ మతము"ని మెప్పట్టే అతనికంటె ఇతరులు మేతళ్లిపాయమును కల్గీయున్నారని తెలి యును. ఇక కాండమాయనుని మతమున ఉదాహారంలు —

చతు సైనాం కరోతి.... (+-1 రి) [చతు: సైనామ్] ఇచట వినర్గ కర్వాత నశారము ఊష్మ పర్ణమం. తర్వాతనున్న తకారము అఘాష వర్ణముం. కనుక సంహీతయుందు వినర్గ లోపించెను.

శ్ వాయవస్థో పాయవస్థ.... (1-1-1) [పాముముం స్థ] కాండనూయనున్కింటె భిన్నమగు కారి మతను న ప్రక్రింటె ఉబ్బేచర్లము, దానికంటె ఘాషవర్ణము ఉన్నచే అవిసర్గలోపించను. ఉదాహరంటు.....

1 అద్మక్ష స్వాహా.... (1-7-13) [అర్భక్ష స్వాహా]

2 యే కర్లా న్య్ముష్మ్.... (2-3-1) [.... శర్లా: స్యు:....]

- కి పాఠనూనా స్వయం.... (2-2-8) [హతమానా: స్వయమ్]
- 4 మే బ్రూజాన్యు కి.... (2-2-8) [బ్రూజాణ స్యు క].

పై ఉందాహరణలలో వినర్గకర్వాక నకారము ఊష్మవర్ణము. దాగి తర్వాక నున్న వకార. యకారములు ఘోషవర్ణములు. అయినను సంహీ కలో వినర్గ లోపించినది.

ఉండుపురమునగ ఉండు ైద్దము ను వరముగ గల్గిన ఆనీ అధ్ధము. ఘోష కానీబ్ ఆఘోష యగను. అఘోషపరే ఆనగ అఘోషపరే నత్తి అన్ నత్ స్టుమృధ్ధమును [గహించవలెను.

ాక ఈ సూ త్రాక్స్ కొం విషయమున పై దికాభరణక రై ఈ త్రిభాష్ట్ర కారుని మంచుంగీకరించడు. అతడు కాండమాయునుని స్మరించుట కేవ లము గౌరవార్థమే కాని మంతాంతరమును లేక వికల్పమ ను సూచించుటకు కాదని చెప్పెను. మరియు వికల్పార్థమునే చెప్పుకొనినచో, అడి పూర్వా చార్య మతమునకు వ్యతిరేకమై యుండవలెను. అనగ అఘోష పర్ణము పరముగనున్న చో వినర్గ ఒకరి మతమున తోపించును. కాగ ఇతరు మత మున లోపించదని చెప్పవలెను. అంతియే కాని, విషయా నైరమును (అనగ అఘోష ఉండగ లోపమని ఒకరు చెప్పగ, ఘోష వర్ణముండగ లోవమని ఇతరులు) చెప్పట సరికాదు. లోపిక శాకల్య స్మ (పాణిని కి.మె-19) అను సూత్యమున శాకల్యుని మతమున లోపము. అనగ ఇతరుల మతమున అలోపము అని చెప్పినట్లో ఇచట అలోపమునె చెప్పుకొనవలెను.—అని పై దికా భరణ కర్తియొక్క వాదన.

ఇది సరికాడు. మతా నైరమనగ కేవలము కార్యమందే విశల్పముండ నక్కరలేదు. కొన్ని బోట్ల విషయముందును విశల్పముండవచ్చును. లోపము అఘాచవర్జమున్న బో అగుననీ కొందరనగ, అట్లు కాదు లోపము ఘాషవర్జ మున్న బో కలుగుననీ కొందరనవచ్చు కద. కనుక ఇచట టైశ్రాష్ఠ్య రత్న కారుడు చెప్పినది బాగుండలేదనీ నీరనించుట యు క్రము కాదు. మరియు తి)ఖాష్యరత్న కారుడు ఘాషవర్జము వరముగ నున్న బో విసర్గకు లోపము కల్గుననీ చూపుచు ఇచ్చిన ఉదాహరణలలో, విసర్గ లోపమునకు సాంచ

## စို ခို့ ဝီတာ ြဘဲစီစာစုႏွ

పర్ణము కారణము కాన్చో, ఆ లోపమెట్లు వచ్చెనో పైదికాభరణక\_రై చూప వలెను కద. శాన్ అట్లు చూపలేదు. అచేట లోపమును అశడు కూడ అంగీక రించెను.

🙎 నూ [తము: 🗕 అఘా చపర స్ట్రాన స్థాన మూ ష్మ్మహామ్ ။

မြီးစားရွာႏွို့ မညားရသစ် စီလ်ပ္လွူဂါလာ ညွှဲ့တွေ မာသားရသွဲ့ လ်ကွဲကြလသာရွိမွားဝ ဆုဆစ်။ လာ ၁၈....၊ မာဂျွ ....၊ မာကျွ ....၊ မာဂျွ ....၊ လာ ၁၈....။

అఘాషపరః! తన్య! నహైనమ్! ఉచ్భూజామ్ #

మణిప9భ 🖫

విసర్గకు సస్టాన-ఉచ్చక్వమును ఈ సూత్రము విధించుచున్నది.

అఘోషవరి: అఘోషవర్ణమును పరమందు కల్లిన విసర్ల తన్న ఈ అ యాఘోష వర్ణముయొక్క, ఈ ష్థారం ఈ మ్మయొక్క; సస్థానమ్- సమాన స్థానమును (పొందును). అనగ విసర్గ తర్వాత అఘోషవర్ణమున్న చో, ఆ విసర్గ ఆ అఘోషవర్ణ పర్గీయమగు ఈ ష్మ వర్ణముగ మారును - అని సూ కా?) ర్థము. ఉదాహరణలు ---

- 1 ထား ႓ တားသတြိုနေ... (2-1-2) [ထား၊ တော်သတြိုနေ]
- 2 అగ్నిశ్చేమే.... (4-7-6) [అగ్నిణ చ1....]
- పై చాలూక శృశు.... (4-5-1) [ చూలూ కుః శశః ]
- 4 అగ్ని ప్రేజుకు.... (L-1-10) [అగ్యకు తేః తేఙు]
- ఫ్ య ఇ పౌవ్మనా... (ి-1-3) [యణ పౌవ్మనా ...]

కాగ, 1,5 ఉదాహారణలలో విసర్గ కవర్గీయ, పవర్గీయ ఊష్మలుగ— అనగ, జిహ్ళామాలీయోవధ్మాన్యములుగ మారినది. మిగిలిన వాని యుంచు కృమముగ శ,శ,స వర్ణములుగమారినది [2]

3 సూ∟తము:⊶ నక్షపరః⊓

**త్9రాష్ృ∶\_ နွ**ဆ္ဂ်ီ သီဆုပ္ရွံသိသ**း** ညာင်္သွနီဝါဝ న భజ**త్**၊ တာထား — **మ**న

....! ఈభ....৷ ఘరా....৷ పూర్వ....! ధ్యా....! క్షకారస్య ఆఘోష వత్వా ౖత్పాప్రికి!

న≀ క్షపరః#

మణిప్రభ :\_

పూర్వ స్కూతమున అఘ<sup>ా</sup>ష పర్ణమునకు పూర్పమందున్న వీసర్గకు పస్థానోష్మవ\_త్త్వము చెప్పబడినది కద. ఇక నిపుడి విషయమున గల భిన్నా భి[పాయములను చెప్పాచున్నారు.

'జై' యను వర్ణమువకు ముండన్న విసర్గకు ఈష్మవ క్రైము రాదని నిషేధము చెప్పబడినది. ఇచట వినర్గ తర్వాతనున్న 'క' కారము (క్ — షం జై) అాఘాష వర్ణము కనుక పూర్వ నూత్సముచే ఆ విసర్గకు జీహ్వమూలీ యక్వము (ఈష్మ) [పా ప్రైంచు చుండగ ఈ నూ తముచే నిషేధింపబడినదిం ఈ హాహారణలు —

- మనః డ్జేమే.... (<sup>5</sup>-21)
- 2 ఈభయాతః మాైరృవతి.... (5-1-1)
- 3 ఘనా**ఘన: జో**భణ:.... (4-6-4)
- ొ పూర్వోర్టు ఓయకే.... (3-1-7)

ద్యే: జైమ.... (3-1-7)

 $\lfloor 3 \rfloor$ 

4 నూత9ము: — కపవర్గపరశాృగ్నివేశ్య వాల్మీకో 8 కి 🌡

టైతిళాష్య:- చకారో నిషేధ మాకర్హతి। అగ్నిపేశ్య వాల్మీక్యేం కాఖినో రాచార్యయోర్మతే కివర్గవరిం, వవర్గవరో వా పూర్పవిధిం వా≥ౖవద్యతేం! యం:..... అగ్నిం..... కకారశ్చ వకారశ్చ కేహిం! తయోర్వెస్గా కవవర్గెం! తా పరౌ యస్మాత్సం! తథో కౖం! ఏవం పర ఇతి కిం! మధు.....! మన.....! ఆశు..... యస్పా.....॥

కపకుండను దు. ఆగ్ని మేశ్యవాల్మ్మ్ క్యోకికి

మణి[వభ :--

ఈ స్కూతమందలి చకారము ఫూర్వస్కూతమునుండి నిషేధవాచకమగు

## <u>తైత్తి</u> కీయ ప్రాతిశాఖ్య

"న"—ను ఆన్ఫాదేశము చేయును. అధికార సూత్రమునుండి (4-5) "విశర్జ నీయుం" అనునడి కూడ వచ్చను. కాగ అపుకు "కవవ్గవరం వినర్జనీయం ఆగ్ని వేశ్యవాల్మీక్యోక్మే పూర్ప ిధిం (నస్థా నోష్మ త్ర్యం) న భజతే అని యగును.

కవనర్గ దరికేక, సవర్హా భూ చేషదరికి అని భావము. అనగ కి, ఖం, పి, ఫ ఆను వర్డములు. పీనిని పరమందుకట్టిన విసర్గ తద్వర్గీయోష్మపర్ణము లుగ (జిహ్యామూలీయోకర్మానీయములుగ) మాందని, ఆగ్మి ేశ్య వాల్మీ కోృంకి ఆర్పి పేశ్యని, వాల్మీకీయొక్క అభి పాయము.

ఆగ్ని పేశ్యడు, వాల్మీకి యును వారిరువురు ఋషులు. వారు తైత్తి రీయ నంహితయొక్క భి?్నశాఖా వవ\_రైకులు. అట్టివారి శాఖలందు "విగర్గ కంజె కవర్గీయు, వవగ్గీయను లగు ఆఘ<sup>ా</sup>ష వర్ణములు నృచ్ పూర్వమందు ఎ విశర్గ మార్పు చెందదు."—అని [గహించవలెను.

కాగ ఇతర వర్గీయాఘనాష వర్ణములు వినర్గకంజె పరముగ నున్నచో, ఆ పెనర్గ తర్వర్గీయోష్మవర్ణముగ మారునని వీరును అంగీకరించుచున్నా ర పూర్పవిధి యనగ రెండవ సూత9మున చెప్పిన కార్యము. ఉదాహారణలు—

- 1 యు: కామయోత.... (2-1-2) [యు:၊ కామయోత] సంహీతాపాళమున విశర్ధ జిహ్మామూలీయుముగ మారలేదు.
- 2 యణపావ్మనా.... (2-1-3) [యణపావ్మనా....]
- శి అగ్మిః వశురానీత్....(ఫ్—7—26) [అగ్మిః! వశుঃ....]
- 2, శి ఉదాహారణలలో వినర్గ ఉపర్మానీయముగ మారలేదు.

ఇక చ, ట, త వగ్గీయాఘా ష జర్జములు విశర్ధకంటె పరమగుచో విశర్గ సస్థానీయోష్మగ మారును. ఉదాహరణలు —

- I သံလုံးချွည်းထုံသင့္သည(1-4.14) [သံလုံး၊ ဆံ၊သာလုံး၊ ဆံ၊]
- 2 అగ్నిష్ట్మిక.... [అగ్మిక స్త్రామక]
- 3 మన $\underline{x}$ ခွားကြသ $\dots$  (4-1-1) [మన $oldsymbol{s}$ 1 ခော်ကြသော
- 4 ఆశు శ్మీశానః.... (4\_6\_4) [ఆశుశు శిశానః]
- 5 ထားကို္သား (2-3-2) ြတား၊ ကိုးသစ်.... 7 [4]

# 37*5*

#### ဗာင္ကာ္မလာသာ 9 ကာုေနသာ 5

5్ నూ త9్నుు :— ఈష్మర ఏమైకేషామాచారా, జామ్။

\*, t-

్తిఖాష్య :.... ఏకేషామాచార్యాణాం మత ఊప్పవర ఏవ విసర్జనీయు ప్రార్థవిధిం వరజతే! యథా.... ఆత.....! ఏవకారేణ కింః మన.....! యంగ్రాం........

ఉంపృవరే, ఏపు ఏకేషామ్, ఆచారా,ృథామ్**n** మంద్<sub>ర</sub>భ :--

ఈ సూత్రము మరియొక మతాంతర భావమును చెప్పచున్నది. ఈ స్టూతములో k కి "న" అనునది పూర్వ స్టూతము  $(3)_{\ell}$  నుండి అనుపృత్తి వచ్చును. కాగ

ఏకేషామాచార్యాణాం (మందే) = కొందరు (భిన్న శాళా వ)వర్రకులగు) ఋషుల మతమున, విసర్గకంజె, ఈష్మ్మరే ఏవ= ఈష్మ్మర్లము పరమగు నపుడు మాత్రమే, న=ఆ విసర్గ సవర్గీయాప్మ్మర్లముగ మారద $\pmb{n}$  సూ=తార్థము. ఉదాహారణ =

- 1 🕳 শ্ৰঃ বিভাকঃ (4\_নি\_4) [ఆশ্চঃ। বিভাকঃ।]
- ఓ యఃనోమం వమితి.... (ఓ-శ- ి) [యః! నోమం]

ఇచేట విన<sub>్గ</sub>క బెశకార, సకారఘులున**్నవి.** కను<mark>క వినర్గలో మార్పు</mark> రాదు.

స్కూతమున "ఏని" అని చెప్పటచే, ఈష్మవర్ణములకంటె భిన్నమగు అఘోష వర్ణములు విశర్గకు వరముగ నున్నచో ఆ విశర్గ శస్థానీయోష్మగ మారును. ఉదా: —

- 1 သာလုံးရှု သားဝှေဆရွာ... (I 4 14) [သာလုံး၊ မ
- 2 మన $_{\tilde{N}}$ త్వాయ.... (4-1-1) [మన $^{11}$ 81 తత్వాయ]
- 3 ထား ၌ နာႀကီးန.... (2\_1-2) [ထား၊ နေႀကီးန].

సైదికాభరణకర్త ఈ నూడ్రమ ను ఇంకొక విధముగ వివరించెను. అతని వ్యాఖ్యననుసరించి— "వినర్గంటె ఉప్ప వర్ణములు వరముగ నున్ననే ఆ వినర్గ శ్రత్వాప్ప వర్ణముగ మారును". అనగ ఊష్మకంటె భిన్నమగు

## తై**త్త్రి**రు ప్రాతిశాఖ్య

ఆాఘాషవర్ణము వరముగ నున్నను ఆ విసర్గకు సస్టానీయోాష్మవర్సము రాదు. ఇద్ టెశాష్ట్రత్కాళారుని వ్యాఖ్యకు పూర్తిగ భిన్నముగ నున్న ది "శేమాం చిదాచారాం, దాం మతే ఉండ్మజేశ్రవ పరశం విసర్జనీయ స్త్రమ్మ మూష్మాబం యాంశిం తేన "ఏవశృద్ధం శునం ను ఫాలాం; అనవగా ' కురుతే" ఇత్యాదొ ఉంటామైదీశో న భవకం" అని వైదికాభరణము.

డిని తర్వాత చెప్పిన స్కూతమును— "న ప్లాక్షిప్లా<sub>కొ</sub>యణయోం?" అను దానిని దీనికి వృత్ధిరేశముగ నున్నట్లు వ్యాఖ్యానించెను.

పై దికాభరణు**ని మత**ములో కేవ **నూ**\_తము (ఊష్మర ....) <sup>2</sup> వ నూ\_తమునకే అవవాద. ఈ 6వ నూ\_తము అశ్వవ సూత<sup>9</sup>మునకు మరల అవవాద. వినికిని 4\_వ సూ\_తమునకు స౦బ**ం**థము లేదు.

**కాగ వి**సర్గకు సస్థానీయోష్మవక్వము కల్లుటకు మూడభ్మిపాయములు చెవ్పబడినవి. అందు వ9ధానముగ—

- 1 వినర్గకంజె అఘాషవర్ణమున్న చాలును. ఇక రొండవ యభ్∤హాయము.
- 2 మీసర్గ కంటె కపర్గీయ, ప్రవర్గీయ భిన్నములగు అఘోష వర్ణములు మాత్రమే ఉండవలెను.
- 3 వినర్గకంటె ఈష్మన్నములగు ఆఘోషవర్లములే యుండవలెను. ఇంకనిపుడు ఇంకొంక మతాంతరమును చెప్పాచున్నారు. [5]

6 ကားနုနည်း ဆည္သည္ဆည္သည္သတ္သော အသား။

ုမြီးစားဆံ္ႏွ ေ နေဆင္က်ဆံု ေ ေဆာ္ရွိဆံုရွိေတြ ေ ဆိုင္တြင္း ဆိုင္တြင္း သိုင္း သိုင္သည့္သည့္သည့္သည့္သည့္ သိုင္း သိုင္သည့္သည့္ သိုင္း သိုင္း သိုင္း သိုင္း သိုင္း သိုင္း သိုင္း သိုင္း

కవవర్గాది సూ**్తత్సి**యమనిష్టమ్။

ನ, ಫ್ಲಾಹ್ಜಿ ಫ್ಲಾಹ್ಷ್ಯಾಯ್ಡ್ಯ್ಯ್ಟ್

మణిప9భ:--

ప్లాక్ష్, ప్లాజ్యణడు – ప్రిరంపురును తైత్తిరియ నంహిత యొక్క భిన్నశాఖా వృవ్వకులు. కాదేన్ కృష్ణయజార్వేదీయు భిన్నశాఖా ప<sup>9</sup>వ**్**కటలు.

#### ဗာတ္စ္မွတ္လည္သား မိ ဆာုမွန္သား မိ

పేరి మతమును ఇపుడు వివరించుడున్నారు. ౖత్రాష్యరక్నకారుల మతము నూనరించి, ప్లాడ్ ప్లాజాయణులు పూర్వ్రేక్త నూ ౖతర్వనుమును కూడ తమ మతముగ నంగీకరించుడున్నారు. కాగ పేరి మతమున,— "వినర్గ కంటె వరముగ కవర్గీయ, ఇవర్గీయ, అఘాష వర్ణములున్నను, ఈష్మ నర్జము అంఖ్నను, అవినర్గకు సస్థానీయోష్మనర్జము ౖహె ప్రించడు." అవగ చ,ట, ఈ వర్గీయా ఘాషలున్ననే పూర్వమందున్న వినర్గకు సస్థానీయోష్మవత్వము వచ్చును. ఉదాహరంజలు పూర్వ సూత్శములందివ్మండినవె.

- om: Fమయోత,...
- ೭ ಯಃ ಶಾವ್ಮನಾ....
- 3 ఆశుఃశిశాను∗....

ఇవి కననర్గీయు, ఊష్మవరక్వములకుదాహరణలు. ఇక మిగిలిన అపెంాష నర్జమంలు వరముగ నున్నచో ఉదాహరణలు—

- 1 နည္း နွဴော္ခႏွတ္း... (4-5-9) [နည္း၊ နွဴော္ခႏွတ္း]
- ౭ి అంగ్నకృమ్.... (4-7-6) [అంగ్ని:1 చ1

ఇంతవరకు [తిభాష్కరత్పకారుని వ్యాఖ్యానుసొరము ఈ న్యూతము వివరింవబడినది. మాహిషేయ వ్యాఖ్యయు నిజ్లే యున్నది. కాని పైదికా భరణకారుడు— ప్లాడ్ ప్లాజ్ఞాయుజయోర్మతే ఈష్మవరో వినర్జనీయ ఈష్మాణం న యాతి: కింతు [వథమ ద్వితీయ నర ఏవ! నేదం న్యూత్ తయమిష్టమ్!!— అని చెప్పెను. దీనిని బట్టి ఈష్మ వర్ణమును పరమందు గల్గిన వినర్గకు ఈష్మత్వము రాదు.

మొత్తముపై [తిఖాష్యరత్న్ కారుని మతానుసౌరము, విసర్గకు సస్థా నీయాప్మవత్వము కల్లు విషయముశ నాల్లు ఖిన్నా ఖి<sub>ట్</sub>పాయము అన్న ట్లు బెవృఖడెను.

- 1 విసర్గకు అఘాషవర్ణము పరముగనున్నబో ఉప్పత్వం వచ్చును.
- 2 కవర్గ, పవర్గలకంటె ఖిన్నమంగు అఘొషలున్ననే ఉచ్మక్వం వచ్చును.
- 3 ఈ స్మానర్ల ములు కంటె భిన్న మగు వర్ణములు మాత్రమే పరముగనున్న చే ఈ స్మేత్యం పచ్చును.

## ತ್ತಾತ್ತಿರಿಯ <sub>(</sub>ಪ್ಹಾಕ್ಷ್ಯಾ

4 కవర్గ, చవర్గ, ఊష్మలకంటె ఖిన్నమగు అఘోషవర్ణములు వరముగ నున్ననే ఊష్మక్వం వచ్చును.

చివరగ మొ<u>త</u>ము ముప్పు**రు భాష**్యకారులును, 4, 5, 6 ఈ మూడు నూట్రములను తిరస్కరించిరి.

ఇంతటితో వివర్గకు సంబంధించిన విషయమును పూ\_రైచేసి ఇప్పడిం కొకవిషయమను చెప్పచున్నారు. [6]

7 నూత9ము:- ఓకారమః నీర్వ్ఒకారపరః∎

్తిళాష్య :— "అంక" నర్వో వినర్జన్నుకు ఓత్వం భజతేఒకారవరం! అంకనర్వ ఇంత్వకారేణ నహిత్యర్థం! ్పే....! నం....! నో....! అంకవర్మ ఇత్ కింగా నమిద్ధో అం జన్నీత్ న నీడ్దేశ్! కింతు వర్జన్య వికారలో పౌ.... (1—56) ఇత్ వినర్జ నీయు మాత9న్య స్యాదోత్వమ్! తత ఓకారొకార పరం! (10—7) ఇత్యాకారే శృశే, ఔకార ఆవమ్ (9—15) అంత్యావారేశం! తధా నత్ సమిద్ధావజ్జాన్నితి స్యాత్! యద్వా "న్వరపరో యకారమ్" (9—10) ఇత్ యత్వం భవత్! తన్మింశృ "అపినేతే త్వవర్జపూర్పో యవకారౌ" (10—10) ఇత్ యకారే అఫ్హేని, తి చిరశృ వరశృ" (10—25) ఇత్ కార్యా నైనా ఒకా నీడ్డింక నమిద్ద అఖ్యానినితి స్యాత్! తన్మాభూదిత్ "అంకనర్య" ఇత్యం క్రేమ్!!

ఓ్రారమ్≀ అంది నర్నది. అంకారవరం∷ి

మణి[పథ :--

ఇంతవరకు చెప్పిన విధులు కేవలవినర్గకే చెల్లును. కానీ ఇప్రడి నూ కమున, దిని తర్వాత సూత్రిమున చెప్పిన విషయము విసర్గకు ఆ విసర్గకు పూర్వమందుండెడి 'అ'కారమునకు కూడ వ\_రైంచును.

ఆారవరః అారమును (ౖహన్హమును) పరమందు గల్లీన, ఆః సర్వః =(హం)్స్ప) అార వినర్గలు, ఓారం - ఓారయును (భజతే - బెండును.) అనగ— "వినర్గకు పూర్వమందు, పరమందును ౖహస్వ అారమున్హహ్, పూర్వమందున్న ఆారముతో కూడిన యీ వినర్గకు (ఈ రెండింటి స్థానమున) ఓారము ఏకాదేశముగ వచ్చునని - సూ ౖతార్థము. ఉదాహరణలు —

- 1 [ిద్ధ్ ఆగ్మ్ (4-6-5) [ ిద్ధణ కాగ్మ్]
- 2 నమిద్దో అఞ్జన్ (5\_1 11) [నమిద్ద్రః అఞ్జన్]
- 3 ກີບູນ**ລໍ**ຣົ.. (2-1-2) [ສ໌ຍ ອນ9**ລໍຣົ**].

ఈ మా త్రము "రేళమేతేషు" (8-6); "అథన్వర వరో  $\,$  యశారమ్" (9-10) అను మా తముల కపవాదము.

సూత్రమునందు "అంగనర్వం" (పూర్పమందున్న అంకారముతో సహా ఓసర్గ) అని స్పష్టముగ చెప్పట అవసరము. అట్ల చెప్పనిచో, "వర్ణస్య వివారలోపా" (1-56) అను సూత్రముచే కేవలము విసర్గకు మాత్రమే ఓకార మాదేశము గవచ్చును. అట్లగుచో అంకారముకంటె పరముగనున్న ఓకారము ఔకారమగును (10-7). కాగ ఔకార ఆపమ్ (0-15) అను సూత్రముచే ఆవాదేశము. అస్థితలో "అథన్వరవరో యకారమ్" (9-10) అను సూత్ర ముచే యత్వం వికల్పంగ మాత్రించను. ఈ రకంగ ఇంకను (10-19), (10-25) సూత్రములు ప్రవత్తించగ "సమిద్ధ అంజ్ఞన్" అను దుష్టరూపమేర్ప డును. కనుక ఈ స్థితిని పారించుటకై సూత్సమున "అంకార విసర్గల స్థాన మున" ఓకారమేకాదేశముగ అని స్పష్టముగ చెప్పెను.

8 సూ తము: — ఘాషవత్పరశృ

్థిళాష్య :— చకార ఓకారముశుధ్య చానా్వదిశతి≀ ఈ సరోవ్త ఘోష పత్పర జ్త్వం థజతి! యభా—— మానో….. నను బ్ధౌ నమానే పృథకృ రంజమనర్థక మిత్ చేత్ ఈ త్ర నూం∟తే "తు" శబ్ద్ఖా ఖ్యానేన నృష్టీకరిష్యత అత్తి వరిహారః⊪

ఘా**షవత్స**రః, చ#

သေး**ရီ[**ဆံဆုံး 🖫

సూ త్రమందల్లి "చ"కారము పూర్వనూ త్రమునుండి "ఓకారమ్, అన్న ర్వశి" అను రెండు పదములను ఈ సూ త్రములోనికి అన్వాదేశము చేయును. కాగ—— "అకారమును పూర్వమందు కల్గిన వినర్గకంజె ఘోష వర్ణము పర ముగ నున్నచో, ఆ అకార వినర్గల స్థానమున ఓకారమేకాదేశముగ పద్భను— అని సూ కా?ర్డము. ఉదాహరణ — 126

## ತ್ತ ತ್ತಿ ಕಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

మానో మి(త్ పరుణః.... (4-6\_8) [మానః మి(తః పరుణః]

అయితే ఒక చిన్న సందేహము. 7;8 నూ తములలో చెప్పిన విధి యొక్కటియొకడ, ఈ రెండింటినీ కలిపి ఒకే స్కూతముగ ఏల చెప్పలేదు. నిజమే. రాని 🗢 త్రర స్కూతములోనికి కేవలము "ఘోషవత్సరి?" అనునది ్లు మార్థమ్ ఆనువృత్తి రావలేను. ఈ విషయమునా స్కాతవ్యాఖ్యలో వివ రెంవబడినది అని ఖాష్యకారులు చెప్పిరి.

9 నూ త్రము: — అనర్జపూర్వైస్తులుప్యతే။

త్రిఖాడ్య : – అవర్లపూర్వో ఘోషవత్పరస్తు వినర్జనీయో అప్యతే! (హాస్వ ఘార్వన్య ఓకార ఏమ్ దీర్ఘ ఘార్వన్య, ప్లకాహార్వన్య చ లోవింగ్ యథా — దేవా..... విచి..... ఓకారమన్సర్వ్ 2కారవరః (9-7) ఇత్యకార పరత్వం ట్వతృక్షం ఈ శబైన నీప\_రృ ఆనుమానికం ఘాషపతృ**ర**శ్వం పరిగృహ్యతి సాంనిధ్యాత్: ఆస్యా అనుపర్తనమేవాఒభీష్ణమౖతేతి పూర్వనూౖతడ్వయస్య వృథక్కరణ్మ్!

# అవర్లపూర్వేః! తు౹లుప్యతే‼

మణిప్పభ :-

ఈ స్కూతమందలి "తు" శబ్దము పూర్వ స్కూతమునుండి "ఘోషవ తృరః" అనుదానినన్వాడేశము చేయును. అధికార స్కాతబలముచే "విసర్జ న్యులా అనునద్యా సూత్తమున కూడ వ**్రించును.** కాగ ఆతర్హమును పూర్వమందును, ఘాషవ క్షగు వర్ణమును పరముందును కల్గిన వినర్గ తోపిం చును" – అని స్కూర్హమ్మ్ అని పూర్వస్కుతకుండు (7) చెప్పటచే అంద్ హాన్య ఆకారమని తెలియును. కనుక ఈ నూ తమందు ఆకారమనగ దీర్ఘ, హ్లాశాకరములనే గ9హించవలెను. ఉదాహారణలు—

- దేవా గాతువ్దిం: (I−1−13) [దేవా: గాతువ్ద:]
- విచిత్య సోమాకి న.... (6-1-9) [సోమా381 న]

సూత్సమందరి తుశబ్ధము ్వత్యక్షమగు "ఆకారపరిక" అనుదానిని బారించ్; ఆనుమానికమగు "ఘాషవతృర్హి ఆను**దానిని మా**[తము పూర్ప మాక్రము (8) నుండి అన్నా దేశము చేయును. అందుకొరకే 7, 8 మాత్రము అను పేర్వేరుగ చెప్పిరి.

10 సూత9్ము :- అథ స్వరపరో యకారమ్။

్తిళాష్య... అథకబ్స్ 2ధికారార్థు, స్వరిం పరిం య స్మాదనా న్వరవరిం। ఇత ఉ తైరం యమచ్యతే స్వరవరి ఇత్యేవం త తన్నమ్ త్రేత్యేన, అధికృతం వేది తవ మ్, సాన్ని ధ్యాదవర్ధపూర్వ ఇతి లభ్యతే! స్వరవరో విసర్జనీయుం అవర్జపూర్వ్ యకారమాపద్యతే! యథా — ఆప....! తా....! అన్నా....! న్వరపర ఇతి కిమ్మ్ ఆహో....! అపర్జపూర్వ ఇతి కిమ్మ్ అగ్ని....!

#### ဗာတ/ ကွေ့ဝသံဝ) တော္ဝည်း။

మణి[పభ:-

ఈ సూ తమందలి అధకబ్దము అధికార వాచకము. అనగ చెప్పటోపు సూత్సములందు "న్వరవరక" అని అనువృ్త్తమగును. ఈ స్వరవరక్వము చెప్పటోపు కార్యమునకు నిమ్మిత్తమగును. ఈ సూత్సములోనికి సాన్నిధ్య బలముచే "అవర్డపూర్వక" అనియు: అధికారనూత్సము (8-5) నుండి "విసర్డ నీయుక" అనునదియు అనువృ్త్తములగును. కాగ— "అపర్డమును పూర్వ మందుకల్గిన ఓనర్గకంటె స్వరము (ఆచ్చు) వరముగనున్న చో, అ విసర్గకు యకారమాదేశముగ వచ్చును—" అని నూడ్ కార్థము. ఇచట స్వర శబ్దము అచ్చును చెప్పను. పరమందు అపర్దమున్న చో జరుగు కార్యము సూత్సము—7 నందు చెప్పబడినది.

ఉదాహరణలు —

l ఆవ ఉండను జీవసీ....(1-2-1) [అవః ఉండనుౖ— అవయ్ ఉండనుౖ ఆవ ఉండనుౖ]

ఇచట యకారము ప<u>జ్యమాణముగు "అవర్</u>లపూరౌన్న యవకారౌ" (10-19) అను **సూ, శమ**చే లోపించగ అవ ఉందను అని ఆయెను.

2 తా అబు9వన్ (2—3—5) [తాం: ఆటుపన్— తాయ్ ఆటువన్ తా అటువన్]

3 అన్వారళా⊋3 ఇతి (6.3−8) [ఆన్వారళావ్రిః౹ ఇతి౹]

## මු <u>මී</u> රීරෝ ු බිංම හැ

నూ తమున స్వరపరత్వమంగ్ లేన్ట్ 'ఆహో వరుజన్య' ఆను రూపము సిద్ధించదు. అగ్లో 'అవర్జపూర్డ'కమన్ చెప్పుటచే "అగ్ని రేకాడ్ల రేడా" అను రూపము సిద్ధించినది.

ఈ స్వాతముతో విజర్గకు పంటంధించిన కార్యములు సమా ప్రేములై నవి. ఎన్మిబిదియవ అధ్యాయిమను ఐదవ సూత్రముచే చెప్పట**డిన "అ**థ విజర్ధనీయం?" ఆను ఆధికారము ముగిచెను. ఇకనిపుడు వేరు విషయము ్షన్తావించబడును.

11 సూత9ము :؎ ఏశారోఽయమ్⊪

్తిభాష్య:\_ విస్పష్ట్లో విసర్జనీయు: ఇండమిదానీ ముచ్యతే! స్వరవర: పదా\_న్త ఏశారో≥యమిత్తి విశారమాపద్యతే‼ ఇమ... ! త... ∥

#### ವಿಕ್ರಃ ಅಯಮ್**ಗ**

మడివ)భ :-

ఈ స్కూతములోనికి స్వరపరి ఆనువది అధికార నూత్సము నుండి (9\_18) లభించును. కాగ— "స్వరమును పరమందుకల్లిన పూర్వ పద్వాన్త మందరి ఏకారము "అయ్" అను వికారమును పొందును. లేదా ఏకారము నకు "ఆయో" అనునది అదేశముగ పచ్చును.

ఉదాహారణ: ఇమ ఏవాడసై.... (2-4-11) [ఇమే ఏవ— ఇమయ్ ఏవ —ఇమ ఏవ....]

ఇంచట 10-19 నూ త్రమంచే యకారము లోపి౦ంచును. కాగ ఇమ ఏద అంగీ అంగును.

2 **క** ఏనం థ్మజ్య\_స్థ్ (2-4-10) [తే ఏనమ్— కయ్ ఏనమ్— క ఏనమ్ [11]

12 నూౖతము :\_ ఓకారో ఒవఓ్∥

్తిఖాష్య∹— స్వరపరం వధా నై ఓకారో ≥ వమ్తి విశారమా పడ్యత్∣ యధా — విష్పెపిందమ్∥

#### ఓరారః! అవమ్∥

మణిప9భ :--

పదా\_న్తమగు ఓకారముక౦జె అచ్చు వరముగ నున్నచో, ఆ ఓకారము "ఆప్"గ మారును. :ఉదాహారణ —

> విష్ణ వేహ్లీదమ్.... (2\_4\_12). విష్ణా వీహి ఇదమ్ — విష్ణప్ ఏహీ ఇదమ్ — విష్ణపేహీదమ్! [127]

13 సూత్రము: .. నాకారవరౌ॥

్తిళాష్క్ - ద్వివచన సామర్జ్స్ [గహీకాపేకారొకారో అకారవరో పూర్పవిధిం ని పాప్పు ఈ: యథా— మా….! సం….! తే….! ఇక్కాదాపేకారోం యమ్ (శి-11); అవ్యతే త్వకార ఏకారొకార పూర్వ: (11-1); ఇతి నూ త్ర ద్వయం వి}న\_క్షమ్! త[కాఒపీ పూర్వక్స్పాలం యత్వవిధిం నిషేడ్డు మయ మాధమృ: ఆకారః వరో యాళ్యం కావకారవరౌ॥

#### ను అంకారపరౌ గ

మణిప్పథ :\_

స్కూతమందలి "అకాధపరొ" అను ద్వివచిన సామర్థ్యముచే పూర్వ మా[తములందు కార్యభాక్కులుగ చెప్పబడిన ఏకార, ఓకారములు గ9హించ బడును. కాగ "అకారమును వరమందు శల్లిన వదా నమందలి ఏకారము, లేదా ఓకారము [కమముగ అయ్; లేక అవ్గ మార్పు పొందడు" అని సూ కార్థము. అనగ అఏకారొకారములు అట్లే యుండును.

#### ఉాదామారణ —

- l మా**కే అ**స్యామ్ (1\_6\_1?)
- 2 సమిద్ధో అక్టాన్ (5-1-11)
- శే ఉంబు9వన్ (2-5-1).

పూర్వ నూ క్రములందు "అచ్చు పరమైనచో" అని చెప్పటచే పై యుదాహరణలందు ఏకార, ఓకార స్థానములందు అయ్, అప్లు టైపస్క్రమగు చుండగ ఈ స్కూతముచే నిషేధము చెప్పబడినది. ఇప్పడిచట్ ఈ నిషేధ మును చెప్పనిచ్ పదకొండవ అధ్యాయమున చెప్పిన సూత్స్ము "ఏకార ఓకారములకంటె పరమగు అకారము లోపించును" (.1\_1). అనునది ఈ పూర్వ స్కూతములకంటె (!1, 12) పరము కనుక, అది ఈ సూత్సముల కంటె బలహీనమగును. కనుక ఈ 11, 12 సూత్సములే "శ్రత పూర్వం పూర్వం ప్రభమమ్" (5\_3) అను నూత్సముచే ప్రవ్రించగ, అ  $11_{-1}$  ప్రస్తార్థమగును. కనుక ఆ సూత్సమునకు ( $11_{-1}$ ) సౌద్ధకృమును కూర్పుటెక్తై ఇచట నీ నిషేధ సూత్సము చెప్పబడినది.

14 నూత9ము:- ఐశార ఆయమ్ #

్తిళాపు:— న్వరపరిశ పూడా\_స్త ఐకార ఆయం వికార మాపడృ కే యాభా— ఆసా…... (7-5-1).

စ္ခုပ္၊ မတာသြာ။

သမီု့ သုံ 🐛

పూర్వపదా\_స్థమందున్న ఐకారముకంటె స్వరము వరముగనున్నచే ఆ ఐకారము "ఆయ్" గమార్పు చెందును. ఉదాహారణ —

ఆసామాహై ఏవ — ఆసామహాయ్ ఏవ — ఆసామహాఏవ ఇచట యకా రమునకు 10\_19 నూ కముచే లోవము వచ్చినది. [14]

15 నూ త్రము: \_ ఔశార ఆఫమ్ు

త్రిఖాష్య !-- ఔకారం వదా\_ను న్వరవర **"ఆప**మ్" విశారమాపడ్యతే! యధా—— అహా అనదరా.... ఆ (ఫ్-ర్-1).

ఔశార్య ఆవమ్య

మణిప9భ :→

హారాకా నానుందున్న ఔశాధముకంటె స్వరము పరముగ నున్నచ్,

#### అధ్యాయము రి స్మాతము 17

ఈదాహరణ:

ఆహౌ అనద**రా... ఆహాప్ అనదరా... ఆహా అనదరా** ఇచట వరారము 10-19 నూ త్రముచే లోపి**ంచిన**ది. [15]

16 నూత్రము: \_ ఉద్రోటప్పక్క బ్రక్ఫత్యా పద్రోట్ నై బ్ త్రాష్ట్ అప్పక్ష సంజ్ఞక ఉద్రో స్వధవరికి బ్రాక్ష్మి జ్ఞమి కృత్ భవత్త్యర్థికి ఉద్ర స్వరయోర్ ప్రాక్ష్మి భవత్తి యాయా — స....! ఆడ్రి....! అప్పక్షణి కేరా స్వ.....! ఉద్రో ఇత్తి కిరా భేజే.....!

ఉంဗారః၊ မှားသွေ နွေး၊ ညျန္ဌေခာက္က ဆန္ဒာဝံ၊ မွေး လွှင့်။

మండ్షిపభ:--

ఈ స్మూతములోనికి పడవ నూత్సము నుండి (8-18) "స్వరవరం" తమనద ప్రస్థమగును. అప్పక్షమపగనేమో 1-54వ మాత్సమున ్రిపథ నంజ్ఞ కల్లిన ఏకాక్షరమాని చెప్పబడిపది. కాగ "అప్పక్షమగు ఉకారము కంటె న్వరము పరమైనచో అచట ప్రకృతి ఖావేమే యుండును. మరియు అ ఉకార, స్వరములకు మధ్యగ వకారమాగమముగ వచ్చును"— అని సూత్సార్థము. ఉదాహరణలు —

l స ఉదేక వరశ వార్తికు.... (4\_3\_3) [ప: ఉ ఏకవరశఒన రైని:] 2 ఆడన్ఫ్యేహబన్య మనుషాయ్టి (१-३-७) [అద నై ఉ ఏపు....]

సూ తమున "అప్పక్తమగు" అను విశేషణములేగిటో, "ప్పవత్యాయ దేవ" (స్-ప్-4) [ను అవత్యాయ] అను స్థలమున ప్రకృత్తి శావము, వరా రాగమము ప్రస్త్రమ్లులగును. కనుక వీనిని వారించుట్రైక్లై "అప్పక్రమగు ఉద్యమ"ని చెప్పబడెను.

్దర్ృతిఖాదము అవృ క్రమగు ఉదారమునకే చెల్లునుగాని అవృ క్రము లగు ఇతర వర్ణములకు వ రైంచడు. భజైఒహ్— భజై అ ఇహి. [18]

17 సూత9్ము :\_ గ్రాత్రాహ్మత్యా చేశాతకి ။

నాఒఒమ్న్తి! ప9ికృత్యాఒవస్థానం వరారశ్వ నభవత్త్యర్థిం! తద్....! తస్మా....! ఇవర్లోకారౌ యవకారమ్ (10-15) ఇతి దశమ్ఒన్య విధిర్వక్యతే! తత్తాస్మాత్సా పాఠశత్తికిం? తత్...! తస్మా....!

ను తత్. తనాృత్: సా౦హీతః ఖ

మణిప్రభ :-

పూర్ప సూ తము నుండి అన్న క్రింక్, స్వరపరింక, ఉదారిం అనునివి ఈ సూ తములోనికి వచ్చును. పూర్ప సూ తముందు చెప్పిన "పకృత్యా వరా రోడ్ నైరే" అను దార్యమునకు ఈ సూ తము నిష్థము చెప్పుచున్నది. పంపాతా పాఠమునందు, అప్పక్తమగు ఉదారమునకు పూర్పమందు "తక్," లేక "తస్మాత్" అను వదమున్న చో, పరమందు స్వరమున్నను, ఆ ఉదారము నకు [పకృత్తి ఖావముండదు. మరియు పరారాగమము కూడ ఉండదు. — అని సూ క్రఖావము. అనగ పూర్ప సూ కృము క్రమాది పాఠములందును, సంహీతా పాఠములో అప్పక్త ఉదారమునకు పూర్పమందు తక్ అని కాని, తస్మాత్ అనిగాని లేనపుడే [వవ క్రించును. ప్రమ్మత సూత్సమున కుదా హారణలు —

- కద్వాహురుక్సృజ్యమ్.... (7-5-7).
   కథ్ ఈ ఆహు:.... కదు ఆహు:.... కద్వాహు:....
- 2 తస్మాద్వాశ్యమ్.... (6-1-I1). తస్మాత్ + ఆశ్యమ్... తస్మాదు ఆశ్యమ్... తస్మాద్వాశ్యమ్.

అచట ఉందార ఆధారములకు నంచి 10\_15వ స్కూతముచే విధించ బడినడి. సాంహితమనగ "సంహీతాపాఠము నందున్న" అని భావము. సాంహితు అని చెప్పటచే ఈ నూ తము క్రమపాఠమున ప్రవ\_రించడు. అచట పూర్వ సూత9ముననునరించియే మార్పులు జరుగును. [17]

18 సూత9ము:- ౖహస్వహర్వ్ జరారో ద్వ్పర్హమ్ జ

မြီးတားဆႏွႏႈ— స్వరాఫూర్ప్ జకారః పదా నైవ\_ర్తి తూన్పాఫూర్ప్ ద్వపర్ణం భజతే၊ యథా— నృజ్జ్….. తం….။ ုహస్వాఫూర్పై ఇత్ కిం? పరా…..။ స్వరపర ఇత్తి కిమ్: నద్ప....! [పత్ప....! [హస్వహర్యో యస్మాదస్కా [హ్రాన్హ్మ హూర్వঃ! ద్వయోధ్వర్హ్హహిక సమాహారః ద్వివర్హమ్మ్!

హ9్నపూర్వింగి జరారం: ద్వివర్లమ్ 🛚

మణిప్రభ 🏗

ఈ సూత్రములో నికి "స్వరవరం అనునది అధికార సూత్రిము నుండి పచ్చును. హ్రిస్వహార్వమనుటచే పూర్వమందును స్వరమే యుండవలెను. కాగ— "వదా స్థమందలి జకారమునకు పూర్వమందు, పరమందును అచ్చు యున్న చో, ఆ జకారమునకు ద్వీత్వము పచ్చును— అని సూతానిర్థము.

ఉదాహరణ 🚤

1 శృజ్జన్మిం.... (5-5-3) [న్యజ్లార్మికె]

2 ထန္းနွာျွန္း.... (8-1-3) [ထန္းေဆြးေဆာင္း]

" హైన్యమును పూర్వమందుకల్లిని" అని చెప్పటచే "పరాజ్ ఆ ప\_రైతే" (శే-ి-కి) అనుచోట జకారమునకు దృశ్యము వారింద్రబడినటి.

"స్వరము పరమందున్న బో" అని చెప్పటచే "సరృజ్ క్ సమామైక స్యాక్ (2–2–8) అనుబోట జకారమునకు ద్విత్వము నిషేధించబడెను. నదృజ్ సమానైక అనుబోట జకారమునకు పూర్వమందు బ్రాస్వమున్నను, వర మందు పాల్లు యుండుటచే జకారమునకు ద్విత్వము రాలేదు. కాని సహాత్రము 5–32; 14–12 స్వాతములచే జకారము తర్వాత కకారము లేక ఖకారము పచ్చును. కనుకనె బ్రత్యజ్ క్ (ఖ్) షడ్హాక....(7–4–2) ఆని సిద్ధించును.

19 సూత్రము:- నకారశృ

[త్ఖాష్య్.— చకారు పూర్వ న్మ్మిత్తం ద్విత్వం చాన్పాటిశత్! హ**్రస్పపూర్వో** నూరో ద్వినర్హం భజతే స్పరవరు: గౌర్....! ఆల్లు....! ఏప**ం వ**ర **భత్ కిం:** నిర....! ఓమ....။ ఏపం పూర్వ ఇత్ కిం: యా....! విద్వా....!

నకారః∣ చ⊯

మణిప్పభ :-

ఈ నూడ్రమందలి చకారము పూర్వ నూత్సమున చెప్పబడిన నిమిత్త

#### ತ್ರತ್ತಿಕೆಯ ಪ್ರಾತಿಕ್ಕಾ

ములను, డ్విక్నమును ఈ నూ తములోనికి అన్వాడేశము చేయును. కాగ \* హాష్మమును పూర్వమందు కల్లిన పదా స్త్ర నకారము తర్వాత న్వర పర్ణ మున్నచో, ఆ నకారమునకు పంపాతయందు ద్విత్వము పచ్చును"— అని మూ కార్డము.

ఉదాహరణలు: 1 నిర్వపన్ని న్ద్రార్తియ.... (2-4-2) [నిర్వపన్ ఇన్ద్రార్తియ] 2 అబ్బవన్ప్పథ్నమ్క్.... (1-5-1) [అబ్బవన్ బుధ్నవక్]

వకారము తర్వాత వ్వరము వరమై యుండవలెనని చెప్పటచే నిర్వ పన్యా స్కేవ పురస్పాత్.... (2-4-1) [నిర్వబస్ యూని ఏప....] — అను స్టల మున వకారముపకు ద్విత్వము వారింపబడినది. ఇట్లే ఓమన్వతీ తేఒస్మిస్.... (2-6-8) [ఓమస్ వశీతే అస్మిస్] అను స్టలమున కూడ నకారమునకు ద్విత్వము వారింపబడినది.

నకారమునకు పూర్వమందు హన్మముండవలెనని చెప్పటచే "యా నగ్నయొఒన్వతప్పన్న" (3-2-8) [యాస్ అగ్నయ $_1$ ]— అను స్థలమున "యాస్" వదా న్రమందలి వకారము దీర్హ మును పూర్వమందు కల్లియుండు టిచే ద్విర్భావము నొందలేదు. కనుక ఇడ్డి ప్రయోజనముల నపేడించియే న్యూతమున "హ్రాన్పపూర్వమగు, స్వరవరమగు" అను విశేష నిమిత్తమాలు చెప్పబడెను.

20 నూత9్ము: — అనిశిపరో [గహోఖ్య, యాజ్యాపృష్య హీరణ్య వర్డ్ యేష్వీకారోకారపూర్వో రేఘమాకార పూర్వన్ను యకారమ్మ్

త్రిఖాష్య ! \_ ్గహోఖ్యాద్మ విషయోష్ట్రీ పూర్ప ఉందారపూర్పోవా చద్దార్మాష్ట్రీ నివార్డ్ సిద్ధి పర ఇత్తి వ్యత్తి కృష్ణ నివర్ దేఖమావడ్యత్ అద్ర పూర్పెడ్బిడ్యర్గారమ్:

గ్రహోనామ చశురోఒనువాకాన్ (చశురోఒన్పైనువాకాన్) వర్ణయంక్షా ఒఒదదే గావా....(1-4-1) ఇత్తి కృష్ణ అగ్నికాడ్డాన్యాడ్యం ఉశ్శద్భయ ముత్తమానువాశవర్ణం "ఉఖ్యం" అఖ్యాయంతేశి ఉక్తాయాజ్యాణ నమిద్ది శామ్ (4.4-12). నమిద్దో అళ్లాన్ (5-1-11), గాయత్స్ (5-2-11), కస్వా (పి.2-12) జీమూతన్య (4-6-6), యద[కస్థు (4-6-7); మానోమి[తు (4.6-8) యే వాజినమ్ (4.6-8) అగ్నిర్మన్యే (4-7-15) ఇత్యనువాకనవకం వృష్ట్యమితి వక్కతేక హీరజ్యవర్జా.... (పి.6-1) ఇత్యనువాకో హీరజ్య వర్జీ యు:

ုဂ ီး တာစာ— ဗင်း....၊ သတ....။ တာရီး — တီး....၊ သလုံး...။ တာရားကိုး — ဃာဇားသည်း — စာစားသည်း မောက်သည်း မောက်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမောင်သည်းမော

అనితి పర ఇత్కిం? అభ్య....! ఇడా.... ్గపోదిష్టిత్ కిం? ్తీన్....! నామా....! ఈన్....။ ఇత్కి పరో యస్మాదన్ ఇత్పరః! నేఒత్పరోఒనిత్ పరః∎

မာလီခေိဆင်း၊ ကြေှဘ်းစြားနွယာကားနှာရွှေနွေး သီးပမားျှ**ားလို့လြိုးသား။** မ-ခေးတီခောင်ဆင်း၊ ဝီဆိုသီး၊ မခောင်ဆာတ**ွ**း၊ ရ ကောခောင်သေိုး။ သေးရီး⊑နင်း =

ఈ సూత్రమందలి 'చ'కారము పూర్వ సూర్రముల నుండి నకారు, స్వరపరు అనువానిని ఈ స్వాతములోనికి అన్వాదిశము చేయును. కాగ్— "[గహం, ఉఖ్య, యాజ్యా, వృష్య, హీరణ్యవర్జీయ, — ఈఅను వాఠములందు, ఈకార, ఈకారములలో నాఠదానిని పూర్వమందు శబ్దియున్న పద్ాన్త నకా రముకంటే అనార్జమగు "ఇశి" అను పదముకంటే భిన్నమగు స్వరాది పద మున్నచో ఆ నకారము రేషగ మారును. నకారముకంటే పూర్వమందు "ఆ" కారమున్నచో ఆ నకారము యకారముగ మారును" అని స్టూకార్జము.

ైగహ సంజ్ఞ గల్గిన ఆమవాకములు మొత్తం 42 కలపు. ైపథమకాండ యం దల్లి నాల్గవ ైవశ్మలో చివరి నాల్గు అనువాకములు మినహాయించి మిగిలిన 1నుంచి 42 అనువాకములు. (1.4.1 నుంచి 1.4-42).

ఉంఖ, నంజ్ఞకల అనువాకములు: అగ్ని కాండయండల్ వ్యామ వ్రక్షలోని మొండటి వది అనువాకములు; ద్విత్య ప్రక్షలోని మొండటి వది అనువాకములు. (4-1-1 to 10; 4-2-1 to 10).

యాజృ సంజ్ఞ గల అనువాకములు: ౖవథము, ద్వితీయు, తృతీయ ౖవశ్నౖ

🗿 🧕 రీయ ညြံစြဲအာစ္မွာ

అందలి చివరి అనువాకములు; నాల్గవకాండలో మొదటి మూడు ప్రశ్నంలో చిప్పి అనువాకములు; రెండవ కాండలోని ఆరమ ప్రశ్న యుందల్ వధకొండవ అనువాకము. కాగ మొత్తము ఇరువదిమూడనువాకములు.

పృష్ట్యాన్స్లమ్ కముల : ఈ క్రింద చెచ్చబడిన వదములతో బ్రారంభమగు అనువాకములు ....

1 నమిద్దిశామ్... (4–4–12); 2 జీమూతన్య.... (4–6–6) 3 యద క ${}_{n}$ ని.... (4–6–7) 4 మానేమిక ${}_{n}$ .... (4–6–8) 5 యే వాడినెమ్.... (4–6–9); 6 అగ్నేర్మన్యే.... (4–7–15); 7 నమిద్దో అక్టాన్.... (5–1–11) 8 గాయ్డ్.... (5–2–11); 8 క $\underline{\mathcal{N}}$ ్యా... (5–2–12) ఈ తొమ్మిది అను వాకములు పృష్ట్యానువాకములు.

హీరణ్య వర్డీయానువాకము: హీరణ్య వర్హాంకి... (ఫ్—6-1) అను వదములతో పారంభముగు అనువాకము.

ైన చెప్పటడిన అనువాకములలోని మండ్రములలో ఈకార, ఈకార పూర్వమగు వధార్థ నకారము అవార్హమగు "ఇత్" ఆను పదముకంటె ఖీన్న మగు నృరాద్వద పరమగుచో దేఘగ మారును. అకార పూర్వమగుచో యకారముగ మారును"— అని తెల్యవలెను. ఉదాహరణలు —

- 1 ౖగ**హానంజ్ఞక మం**ౖౖ**క**ములనుండి
  - f 1 జహీ శ్రతూ  $\dot{f C}$  రవమృధోనుదన్య $\ldots$  (f I-4-42)  $f \Gamma$ శ్రతూ f S అవf T
  - 2 మరుత్వాట ఇద్ద్ర వృషభక... (1-4.19); [మురుత్వాన్ ఇద్ద్ర... మరుత్వాయ్ ఇద్ద్ర.] ఇచేట యకారము 10-19 నూ.తముచే లోపించగ "మరుత్వాట ఇద్ద్రి...".
- 2 ఉఖ్య మంత9ములనుండి  $oldsymbol{--}$ 
  - ి యొవా వననృత్∸రను ... (4-2-8) [పననృత్న్ అను]
  - 2 మధుమాత అస్తు నూర్య: (4-2-8) [మధుమాన్ అస్తు మధుమాతయ్ అస్తు ...— మధుమాత అస్తు].

- 3 యాజ్య మంౖతములను**ండి** ....
  - 1 ఋతూ ా రృతువతే.... (4-3-13) [ఋతూన్ ఋతువతే....]
  - 2 అమవా ' ఇభేన.... (1-2-14)
- 4 వృష్య మంత్రములనుండి ...
  - 1 శౖతూ 🗅 రనపక్కయ నౖ: (4\_8\_8) [శౖతూన్ అనవ....]
  - 2 జఘనా ప ఉపజిఘ్న జే (4-6-6) [జఘనాస్ ఉపజిఘ్న శే].
- ఫారణ్య వర్జీయ మంత్రములనుండి
  - ఆగ్నీ రప్పువద:.... (5-6-1) [ఆగ్నీస్ అప్పువద:]
  - 2 నర్వాప ఆగ్మీన్.... (5-8-1) [నర్వన్ అగ్మీన్]

ఈ విధముగ ఖిన్న మంత్రములనుండి వివిధోడాహరణలు చూపబడినవి.

సూ క్రమునందు "అనితివరం" అని ఎందుకుం అవదము సూ త్ర మందు లేనిచో, ట్రీన్ ఇమాన్ లోకాన్ ఇతి.... (7-3-2) అను మంత్రమున లోకాన్ లోని నకారమునకు కూడ యత్వ, లోవములు సిద్ధించగ ".... లోకా ఇతి" అని దుష్ట సంహిత ఏర్పడును. కనుక అట్టి వానిని వారించుట్రై "అనితి వరం" అని చెప్పబడినది. ఇట్లే "అభ్యవ రైన్ల దన్యూన్" అనుదానికి కమపాఠముకు "దన్యూన్ ఇతి దన్యూన్" అని యగును. ఇట్లే "ఉడా వానితి ఇడా వాన్".

"గ్రహాది మండ్రములందలి" అను నియమము ఎందుకు: అనగ ఈ సూడ్రముచే విధించిన కార్యములు ఈ మండ్రములందలి వదములకు మాడ్రమే వరిమితము. ఇతర మండ్రములందు ఈ సూడ్రం బ్రవ్రంచేదు అని తెలియవలెను. కనుకనే

[తీన్ ఇమాన్లోకాన్ ఇతి.... (7-3-2)

వశాన్ ఏవావరున్దే.... (5-1-1)

తాన్న్ 92 నైర్యా.... (6.4-6) మొదలగు స్థలములలోని పూర్వ వదా నై నకారమునకు రేఖ, యక్షములు వారింవబడెను.

ఇత్త్ అను వదమును వరమందు గలది ఇత్తివరము. ఇత్తివరము కానిధి

## ತ್ತಿತ್ತಿರಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

అనితివరము—అని నమాన స్వరూవము. ఇచట "ఇతి" అనార్హ్మవదముగ ఒగహించవలెనని తర్వాత సూత్ర వ్యాఖ్యానమున సృష్ణము చేయబడెను.

L58J

21 నూత9ము :— మర్త్యానుదయానమృతాన్దుర్యాన సోమపూర్విక సో అస్మానవిమాన్లోమాన్మధుమాన్హవిష్మాస్తూతమానా నే చికిత్వా నిడావాన్క్ మీవాన్బాఐవాస్త్రి పయస్వాన్వశాన్వి ద్రతానమ్మితా నరాన్పోషాన్మహి ఫేశ్చి!!

త్రాష్య :- మర్హ్యాన్.... ఏతేమ గ్రాహణేమ వకారో 2నితివరో యారార మావద్యతే! అనితి వరత్వాకర్టకో ఓయం చకారు! విషయా ననాదృత్య నర్ఫార్డ్ 2 య మితువరమారమృకి! యథా — మర్హ్యా...! ఉదయ....! ఉదితి కింగ వయో....! ఉత్....! భ్ర....! న సోమపూర్వు దుర్యానిత్యత్ర నకారు సోమపూర్వ్ యత్యం నా 2 పద్యతే! [ప....! సో....! నో ఇతి కింగ ఇస్ట్ 9....! అవి....! గోమా....! మధు....! అవిగో మధ్యత్ కిమ్మ్ వళ్ల...! హావి....! హూతమానార్డే....! మాతమానిత్యత నకార ఆర్టే స్వరే పరే యత్వమాపద్యతే! దేవ....! ఆర్ట ఇతి కిమ్మ్ దేవ....! ఆర్ట్ [గహణ సామర్థ్యాదితి నరత్వే 2 మీ యత్వం భవత్తి! ఆర్ట ఇతి కాకాజ్ వదుళయత్ర సంజధ్యతే [గహోళ్యాది మహానృర్య్ న్లమ్! ఆర్ట స్వయం పాఠ అత్యర్థు! చికి....! ఇడా ...! కడ్డే...! విళ....! ఇడా కడ్డీబాణేతి కిమ్మ్ రస....! సమ....! హీతి కిమ్మ్ ఉర్ట్...! అర్హ ఇతి పరత్వాత్ దేవ....! ఇతి వర్య్ యత్ ప్రామ్మ్కి హి [గహాణేవ నిషధ్యతే! మృతో....! సువి....!

అమిత్.... ఆరా.... హోష..... అగ్ని....။

మర్త్యాన్, ఉత్ అయాన్, అమృతాన్, దుర్యాన్ అనోచు మార్వః; నో అస్మాన్; అవిమాన్, గోమాన్, మధుబాన్, హవిష్మాన్; హూతమాన్ ఆర్షే; చికిత్వాన్, ఇశావాన్, కడ్డీవాన్, ఖాణవాన్, హీ పయస్వాన్; వశాన్; విద[తాన్, అమి[తాన్, అరాన్, హిషాన్; మహాన్॥ చ॥

#### మం∰్ౖపభ :--

సూక్సమందర్ చకారము పూర్ప కృమునుండి అన్తివరిం. స్వర పరిం., యకారమ్ అను — పదములను ఈ సూక్సమలోనికి అన్వాడేశము చేయును. కాగ.— "మర్తాన్, ఉదాయన్........ మహాన్ ఈ మొదలగు పదములకంటె "ఇశ్" కంటె భిన్నమగు స్వరాది పదము పరముగనున్నచో, ఈ పదా స్థమందర్ నకారము యకారముగ మారును"— అన్ సూ తార్థము. అయితే ఆ "యకారము" పక్షమాణ నూ తముచే (10-18) లోపించును.

పైన చెప్పిన గడమ ఆం నియమిత మంత్రిములకు మాత్రిమే పరి మితము కాపు కన క ఈ సూత్రిము మొత్తము సంహీతయంతకు ప**్రం** చూను. ఈ సూత్రమీ కాక, ఇంకను చెప్పశోపు మరిమూడు సూత్రిములు ఈాడ సంహీశా సామాన్యమునకు ప**్రంచును.** ఇకనిపుడు **క్రమము**గ నుదాహారణలును చూతము.

- 1 మర్హ్యాస్— మర్హ్యాస ఆవివేశ.... **(5—**7—8) [మర్హ్యాస్ ఆవివేశ]
- 2 ఉదయాన్— ఉదయా ఆజన్యమ్.... (4-8-3) [ఉదయాన్ అజ ్నమ్] ఉత్పూర్వక అయాన్ కబ్దములోని నకారమునకే యక్షము. ఉత్ పూర్వమందులేనిచ్ యక్షము రాదు. ఉదా — వాయోభిరేవాబయన్ అవదుగ్లే.... (5-2-10).
- 3 అమృకాన్ ఉదస్థా మమృకాత అను.... (1\_2-8) [అమృకాన్ అను].
- 4 దుర్యాన్— థ[దాన్ దుర్యా అఖ్యేహి మా మను[వరా....(1-6-3).
  దుర్యాన్ శబ్దమునకు పూర్పమందు "నోము" అను వద ముండరాదు. అనోమ పూర్ప అనగ ఇడియే అధ్ధము. నోమ శబ్దము పూర్పమందున్న చో దుర్యాన్లోని నకారము నకు యత్వము రాదు, " ప్రచరా నోమ దుర్యానాదిత్యా! (1-2-10) [....నోమ దుర్యాన్ అదిత్యా!].
- 5 సౌ ఆస్మాన్... సో అస్మా ప అధివత్ను, రోతు.... (1-8-5) [అహృన్ జధిపత్న్]. 'సో' పూర్వక 'అస్మాన్' శబ్ధము ఇదే ఈ మా..కము వ\_రించును. దీనికందె వేరగు

စ္ခြဲစီတာ ုခဲာခဲ့တာသွာ

పదము పూర్పమందున్నచే అస్మాస్లోని నకారమునకు యత్వము రాడు. ఇస్ట్స్లో అస్మాన్స్ట్స్ స్ట్వితీయే.... (3-1-9).

- 6 అవిమాన్— అవిమాత అశ్వీ.... (1-7-6) [ఆవిమాన్ అశ్వ].
- 7 గోమాన్— గోమాత అగ్నీ.... (1-8 6) [గోమాన్ అగ్న్].
- 8 మధుమాన్— మధుమాత ఇస్ట్రియా వాన్.... (3\_1\_10) [మధుమాన్ ఇస్ట్రియా వాన్]

పై మూడు పదములలో "మాన్" అనునది సామాన్యమంగ నున్నది కడ, మరి ఆ పబై కదేశమునో గ్రాహించక, న విశేషణముగ అనగ అవి, గో, మధు అను పూర్వబంధమొందులకు? ఈ నూ తము "మాన్" అనునది అంతమందున్న అన్ని పదములకు వ\_రించదు. కేవలము పై మూడు పదము లకే వ\_రించును. ఉదాహారణకు "పశుమానేవ.. (6-2-6) [పశుమాన్ ఏవ...] ఇచట "మాన్"కు పూర్వమందు "పశు" ఉండుటచే, మాన్ తోని నకారమునకు యక్వ లోవములు ప9వ\_రించలేదు.

8 **వావిష్మా**న్\_ వావిష్మాత ఆవివానశి... (1-3-12) [వావిష్మాన్ ఆవివానశి] 10 వారాంతమాన్— దివహారాంతమాత ఇత్యఖాయాం జా**హోశి (5-5-**3).

సూత్రమండు హూతమాన్ ఆర్టే అని చెప్పబడినది గద. ఈ స్కూత మంలో పై వదములకంటె ఇశ్ ఖిన్నమగు స్వరాది వదమున్నపుడు కల్గా మార్పులు చెప్పబడినవి. కానీ "హూతమాన్" ఈనుదానికంటె ఆర్టమగు "ఇశ్" శబ్దము వరముగనున్నను, నశారమునకు స్కూత నీర్దిష్ట్రములగు యుక్వాదులు వచ్చుననీ స్పష్టపరచబడినది. ఆర్టమగు ఇశ్ శబ్దమునగ సంహీతా పాఠమందు (మండ్రములో) సహజముగ నున్న ఇశ్ శబ్దము యుండ వలెను. అంశియే కానీ పదపాఠమున, లేదా క్రమాది పాఠములందు వచ్చు ఇశ్ శబ్దము కారాదు. హూతమాన్ శబ్దముకంటె అనార్హ ఇశ్ శబ్దమున్న చో నకారమునకు యుత్వము రాదు. దేవ హూతమాస్ ఇశ్ దేవం హూతమాన్.

ఇంకొక విశేషము. ఈ స్కూతమందలి "ఆర్షే" అను పదము ఈ

నూత్సమునంది కాక పూర్వ సూడ్రమందును వ్యవ్తించును. అనగ అచట ఇత్ శబ్దమునకు "అనార్షమగు ఇత్ శబ్దము" అని ఆర్థము చెప్పుకొనవలెను. [గహోఖ్యాదులందు ఆర్థే కుమగు ఇత్ శబ్దమున్నను, ఆ సూత్సముచే విధించ బడిన కార్యములు ప్రాప్తించునని [గహించవలెను. మరియు ఈ సూడ్ర మందర్ "ఆర్థే" అను శబ్దమునకంతటి శ్రీని కాకాష్ట్రి న్యాయమువనునరించి సమర్థించబడినది. అమ్త. ఇక [వకృతములోనిక్ వడ్పు మిగిలిన పదముల కుదాహరంలను వరిశీలింతము.

- 11 చికిత్వాస్— చికిత్వా $\circ$  అనుమన్యతామ్ (3-1-4).
- 18 **ఇదావాన్** ఇ**దావా**త ఏషః (1-6-6).
- 13 కడ్జీవాన్— కడ్జీవా∵ ఔశిజః (3\_6.5).
- 14 జాజవాన్— విశలిక్ర జాజవాా∵ ఉత…. (4-5-1).

"వాన్" అంతమందు గల్గిన పై నాల్గు వదములందె యీ సూ త్రము టైపవ \_ైంటును. ఆన్యత-అనగ రనవాన్ ఇత్యాది వదములలోని నకారము ప్పర పరమైపది అయినను, నకారమునకు యత్వము రాదు. ఉదాహారణి రసవాన్ వీవభవతి.... (2-2-4).

15 హి వయస్వాస్ — సమస్పక్మహి వయస్వా అగ్న .... (1.4-45).

హీ పూర్వమగు 'వయస్వాన్' అని చెప్పటచే ఉర్జస్వాన్ పయస్వా నిశ్యాహ.... (1–7–3–4) ఇత్యాదులందు పయస్వాన్లోని నకారమునకు యుక్వాది కార్యములు లేవు. బాగుంది. ఒక చిన్న నండిహాము.

పరున్నా నిక్యాహ.... (1-7-3) అను నైలమున అర్హమగు ఇత్ శబ్ద మువ్నిది కడం మరి నకారమునకు యక్వాది కార్యమలు రావచ్చు గడి నిజమే. యక్వము వచ్చుచుండగ, దాన్ని వారించుటకో కిహిి పూర్వకమగు అని చెప్పబడినది. ఇచట 'హీ' పూర్వకమగు 'వయస్వాన్' లేదు కనుక ఆర్షియమగు ఇత్ శబ్దమున్నను, మాత్రవిహిత కార్యములు నిషిధింవబడెను.

- 16 వశాన్— స్త్రీ యాస్ పశాప అను (1.8.5)
- 17 విద్**కా**న్— ను విదితా9 ా అప్పిత (1-8-5)

142

## <u>తైత్తి</u>రీయ ప్రాశిశాఖ్య

- 18 అమిఖా9న్— ఆమ్థాంత ఆదర్శాధమానః (4-6-4)
- 18 ఆరాన్— అరాళ ఇవాఒగ్నే నేమిం (2-5-9-3)
- 20 పోపాన్... హోషాల అపుష్యత్ (?-1-9)
- 21 మహాన్— అగ్నే మహాల అని (2-5-9-1)

ఈ విధముగ 21వ సూత్సము సోదాహరణముగ వివరింపబడెను.

[21]

22 నూత9్ము:— ఇన్డ్ 9మేఒకరూడ్పమ్హహిప్కిత్వగన్మీడేనాళ్నాయ జిష్ట ఆచ<u>ర్</u>క కుర్వతాదుహదదిత్రగే9ఒధరా <sub>సై</sub> న పత్నానలం పరశ**ృ**\*

[తిళాష్య: - ఇన్డ్ నిమ్.... ఇత్యేవం పరో నకార ఆకారపూర్వ్ యుత్వమాప ద్యతే! చకార ఆకారపూర్పత్మాకర్షకు! యుథా — నవ....! మ ఇత్ కిమ్. యుప్మా....! నిగ్గా....! యూయు...! అగ్నే....! దీర్ఘేడా కిమ్. ముజ్జ...! ఘర్మ...! ఏత్మత్ కిం: మిడ్నా....! సువ....! ఇడా....! దేవా....! దేవా....! యజిజ్ఞేశ్మత్ కిం: యూ....! పాజ్....! మిత్తాక్ష...! యజ్జ్.. ! వివ....! అగ్ని...! అన్యా...! సవత్మాన్తిత్ కిమ్. బాత్మ...! షరో....! అన్వాదేకు కిమర్థం: పరి....! తడ్డక్షద గ్రహణ్ కర్తేష్ఠి పరవద గ్రహణం అన్నారెడ్డికి ఇంహిళావ్ధాన గ్రహణన్య చయత్వం స్యాదిత్ డైమి త్రికన్న చే; గిమిత్తా పేక్ష కత్వాత్! గ్రహణన్య యథా — అమర్డ్యో...! ఉద్...! ఏవం నైమి త్రిక్కగహణన్య! అగ్నే....! ఉద్...! ఏవ మంగహణన్య సైమి త్రికన్య! అగ్ని...! అన్వా....! ఏవం పర్బత నకారన్య యకారోత్స త్రిద్దహ్యాం!

> ఇన్డ్ 9మో! అకు! ఊధ్వమ్! ఇహా! అప్యేతు! అగన్మ! ఈడే జాంగ్రెస్! ఆయాజిష్ట! ఆ చ! ఋతు! ఆకుర్వత! అడు ్ అదితిం! అైగే! అధరా స్థ్ నవత్నాన్! అలెమ్! పరం! చం

మణివ9ిభ :-

ఆకారం.. ను పూర్వమందు గళ్లిన పద్వాన్త నకారముకోంది పైన చెప్పిన

ఇస్ట్ మీ; అరిందు... అలమ్ అను దదములలో నేది వరమందు ఉన్నను, ఆ నకారమునకు యత్వము వచ్చును... అని స్మూతార్థము.

ఈ సూర్తమందల్ చకారము పూర్వనూత్రమునుండి నకారము, ఆకార పూర్పత్వమును అన్వాదేశము చేయును.

📤 దాహరణ 📖

ి ఇన్డ్ 9మే— నవశా⊋ ౖ ఈన్డ్ 9మే…. (1-1-13) [నవశా⊋న్ •న్డ్ 9మే]

ఇన్లో) తర్వాత 'మే' అని యుండవలెను. అపుడే పూర్వ పదా\_నై నకారమునకు యత్వలోపైములు సిద్ధించును. అట్లు "మే" లేనిచో ఈ కార్య ములు సిద్ధించ్రు. కన్ఫకనే "యుష్మాస్ ఇన్హ్హైం..మృడీత.... (1-1-5) అను చోట 'న'కారమునకు యత్వాదులు వారించటడెను.

2 అర $extbf{L}$ . న్రాధేధాధరా $extbf{L}$  అర $extbf{L}$  అర $extbf{L}$   $extbf{L}$  అద $extbf{L}$   $extbf{L}$   $extbf{L}$   $extbf{L}$   $extbf{L}$   $extbf{L}$ 

కె ఈర్బుమ్— యుాయం దేవాల ఊధ్యమ్ (1−8−8) [దేవాన్ ఈడ్బమ్]

4 ఇహా-- అగ్నీ డేహాల ఇహా22వహా (1-3-14) [దేహెన్ ఇహా....]

ఇచట 'ఇహా' అనునది ద్హైన్హము. కనుక మాస్పాన్నపుగ "ఇహా' పరమైనచో నరారమునకు యత్వాదులు సిద్ధించవు.

తాదా — యజ్ఞీమాన్ ఖహ యాన్హ్హామ్హ్.... (1-5-10).

ప్ ఉప్యేశు— ఘర్మ్ డివాంత ఆప్యేశు (i-5-i0) [దేవాన్ ఆప్యేతు]

ఇద్ 'అప్' తర్వాత "వీతు" అన్ యున్నపుడే పూర్వవడా తై నకా రమునకు యక్వాడుతు సింక్టించును. 'ఏకు' అని లేనిచ్ "విద్వాన్ అప్ జన్యేమ" (రే.1-ర్) స్థల్మందువలె నకారమునకు యక్వాడులు వారించ బడును.

్ అగన్మ— సువర్దేవాల అగన్మ (1.7-9) [దీవాన్ ఆగన్మ]

7 ఈదోజ్యాన్— ఈడామహైదివాల ఈదేజ్యాన్ (2—\$—8)

8 ဗေတာဆီဆွံး – ငီးဘာ $\dot{}$  ဗေတာဆီဆွံး ကွ်္ကြည့် (4-3-13) ုင်းဆား $\bar{}$  ဗေတာဆီဆွေ ]

9 අය— එහ⊸ අය නැදුමි (4-6\_3) [ට්කැබි අය]

ఆ తర్వాత "చ" కానీ "యజీష్ఞః" ఆనీ కానీ యుండవలెను. లేనిభో

### මු මු රීරා ැබිමෙන් නෑ

యాస్ ఆ వహ ఉశక: (1-4-44) మొదలగు స్థలములందు వరె పదా\_న వకారమునకు యత్వ లోపాదులు సిద్ధించవు. నకారమట్లే ఉండును.

- 18 ఋతు. **వా**జోదివా 👉 ఋతుళి: (4-7-1?)
- 11 అంటర్వత ... విత్ర్వా కామాల అంటర్వత (1-5-8)
- 12 မောက်အစ်— တာန္တာ2ေလးတပဲ မက်အစ် (1-7-1)
- 13 ఆదిత్క... ప్రవసాన్న**ు అ**దిత్య (1-5-3)
- 14 అtే... అగ్ని పా ఆtే... (3-1-4) రాంగ్ ఆtే 1
- 15 అధరా నృవత్నాన్... అన్యాస్తరా నృవత్నాన్ (3.2.8)

[అన్యాస్ అధరాస్ నవత్పాస్] అధరాస్ సవత్పాస్ అను వదములకు మధ్యగ తశారాగమము \$-33 మాత్యముచే సిద్ధించును. అధరాస్ తర్వాత "సవత్పాస్" అనియొ యుండవలెను. అప్పడి ఈ నూత్యము బ్రవ్డ ప్రించును. అట్లు కానిచో "బ్రౌ తృవ్యానధరాస్ పొదయామి" (శి-ఫ్-శి) అనుచోట కూడ బ్రౌతృవ్యాస్ట్లోని వద్దాన్న నకారమునకు యక్వ లోవములు బ్రౌప్డించును. కనుక వానిని వారించుబడ్డి "అధరాక్ష్మవత్పాస్" అనుదానివంతటిని నిమిత్తముగ చెప్పింది.

### 16 ఆలమ్... పురోడాకాలు అలం కుర్వతి (6-3-1).

ఈ మాత్రములోనికి "ఆకారపూర్వక వద్దాన్ నకారము" అన్వాడేశ మెందులకు: ఈ మాత్రము ఆకారపూర్వక పద్దాన్ నకారమునకే వ్రైంచును. అంతియో కాని "వరిధిన్ ఆకుర్వత" (6-2-1) అను స్థలములలోపలే ఈకారాడి పూర్వక పద్దాన్న నకారమునకు వ్రైంచదు...అని తెల్పుట్మై అన్వాదేశము నంగీకరించిం.

అంకటికో నూ క్రమందల్లక్కలక్షణ నమన్వరుము పూ\_్తియైనది. అయికే ఖాష్క్రారడు ఈ నిమిక్త్ర, గ్రహణములన్ని యు ఆర్థ సంహీకట్ మా క్రమే పరిమికమనియు, అనార్థ సంహీక (జటాది పౌఠములందు) యందు, ఆకార పూర్వకమగు పబ్బాన్త నకారమునకు న్వరము పరముగ నున్న చో యత్వము పచ్చునని అతి సామాన్యముగ ిఏపం నకారస్య యకా

# అధ్యాయము 8 స్క్రము 23 ,

రోక్పత్తిం నర్వక్స్ దష్టాన్లో అని చెప్పెను. అయితే ఈ త్రిశాష్మ్మారున్ నిర్ణయమను పైదికాభరణ కర్త చెప్పిన యు న్నిది. ఆకని మేతమన ఈ సూత్రములందలి కార్యములు జరాసా. వర్తించవు.

23 సూ**త్రము :- <u>న</u> థశ్మీఞృ9్పయాన్యమానృత** జాన్ల న**ా**్ర న్యజీయాన్**\*** 

త్రాష్ట్ - రశ్మీస్.... ఏతేమ గ్రహణేమ నకారు న్యడురోజపీ రేళం యకారం వాఒబకడ్యతే! యథా - పురు....! అడి....! ఉ దనయోక హైస్తేక నను అది....! అస్యేతి వరత్వాదేళ నిషేధే నతి మనర్దం చేశ్, అర్జ "ఇశి" వరత్వాత్ పును మాస్తేకి తన్నా భూడిశి క్ర నుయం....! వృష్యత్యాక్త్రా ప్రికి వత....! యాజ్యత్యా ట్రాప్ స్టికి న అర్బస్....! యజీ...! ఏపామపి సైవ మా పికి

> న, రశ్మీస్, క్రవయాస్, యమాస్, పతజ్గాస్, సమా అర్భాస్, యజీయాస్,

మణిప9ిళ :-

రేశ్మీన్, క్రవయాన్ మొడలగు ఈ వదములన్నియు ఉళ్ళి, ష యాజ్యాను వాశములందున్నవి. అందంలో రేశ్మీన్ అను వదము శ పూర్వక వేశారా నైము. శాశివతూన్ మొదలు యేజీయాన్ వరణుగల మ అన్ని యు ఆశార పూర్మక నేశాతా నైమే లు. వినికిందొ అజాది పదము మైనచో, ఆ వదా నై నారము నూ తము ఓీ నమనరించి, ప్రధమ మన నేశగను, మిగిలిన ఖాజి విషయమిన యాశారమాగ మారును.

కనుక ఈ నూత**ి**ము. ఉఖ్యాడులండల్ ఈ దరములకు 21 నూతిము వలనపా? ప్రియకార్యమను నిషేధించుచున్నది. అనగ ' వదానై నకారను కరజె అజాది పడము పరమైనను, పదాన్న నకారము ' రమును చెలడడాని నూట్తార్థము. ఉదామారణ — 1 రశ్మీన్ — పేర్తా చేధశ్మీనను. ''<sup>4</sup> 1 <sup>25</sup> " "

ిదు

!] &

- 2 န)အတာ $\delta$  ဗ $\delta$ 8း ုန်ဆတာ $\delta$ 8 (4 $_{-}$ 1 $_{-}$ 5) [ုန်ဆတာ $\delta$  ಇ $\delta$ ]
- 3 တေသ $^{-}$  ကေတာသာကာနတီး....(4\_7-15) [တာသားကို အနေတီး]
- 4 వరజ్ఞాన్... పఠజ్ఞా నసన్దిత1.... (I-2-14)
- 5 సమనాన్ సమనా సమానాను శన్నగ్నే.... (4-3-13)
- ర ఆర్ఫాన్— ఆర్ఫా నిన్ని (గాపాణం: (1−6−12)
- 7 တားဆီတားနိ— တားဆီတားနားသည္ကို သာမား (1-3-14)

పై యుదాహరణలలో మొదటి రొండు పదములు ఉంఖ్య మండ్రముల లోనివి. మూడవది పృష్య మ\_న్త్రములలోనిది. మిగిలిన నాల్లును యాజ్య మండ్రములలో నున్నవి.

అగును (నమ) "అధిక్ ్శపయానికి" అను ఉదాపారణలో ్శప యాస్ కంజె ఇక్ పరముగ నున్నది కద. కనుక 28 వ న్యాతము "అనికి" పరములగు నకారమునకు కార్యమును విధించినది కాని, ఇక్ పరముగుదానికి కాడు గద. మధల ఇచట నిషిధమొందుకు: నిజమె కాని, 21—వ నూశ్ర మున చెప్పిన "ఆర్ద్లో అను పదము 28—వ నూత్రముడుకూడ ఓ వ\_రైంచును. కాగ "ఇకి" ఆర్ద్లేయమగుబో 28—వ న్యూతముయొక్క కార్యముడు జరు గును. కనుక ఆ విధముగ ఇచట ్శపయానికి ఆనుబోట నకారమునకు యుశ్వము పార్తిపించుట కవకాశము కలదు. కనుక దానిని నిషేధించవల సీన అవసరమున్నది. అందులకి ఈ న్యూతమున "ౖశపయాస్" చెప్ప బడినది.

ఈ నూత9ము 20\_వ నూ త్రమునందు చెప్పిన గ9పాశ్యాద్యనువాకము అందల్లి ఈ వదములకు మాత్రమ్ నిషేధమును చెప్పచున్నది. [23]

24 నూత9ము:-- ఉదథా పరశ్చ్దథాపరశృ≇

త్రాష్య ింది. ఈ మ్, అథా ఇత్యేవం వరో నకారో యథా విహితం రేవం యంశారం వా వాఒఒవద్యతో! యథా— ఆమి....! పాల్మాౖతోణ కిమ్ ౖత్ ారు....! విద్వా....! దీర్ఘోఒక ్రి పాస్ట్వ్ లక్షమపి! యథా విద్వా.... యథా సంహితా స్థమ్మ నిమిత్త: స్వకార్యం కరోతి నిషేధరూపం⊪ యథా⊸ అమి....; విధిరప్యేవం యథా సంహీతాన్ఞ నిమి\_త్త ఏవం సర్వ∟త భవత్యతో ఒవోచాము∗ు నో..... అస్మా..... ఏవమాది పేదితవృమ్ః

ఉంత్ అథా పరః, చుం (ఉదథా పరశృ).

మండ్రివభ:-

۰2

ఈ స్మూతమందల్లి చకారము పూర్వ స్మూత్సమునుండి నిషేధార్థికమగు "న" కారమును అన్వాడేశము చేయును. సామర్థ్యబలముచే 20-వ స్మూతము నుండి "ఈకారోకార పూర్వ్ రేభమాకార పూర్వస్తు యకారమ్" అనుదానిని తెచ్చుకొనవలెను.

ఉంత్, అథా — ఈ వదములలో డిబినైనను పరమందు గల్గిన ఈకార ఈకార ఆకాధ పూర్వకవదా నై మకారమునకు రేఘగాని, యకారముగాని రాదు.

స్మూతమందు చెప్పిన "అథా" అను దీర్ఘాన్ల వరము, "అథా అను హ్యాస్ప్పైన్ల వదమును కూడ చెప్పును. కాగ ఉశ్, అథ, అథా అనువవి మూడు నిషేధము చెప్పటలో నిమిత్తములగుచున్నవి.

#### 💠 దామారణలు 📖

- 1 అమ్రకానున్నయామి (4-1-10) [అమ్రకాన్ ఉన్నయామి]
- డి విద్వావథా భవ.... (శె-ఓ-11) [విద్వాన్ అథా]

"ఉంద్" అని పాల\_న్ముగ చెప్పటచే, "ఉంద" అను అజ\_న్మున్న చో ఈ నిషేధము లేదు. ఉదా— ౖతీఄఄౖ రుశ ద్యాన్.... (2-1-11).

్ఇక ౖహస్వాన్డ్రమగు "ఆథ" శబ్ధమునకు ౖకమపాఠము ఉదాహరణగ చూప 'బడినది. విద్వానథా భవ (శి-2–11) విద్వాస్ ఆథః అథాభవః

జటా పాఠమును చెప్పనపుడు, సంహిత యందలి వదములను యథా తథముగనె చెప్పవలెను. వానికి వదపాఠమున గలుగు మార్పులను -అనగ విధి నిషేధములను పరిగణపలోనికి తీసుకొవరాడు. 102 38800 308008

ఉదాహరణకు "ఆమెఠా}నుత్" అనుదాగ్రీ జటాపాఠము—— 'అమ్రకాన **దమ**్తాథమితా9మశ్రీక్ అట్లే ుంద్ ఉదాహరణ —

నో ఆస్మాల అస్మార్ట్స్ స్ట్ ఆస్మాన్కి అప్మాల ఆవచాయాఒక మ స్మా $\dot{\psi}$ , ఆస్మా $\dot{\psi}$  అవహాయ $\mathbb{R}$  (5–7–8). [చూడు స్మాతము 9–21].

T24

ఈ ఆధ్యాయమున ప్రధానముగ పథాన్త విసర్త, నకారముల సంబంధించిన విధి **ని**షేధములు చెప్పబడినవి.

**నూ్తము**యొక్క **ద్వీస్ క్లో అధ్యాయ** వరిసమా ప్రేస్ <sub>మూ</sub>చించను.

**ရွေ့ရွိ**လာသက်ီရွှင်္ဂြလာ ခွာခြွစ်တာ ခဲက္ခြေစကေးရွန **్తిళాష్యతత్నా నుసొందము** పేదులోప నామక సుబ్రహ్మణ్యముచే ౖవాయబడిన " మడిౖవళ " అను ఆంధ్ర వివరణమున తొమ్మిదవ అధ్యాయము సమా ప్రము.

అధ్యాయము 10

1 ਮ⊲ မచ్నంధులు

1 సూత9ము :- అభౌకముభే∎

్తిఖాష్య:- ఆథేక్యయమధికారః! ఈభే అక్రే ఏకం రూపుం సజాతీయ మాజర్యతే ఇత్యేత ఓధికృతం పేదితవ్య మిత ఈ తైరం యద్వజ్యాషకు!

ဗ္တစ္၊ ఏకమ్၊ ఉభే

మణిప9భ :-

ఈ అధ్యాయములో అచ్చంధులు చెప్పబడుచున్నవి. అందులో మందుగ నవర్లప్రి, గుణ, యజాదీశ వృద్ధి నంధులు చెప్పబడును. ఈ నంధులలో పూర్వ పర పర్ణముల రెండింటి స్థానమందును ఏకాదీశము జరు గును. ఆదీశముగ వచ్చు వర్ణము ఆయా సంధులనుబట్టి మారును. కనుక నిపుడి నూత9మున సామాన్య లక్షణమగు ఏకాదీశము చెప్పబడుచున్నది.

"అథ"— అనువేసి అధికార వాచకము. ఉభ్చేరిండక్షరములు అనగ పూర్వ పద్ాాన్తమందున్నట్టియు, ఉక్తరపదాదియందున్నట్టి రెండక్షరములు, ఏకమ్-ఒకే వర్లమగును. అనగ "ఈ రెండింటి స్థానమందును ఒకే వర్ల మాదేశముగ వచ్చను. ఈ ఖావము ఈ తర్వాత చెప్పబోపు నూత9ముల లోనికి అనుపృత్తమగును"— అను అర్థమును అధికారవాచియుగు "అథ" శబ్దము తెళ్యచెప్పను.

డ్యూౖతము: \_ దీర్ఘ ా సమానాక్షం సవర్జపందే ఖ

్తిళాష్య : — సమానాక్షర ఆత్మని సమర్జ్మనే సతి పూర్పాపర్**భూతే ఏతే** ఈఖే దీర్హ్ మేకమాప్పుతింది. యథా — త్వచ....। రాస్పా....। సూప....∎ సమర్ణం మరం యస్మాత్ తత్సవర్జ్మరమ్। తస్మిన్॥

దీర్ఘమ్, నమానాక్ష ే≀ సవర్ణపరే ⊭

మణిప9భ:-

ఈ సూత్రముచే నవర్ల్లో న్ల సంధి చెప్పబడుచున్నది. సమానాక్షరము, సవర్ణము—ఈ పడములు (వథమాధ్యాయమున (1–2, 3) నిర్వచింవబడినవి.

### ತ್ತಿತ್ತಿರಿಯ ಶ್ರೌತಿಕ್⊯್ಯ

కాగ— "పవర్డముంగు సమానాక్షర**ములు** వరమవగ, ఆ రెండింది స్థానమున సవర్గీయుమగు దీర్హము ఏకాదేశముగ వచ్చును"— అని సూ[తథావ**ము.** 

ఉదాహరణ— 1 త్వచం గృహ్జిప్ప్నానిరితలరక్షః (1-1-8).

"గృహ్హిష్క" అను వదా న్రమున అకారమున్నది. "అ నైరితం" అను పదాదియందును ఆకారమున్నది. ఈ రెండును సవర్ణములు. సమానాక్ష రములు. కనుక ఈ రెండింది స్థానమందును వీనియొక్క దీర్ఘ మేకాదేశముగ వచ్చును. కనుక "గృహ్హీష్క్షా నైరితమ్" అని నంధి జరిగింది. ఇట్లే ఇతర ఉదాహారణలందును [గహించవలెను.

- రిస్పాబసీన్దారిజైక్ట్ (1-1-2)
  రఫ్పా +అన్పీరస్పాబసీ + ఇన్ట్రాజైక్ట్ రస్పూబీన్డారిజైక్ట్
- 3 సూపస్థాదేవో వనస్పతిం.... (1-2-2) [సు ఉపస్థ]. సపర్ధవరమనగ సవర్ణమును వరమందు గల్గినది అని ఆర్థము. [2]

3 సూత్రము: - అథాఒవర్ల పూే్వి "

త్రిళాష్య :- ఆధేత్యయ మధికారు: ఆవర్జపూర్వే సత్తి్యతదధికృతం పేదిళవ్యమిత ఉత్తరం యద్వహ్యము: ఇద మధికారా నైరం "ఉపసర్గ పూర్వాఒరమ్ (10-9) ఇత్వర్య నైమ్။ ఆవర్జక్సాసా పూర్వశాస్త్ర పూర్వు: తన్మిస్။

అథ∣ అవర్ణపూ ే్ని ⊧

మడిప9భ :--

"అథ"— అనునది ఆధికార వచినము. ్పథము నూ త్రమండు చెప్పిన "ఆథ" శబ్దాధికారము అధ్యాయ మంతటను ్ప్రవ్వించును. కానీ ఈ నూ త మందలి "అథ" శబ్దాధికారము "10-9" ప నూ తా 9 న్నము పరక్ ప్రైంచును.

అవర్హహార్జ్ అగనది నంశ న<sub>్</sub>ష్మి. "అకారము పూర్వమండు ఉండగ" ఇని అధ్యమం. "ఆవర్హహార్మం" అనునద్ కర్మధారయ నమాషము.గ 89థాష్క్రారు ఈ చూపింది. కాగ "అవర్జము పూర్పమందుండగ" అనునది ఇతర నూ ౖకములలోనికి అనుపృ\_త్తమగునని నూ ౖకార్జము. [3]

4 సూత9ము :\_ఇవర్జపర ఏశారమ్ు

టెళాష్య:- అవర్డపూర్ప ఇవర్లవరే చే నంతి తే ఉందే అక్షర్ ఏకారమాప్ను తఃః నోష్టి..... మహే.....! ఇవర్జకాృఽసౌ పరశృ ఇపర్జవరఃః తస్మిమ్∎

ఇవర్లపరే!ఏకారమ్‼

သားရီးဆုံဆုံ :--

పూర్వమందలి అధికార స్కూతములు — అపర్జము పూర్పమందుండగ; పూర్వవరములకేకాదేశముగ అనునవి ఈ సూత్రములోనికి అమవృత్తము లగును. కాగ "అపర్జముకందె పరముగ ఇకారమున్నచో, ఆ రెండింటి స్థానమందు ఏకారము ఏకాదేశముగ పచ్చును" అని స్కూతార్థము. దీనినే మనము సామాన్యముగ గుణసంధి యని అమతున్నాము.

#### <del>ఉ</del>దా**హర**థలు ---

ి నేష్టిర్భవతి.... (2-5-5) [న ఇష్టిం]

 $^{2}$  သံ္ခ်ာ္ထာ၅တ်.... (5.5- $^{2}$ !) [သဆံ မည္တာ၅တ်ာ]

"ఇవర్థవరం" అను పదమును పూర్వ బాంగ్రాతములో "అవర్థ పూర్వం" అనుదానిని వివరించినట్లే. ఇచటను కర్మధారయ సమానముగ వివరించింది. కాగ ఇవర్థకృ ఆహా పరశృ = శవర్థపరం

వి నూ∟తము :**—** ఉ<mark>వర్ణపర ఓ్కారమ్</mark>ు

త్రిఖాష్య్ : అవర్జహార్య ఉవర్జవరే చ సత్ తే ఉభే అడ్రి ఓకారమాప్ను తం! ఇష్...!!

ఉవర్ణప**ే**। ఓరారమ్ ః

మణిప్పభ :-

మూర్వమందు అకరము**, దానికి పరమందు ఉకారము ఉన్న** చో**, ఈ** 

ခွေ ခွဲ စီတာ ုခဲာမိတာ ယႏွ

రెండింటి స్థానమ**ం**దు ఓకారమేకాదేశముగ వచ్చను. **ఉదాహారణ :** ఇమేశ్వ్డర్జే త్వా.... (1—1—1) [త్వా ఊర్జే]

β నూత9ము :ـ ఏ౯ైకారచర ఐకారమ్∎

్త్ళాష్ట్ల అవర్హహార్పప్కారైకారవర్చే నత్**రే ఉ**ఖే అ≰రే పూర్వా పర్భాతే ఐకారమాప్పృత∗≀ నం....≀ సౌమా....॥

ఏకారమైకారమైకారైకారె! తయాక నమాహారః ఏకారైకారమ్! సమాహారే ద్వన్నకు! తచ్చ తత్పరం జైకారైకారవరం కర్మాధారయం!! తన్మిన్నికారైకారవరే! ఏవముపరితనేఒప్ నూ ైతే నమాను!!

ఏಕ್ರైಕ್**ර**ವರಿ≀ ಐಕ್ರಮ∎

మణిష్టభ :-

ఏశారము, ఐశారము—ఈ రెండు వర్ణముల సమాహారము "ఏశారైకా రము" — ఇది ద్వ్ర్వ సమాసము. ఇట్టిడి వరమందుండుట "ఏశారైకార పరమ్". కాగ సత్తి నష్ట్రమి విభ్తి "ఏకారైకారపరే" అగును. అధికార మాడ్రములిచటకు అనువృత్తమగును. ఫలీతముగ "పూర్వమందున్న అశా రముకంటె ఏశారముగాని, ఐశారముగాని వరమందున్న బో, ఆ రెండింటి స్థానమందు ఐశారము ఏశాదేశముగ వచ్చును" అని నూడ్రార్థము. దీనినే మనము లోకికముందు పృద్ధి సంధి అనుచున్నాము.

#### ఉదాహారణలు :

- 1 నంబాహ్మణా వృచ్యస్పైకతాయ స్వాహా.... (1-1-8) [వృచ్యన్మ ఏకతాయు-పృచ్యస్పైకతాయు]
- 2 స్మైన్పా బ\_భు లలామాంక.... (5-6-13) [సోమ ఐన్పా?ం ]∙

7 నుం**త**్రము :— ఓకారొకారపర ఔశారమ్! ౖత్ఖా**వ్య:-** అపర్ణహూర్వ ఓకారొకారపరే చే నత్ తే ఉభే ఆడ్రే ఔశార మాప్పుతు! ్బహౌమై....! దామాఫై....!

# ఓరారౌంథ**ఫ**ో∪ *క*ైరార్మ్ ∎

మణి[పభ 🖫

అధికార నూ త్రములగు, "పూర్వమందున్న అశారమ్ కందె; రెండింది స్థానను న ఏకాదేశముగ" అనునవి ఈ నూత్రమందు ఒకవ రైంచును. శాగ— "పూర్వమందున్న అకారముకందె ఓకారము కానీ; ఔశారము కానీ పరమం దున్నచో, ఆ పూర్వావక విర్ణములకు ఔశారము ఏకాదేశనుుగ చచ్చును—" అని నూ తార్థము. ఈ విధముగ రే, 7 నూ తములలో వృద్ధి నంధి వివ రించబడెను. ఉదాహారాణలు —

- 1 ౖబాహ్మదౌవనం వచితి.... (1-1-9) [ైబాహ్మణ + ఓయనమ్ర్]
- 2 దామ్మా ఒహిమృస్.... (2-4-13) [ఆవ+ఔమృస్].

8 సూత9ము :\_ అరమృశార వరే ⊍

్త్రిఖాడ్య :— అవర్లపూర్పో ఋకారవరే చ నత్ తే ఉందే అడ్రే "అరమ్" ఇత్తి విశారమాప్పు తక్క అర్డ...! ఆగ్నీ... )

#### ဗာဝည်း၊ ဿေခာဝဆံဒိမ

మణిప9భ :-

"అవర్డస్ ర్వే, ఉభే ఏకమ్" అను అధికార నూ త్రములిచట క్రవ\_రైం చేగ, "భార్వమండున్న ఆకారముకంటె ఋకారము పరముకాగ, పూర్వావర వర్ణములు రెండింటి స్థామమున "ఆర్" ఏకాదేశముగ వచ్చును"— ఆని నూ త్రభావము. ఉదాహారణలు —

- l అర్ధ ఏకమ్.... (1-6-10) [ఆర్ధ ఋచమ్]
- 2 မင်္ဂါ့တာႏွစာျွႊနုဂ်ီးျွန္သော်…. (3-1-6) မြာဂ်ီ္ဘာ့တာႏွ ဿဆော]
- 9 నూత9ము :**—** ఉ**పనర్గభూర్వ** ఆరమ్<sub>శ్నమ</sub>

తిఖాడ్య:- జపర్ణహూర్ప ఇత్యమవర్తతే! తస్మాదువనర్గ హార్ప ఇత్య చిశేష వర్హాజ్కౌ అంజర్హాస్ట్రాయం ఉవనర్గప్స్పైవ ౖగహణమ్! ఋకార్మ సాన్ని ధ్యాల్ల భ్యత్ ఉవనర్గపూర్వ ఋశారవరే చనతి తే ఉభే ఆడ్రే అర మిత్ వికారమాప్పుతః ఉపా.... ఋత.... అవర్హాన్ష్వనర్గ విశేషణేన కిమ్ః ప్యృద్ధ. .. ఉవనర్గళ్ళాఽహె పూర్వశృ ఉపనర్గపూర్వః తన్మిన్ను పనర్గ పూర్వేః

# ఈననర్గపూ ే<sub>వ్</sub>! ఆర

మడ్చివభ 🐫

అధికార సూత్రమునుండి "అవర్డపూర్వే" అని అనువృత్తి వచ్చును. పూర్వ సూత్రమునుండి సాన్నిధ్యబలముచే ఈ సూత్రములోనికి "ఋకార వరే" అని అన్వాదేశమగును. కాగ "అవర్హైన్వమగు ఉవసర్గకంటె ఋకారము వరమైనచో, అట్టి ఆకార, ఋకారముల రెండింది స్థానమందు "ఆర్" అనునది వచ్చును...అని సూత్ర ఖావము.

పూర్ప నూ త్రము ఆశార సామాన్యమునకు ఋశారము వరమగు చో ఆ రెండింటి స్థానమున "అర్" వచ్చునని చెప్పబడినది. శానీ ఆ ఆశారము ఉపనర్గ పదా క్రమగు చో "ఆర్" వచ్చును. ఈ భేదమును చూపుటకే ఈ నూత్రము చెప్పబడినది. అయితే l-15 వ నూ త్రమందు చెప్పిన ఉపనర్గ లలో అ వి) అవ ఉప—అను ఈ నాల్లు ఉపనర్గలకే ఈ శార్యము వ\_రిం చును. ఉదాహరణలు —

1 ఉపారృతి.... (1-5-9-8) [ఉప ఋచ*ృ*త్]

2 ఋతవ్యా ఉద్**ిపా\_ర్తా**య్.... (5-3-1) [ఉప ఋతవాూృ]

ఈ 🕳 దాహరణము జలా పాఠమునుంచి గ9హించబడెను.

"ఆజర్జ్లైన్లమగు ఉపనర్గ" ఆని చెప్పటచే 'విబుంద్డ్రమ్' అనుచోట "ఆర్" నిషేధింపబడి, యజాదేశనంధి ప్రవత్తించగ వృశ్భద్ధమ్' అని యగును.

10 నూ త్రము :\_ ఉదాత్రముదాత్రవతి⊓

్తిళాష్య:- ఉదాత్తవర్మవిశిష్ట్ పర్ట్లో పూర్వతం పరతం ఉభయత్ హా స్థితే నతి తే ఉభే అప్యేకాదేశమాపన్నే ఉదాత్తధర్మకమాప్పుతంం!! ఉదాక్తో ఓ సీతి ఉద్దాత్తన్న తన్నిన్ను దాత్తవతి! సమానాక్షరమారభ్య సర్వస్మా దేకీ ఖావే యథా కమముదాత్తానుడా త్ర స్వరిత పూర్వ ఉభయో రుడా త్రే పోదాహరదాని దర్శయమ్యాముం!! సవీ....! బ్రహ్మం...! యాజైళ్ల...! పూపా....! దిపీ....! అద్య....! మైతా ్రి....! నను సూన్నీయ మిత్యత్య్తి దాత్రే మైకాదేశే సతి కిం న స్యాదయం విధిం!! ఉదా త్ర పూర్వాధికారే సతి "ఈ ఖావే చ" (10−17) ఇతి నూత్ం! ఉద్దాత్ర పూర్వాధికారే సతి అమికి! రేతో....! వన....! తా....! ఏవం సమానాక్షర సంహీతాయాం ఏకీఖాపోఽన్య్ తాప్ డ్యవ్యం!! ఏవ మవర్హపూర్వత్వేఽప్ వక్ష్యత్!! సే....! తం....! సవ....! సేదు....! మీమ మవర్హపూర్వత్వేఽప్ వక్ష్యత్!! సే....! తం....! సవ....! సేదు....! మీమ మవర్హపూర్వత్వేఽప్ వక్ష్యత్!! సే....! మై....! అద్దె....! ఇప్....! చేవే....! మీమ మంద్రపూర్వత్వేం! సే.....! మీమ ....! అద్దె....! పేవే....! మీమ ....! పేవే....! మీమ ....! పేవే....! మీమ ....! పేవే....! మీమ ....! ప్రా....! పేవే....! మీమ ....! పేవే....! పేవే....! మీమ ....! ప్రా....! ప్రా....! ప్రా....! పేవే....!

## ఉదా\_తమ్౹ఉదా\_తౖవతి≱

మణివ9భ :-

"అంథై కముళో" (10-1) అను నూత్రమండు చెప్పిన రొండు వర్ణము లలో ఏ వర్ణమైనను ఉదా త్రవతీ—ఉదా త్ర స్వరము కల్లీనటై నదో, ఆ రొండింటి స్థానమందు ఏరాదేశముగవచ్చు సమానాక్షరముకూడ ఉదా త్రమ్— ఉదా త్రస్వరమునే కల్లియు ండును అని నూ తార్థము.

ఇంతవరకు అంకారముకంటె స్వరము (అచ్చు) వరమైనటో ఆ రెండింటి స్థానమునందు ఏకాదిశముగ వచ్చు వర్ణము గురించి 2 నుంచి 9 వ నూత్సము వరకు వివర్యపణినది. ఇక నిపుడట్లు ఏకాదిశముగ వచ్చు వర్ణముయొక్క స్వరమును గురించి ఈ నూత్సములో చెప్పణడినది. అంకారముగాని దాని కంటె వరమగు అచ్చుగాని ఉందా\_త్తమైవచో ఏకాదిశముగ వచ్చు వర్ణము ఈడ ఉందా\_త్తమ్ యుగును.

ఉదాహరణలు: ఈ ఉదాహరాలలో ఉదాక్షమును సూచించుటకై

ఆ వర్ణముపై ఏటవాలుగ నాథగిత (/) గ్యాచుడినది.

1 နားသီး ဆုံး ညေး ညေး လွှေသောလွှာ .... (1-1-1) [ ဆမာဒ္ လာလား \_ ဆုံး ညေး လာလား ]
2 ဆုံး ဆုံး လာသား သည် ဆုံး ညီ (1-1-7) [ တာဆုံး မှု မသည် တာသား ညို
3 တာသား သည် သည် (2-3-5) [ တာသား မှု မှ တာသား ညို
4 သုံးဆဲ ညေး ညို
5 စီးသီး သည် ဆုံး မိုး (1-3-6) [ စီး သည် သည် သည် သည် စီးသီး သည် သည် စီးသီး သည် သည် စီးသီး သည် သည် စီးသီးသည် သည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် သည် စီးသီးသည် စီးသည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် စီးသီးသည် စီးသည် စီးသီးသည် စီးသည် စီးသီးသည် စီးသည် စီးသည်

7 ඩුාෂා 9 හරය් මැදුණ (2-6-7) [කරාස් වෙ ]

అగును; "నూస్న్ యమ్" అనుచ్టకూడ ఈ సూత్రము వర్తించును కడి. నిజామ్ కాన్ అది తర్వాత చెప్పట్పు 17 వ స్వాతము వలన నృధిత నృధమును పొందుచున్నది కడ్డం దానికిద్దిలము కాదు.

8 రేంకో దధాతూత్ సర్ట్య్ (7-4-19) [దధాతు ఉద్]
9 వనసృతో<sub>8</sub>2నూ త్రిష్ట్ (7-4-8) [అను ఉద్]
10 కా దిమ్ పాదధంత (5-5-4) [ద్మ్ ఉప]

ఈ విధమంగ సదర్హ జీర్హన నకేక ఉదాహా:అనాలను చూచే పచ్చును. కనుక్షకన్పుడు మిగిభిన నంగ్ స్వమంలను చాతను.

/ 11 సిమాంగో.... (4-6-6) [సః అమా? ]

```
12 కం మీ దగ్ని: (2-8-11) [మ ఇత్]
13 .... පර්<sub>ර</sub>ම (7-5-5) [පෆ්දෙම]
14 నేదు హోతా (నః ఇత్) [1_1_14]
15 ట్రోక్టికం గోపాయక (7_1_12) [హ్య ఈ ష్క్ర్మ్]
16 ఈర్జన్జ్రం హో (1-ఫీ-6) [్థ్రఈర్జ్మ్]
17 స్వాయుష్వా.... (1-?-8) [ను ఆయుషా]
18 ఇమే ఏమోఒవధ_తే (5_2_7) [ఏవ ఉవ]
19 సైనం <sub>[వత్ర</sub>షథ (1-5-9) [న ఏనం]
20 ඛ ස ඛ ස් රා සී ම සි (7-2-10) [රා සී ස් ඛ සි ා
21 ఆథైకముత్జానమ్ (<sup>7</sup>-2-1) [ఆథ ఏకమ్]
22 యనైఖాాాంధశనామ్ (6-6-4) [న ఏీకమ్]
28 ఇద్ద్రియమ్ వై స్ట్రేణ (6_6_5) [ఏవ ఐస్ట్రేణ]
24 త దమైరంతేత్ (7-1-5) [ఆవ ఐర్యత]
25 దేవేళ్య ఐ నైన్థ దేవేళ్య దేవేళ ఐన్డ (2-5-9)
26 <u>ష</u>క్రన్య చాజెస్ (3-8-1) [చఓజెస్]
27 స్వాహాషధిభ్యం (1-8-13) [స్వేహి ఓషధిభ్యం]
```

158

### **ತ್ತ ಶ್ರಿ ರಿಯ** (ಫೌಶಿಕ್ ಖ್ಯ

```
28 సౌషధ్రను (4_2_3) [సం ఓషధ్ః]
29 කුරුදී: දින්දන් මෙම (2-6-5) [යුනු සිූ වෙ
30 అరుణో హం స్మాహాపపేశి: (6-1-9) [స్వాహా ఓష]
31 ఆగ్నేయాక్రా.... (3-1-6) [ఆగ్నేయాg ఋదా]
32 <u>సైవా</u> స్ప్రాన్లు.... (6-6-10) [అన్య ఋధిః]
శిశి ఐశ్రర్షి మ్లత: (2-5-8) [ఐశ్ర ఋీషి]
34 ఏవర్షి రనద్వయత్ (5—1—10) [ఏప ఋషి]
35 ఆ_రైమార్ఫర్ (1-5-2) [ఆ ఋచ్ఫర్]
36 ఆ వా రృత్యకు.... (2—6—3) [అవ ఋచృత్]
     పై 🕳 దాహర౬లలో 11 నుంచి 14 📖 స్రాత్ము 4 చే అగును.
                     15 నుంచి 18 —
                     19 నుంచి 25 🕳
                     26 నుంచి 30 🛶 🌎 7 🔭 "
                     31 నుంచి 34 ___ ″ 8 ″
                     35 నుంచి 36 ___ " 9
```

1! నూ త్రు: అనునాసికే ఒనునాసికమ్ ॥

తి9ంఖాష్య: — అమ్రగహాంగ్రమానాక్షరాణి ఆనునానీకాని ఏకేషామితే,గా సాం (15-6) మతమ్! తానుద్దిశ్యాయం విధింగి తన్మిన్ను జాత్రవత్తి అనురాన్నే မာက္ခေတ်သည္ 10 ကာမ9သည္ 12

పూర్పతః వరఈ ఉభయతో వా స్థితే సత్యుభే అక్షరే అనునాసిక ధర్మమేక మాప్పుతః। ఉక్తాన్యేవోదాహరజాని॥ ఏతదనిష్ణమ్॥

ಅನುನಾಣಿತೆ₁ ಅನುನಾಗಿಕಮ್ ⊭

మణిప్పభ :-

ఈ స్వాతము స్వరమునకు సంబంధించినది కాదు. కానీ చెప్పటేపు స్వూతములలో (15-6) ప్రగ్రహకానటువంటి పదాన్న స్వరములనునానిక వర్ణములగునని అనగ అనునానిక ధర్మముకల్గినపగునని మతాన్వరముగ చెప్పబడినది. అట్టికాని నుద్దేశించి యీ స్వూతమిచట చెప్పబడినది. ఫూర్వ సూత్రములలో చెప్పబడిన సంధికార్యమును పొందు స్వరములలో ఏది యైనను ఉదాత్తమగు అనునానిక వర్ణమగుచో, ఏకాదేశముగ పచ్చు స్వరముకూడ అనునానికోదాత్తమగును.

పూర్ప సూ త్రమందు "పూర్పపర స్వరములలో నొకటి యుదా త్ర మైనచో, ఏకాదేశముగ వచ్చు స్పరము కూడ ఉదా త్రమైనట్లో, పూర్పపర స్వరములలో నొకటి అనునాసిక ధర్మము కల్లినచో ఏకాదేశముగ వచ్చు స్పరము కూడ అనునాసిక ధర్మమును కల్లియుండునని సూశా?ర్థము.

పూర్వ నూ**్తము**న కిచ్చిన మువ్పదియారు ఉ**దాహరణలు ఈ** నూ**్తమునకు కూడ వ**్రైంచున**ని** త్రిఖాష్య రత్మకారులు చెప్పిరి.

ౖత్రాష్య రత్నకారుల్ సూ ౖతము నంగ్కరించలేదు. అయితే ఈ సూత9ము మజాంతర్మ ఖావము నుద్దేశించి చెప్పబడినది, కనుక వైదీ<sup>కా</sup> భర¤కారు**ణ** ౖపత్యేకించి ఏమియుననలేదు.

విట్ని పండితుడ్ మాత్సము 15\_1 వ స్మాతము నుద్దేశించి చెప్పెనన్ని ఆభిపా9ియవడెను.

12 సూత్రము: \_ స్వరితానుదాత్ర సన్నిపాతే స్వరితమ్ "

్తిళాష్య : – స్వరీతానుదా త్రామాణ సన్ని పాత ఏకాదేశే సత్యుఖావపి తె స్వరీత మావవేశ్రత్లో యధా — కన్యే....! ధవీ....! యాజైన్....! ఆథ....။

## ತ್ತಿತ್ತಿರಿಯ ಶ್ರೌತಿಕ್≉್ಯ

ఇహ స్పరితన్య అవిశేష్ణ [గవాణే బీత్యన్పరిత ఏవ గృవాంగ్రాంత్ తన్య స్పరితన్య వృంజనానాం అడ్రాడాంచ పదావయవా నాముత్పత్తికాల ఏవ సంభవాత్! అన్యేసాం తు జదోత్పత్తికాలా దూర్వం ఆడ్రాడాం పదానాం చ సంహికాయాం "ఉదాత్తాత్పరోఒనుదా త్రం!" (14-28) ఇత్ విధానాత్! తన్మి న్నమదా త్రే పూర్ప ఉదా త్రం! స్పరితమ్ (12-8) ఇత్యాది చే!! తన్మా బ్మిత్యస్యైవ ముఖ్యత్మమ్! సామాన్యో కై చ సత్యాం ముఖ్యే సంప9ిత్యయ ఇత్ తస్ట్యైవ స్వీకారో యు క్రం! అథా.... ఇత్యాదా పేకాదేశన్య ఉదాతా న నైర ఖావిత్వత్ "ఉదాతాత్పరోఒనుదా త్రం! స్పరితమ్" (14-28) ఇత్యనే నైవ స్పరిశత్వం విజ్ఞేయమ్!!

స్వరితాత్, అనుదా తైనన్నిపాతే, స్వరితమ్।

### మ**ది[పభ:**—

1\_వ సూడ్రమునుండి తొమ్మిది సూత్రములలో చెప్పిన స్వరసంధి కార్యము ఇచటి విషయము. అనగ సంధికి లోనగు ఫూర్వ వర స్వరము లలో నొకటి యనుడా క్రము, నొకటి స్వరితమునగునేని, ఏకాదిశముగ వచ్చు స్వరము స్వరితమ్ యగును – అని సూడ్ర భావము.

#### 🕳 దాహారణలు —

- l కన్యేవ తున్న్.... (3-1-11) [కన్యా ఇవ]
- 2 နေသီဝနည္သြံ္ခဲ့ခုလ္သမာတယ္… (5-7-20) မြန္းႏွန္းသမ္းေျခာတာေ]
- 3 యాజై్యా పై సక్షాపదా.... (2-6-2) [యాజ్యా ఏహె] అథక్వఒస్యా.... (5-7-4) [క్ష ఆస్యా 2]

ఇచట సూత్రమందు కేవలము న్వరితమని మాత్రిమె చెప్పబడినది. కాని ఆది కైడ్డ్, నిత్య, పార్తిపాత, అభినిహిత, ఓజ్డ్డ్డ్, పాదవృత్త, తైరో వ్యంజనమను స్త్వ విధములలో నే స్వరమును ైగహించవలెను? నిజమే కాని స్వరిత వదమునకు విశేషణములేవియు చెప్పబడలేదు కనుక నిత్య స్వరితమునే (ముఖ్య స్వరితము) (జాత్య స్వరితము) ైగహించవలెను. అట్టి స్వరితమ్ వదావయవములగా వర్ణము అందు పదోత్పత్తి కాలమునందె அ 15 சு என்ன 10 வாத்வ 13

వచ్చుడున్నిని. ఇతరములగు స్వరితములు సంహీతా పాఠమునిందు—అనగ పదముల కలయిక యందు ఉదాత్రానుదా త్రముల నాధారము చేసికొని అనగ ఉదాత్రాశ్వర్డనుదాత్రం (14-29); అనదా త్రే పూర్వ ఉదాత్రం స్వరితమ్ ( 2-9) ఇత్యాది మాత్రములచే స్వరితము పుట్టుచున్నది. కనుక నిచట నిర్విశేషణము గ చెప్పటచే, అది ముఖ్య స్వరితమునే చెప్పను. కనుక నిత్య స్వరితమునే (జాత్య స్వరితము) (గహించవలెను. కనుకనే అధా బ్రాఫీత్ (3-2-11) అనుచోట "ధా"మీది స్వరితము నూ తము 14-29 చే వచ్చినది.

13 నూ త్రము: — గధామాపాసివరో జుధ్నియా **జ్యా** పూషామి ననాైన్లో

్తిళాడ్య :- రా, మా, పా.... ఏతేడ్న న్య న్వర ఆర్డే పారేఒన్ వరింక; బుధ్మిరుగా. జ్యా, ఆ ఘాషా; అమిన నై ఏతే ష్వ్ర్యేషర ఆర్డే న్వరవరిం పూర్వచ్ధిం న పా<sup>9</sup>హ్మీ ఈ యాథా — స్వ.... సహ.... ధన్వ....! అన్వర ఇత్ కీర? న్వ ... డ్వ....! డ్వ....! ఆర్ష ఇత్ కీరి? న్వ....! డ్వ....! ధన్వ....! ఆ ఫూ..... ఆకారం కీమర్థం? తం....! ఆ తే....! ఆర్మ న్వర వర ఇత్ కీర? బుధ్వీ....! జ్యా....! ఫూ....! అమ్...!

> ను ధా। మా၊ పా। అన్పరః। బుధ్నియా। జాను ఆఫూషా। అమిన ను అర్టే।

మదివ్యభ :--

పూర్వమందు చెప్పిన మూడు నూ త్రములు (18: 11, 12) న్వరము నకు నండు ధించినవి. ఈ నూ త్రమునందల్ నిషేధవాచికము ఈ న్వరము నకు నంబంధించేదు. ప్రిఖమములో చెప్పిన నంధి కార్యను అకు చెందును. 2 నుంచి శ్రూ త్రములలో చెప్పబడిన నంధి కార్యములు కొన్ని పదములకు ప\_రైంచివు. అట్టి నంధి గ్షేధము ఈ నూ త్రముచే చెప్పబడుచున్నది.

వరా నమందుండెడి రా; లేక మా, లేక హా ఆను వర్ణమ కంటె "అస్" వరముగ నున్నచో ఆచట సవర్ణ దీర్ఘ సంధి [ఎప\_రైంచరు. అట్లే ခြဲ့ခြဲ့ပြီလ ျခာမြဲကားရှ

162

బుధ్మియా, జ్యా; ఆ పూషా; అమిన న ఈ వదములకంటె స్వరాది వదము పరముగ నున్నచో, అచటను స్వర సంధి (ప్రవ**్రించడు** అని సూత్) భావము.

#### ఉదాహారణలు :\_\_\_

1 అని: స్పథా అన్పుర్ప్ (1-1-9) [స్పథా అన్] సహ [సస్య ప్రమా అని (4-4-11) [ ్వమా అన్] ధన్మన్ని క [వహా అని (2-5-12) [ క్రిపా అని]

్వర్పోరా అని (1-2-1); ధా అని స్వధా అని (2-6-4); అభిధా అని (7-1-11), వ98మా అని; విమా అని, ఉన్మా అని (4-4-11) వ98పా అని (1-1-14); చక్షాష్ప్పా అని (1-2-1) — ఇవి విట్ని పండితుడు చూపిన మరకొన్ని ఉదాహారణలు. 7

ధా, మా, పా అనువానిక౦జ్ 'అసి' పరముగ నన్నపుడే ఈ నిషే ధము. ఇంతర పదములకి నిషేధము లేదు. కనుకనే స్వధేత్ స్వధా; ప9మేతీ ప9మా అనుచోట్ల ఇంకారముతో న౦ధ్ జరుగును,

ఆర్టే—నరహీతా పాఠమండు—అన్ నియమమొండుకు: జటాపాఠమండు కూడ ఈ నంధి నిష్ధము ¦పవ రైంచవలెను కనుక అని నమాధానము.

#### ఉదాహరణ :

న్నధా ఆన్యనీ న్నధా న్నధా అని। |వహా ఆన్యనీ |వహా ప9పా అని⊞

ఈ విధముగ సంహీతా పాఠమున నిషేధింపబడిన సంధి జటాపాఠమునకూడ ధా, మాం, పా— వీనికంటె అని వరముగ నున్నషడు నిషేధింపబడుటకై ఆర్టే అని చెప్పబడినది.

ಇಕ

- 2 బుధ్నియా ప్రబుధ్నియా ఈరేజ్ (4\_3\_13)
- 4 ఆహాషా ఆహాచాఏతాందను (2-4 ఎ).

పూ షాకు పూర్ఫమ౦దు 'ఆ' యు౦డవలెను. అంట్టి పూ షాక౦దె వరమ౦దున్న స్వరముతో నృరన౦ధి నిషీధి౦వబడును. 'ఆ'కార పూర్ఫకము కాని పూషాకు వృర స౦ధి జరుగును. త౦ పూషాఒధ\_త్త (1—5—1).

5 అమ్న నై అతే సుపర్హా అమ్న నై ఏపై : (3-1-11) ఇచట కూడ "జరై" శబ్ద ప్రాయాజనము పూర్ఫమందు చెప్పినట్లు ఈ వద ముల కిట్టి సంధి బిషేధము జటా పాఠమున కూడ బ్రామ రించుటయే. ఉదాహరణ:

> బుధ్నియా ఈంత ఈరతే బుధ్నియా బుధ్నియా ఈరతే! జ్యాఖయమియం జ్యా జ్యా ఇయమ్! పూషా ఏశ్వేకు పూషా పూషా ఏకు! అమిన నై ఏపై రేవై రమినన్నా మిన నై ఏపై !!

ఈ విధముగ సూట్రార్థము లక్ష్మములందు నమన్వయ పూర్వకముగ చూపే బడెను. బిషేధవాచకమగు "న" ఈ స్కూతమునకె పరిమితము.

14 నూ\_తము :⊷ ఏష్టరితనే మన్నోద్మన్నో ష్టేవిః పర్ లుప్యతే∎

్తిళాష్ట్ - ఏష్టు .... ఇత్యేవం పరోఒవర్హో లువ్యతే! అథాఒవర్హ పూర్వే (10−3) ఇత్యనువ రైనాదవర్హ ఇతి లభ్యతే! ఆశీ....! శమీ....! అపాం...! అపాం....! స్వాహా....။ ఓష్ణ శబ్దప్య పర్వావస్థన్య గ్రాహంణం భవతి! ౖగహా అన్య చ (1-22) ఇతి పచనాత్! ఉవ....! నిర్....! అవర్హో అంవృత ఇతి కిమ్: శితీ....! శితీ....!

ఏషౖ81 ఏతన! ఏమన్! ఓద్మన్! ఓడ్డు ఏవ81 పరిశ్రీ లుప్యతే⊪ మందివ9భ:∸

ఈ నూత్యము ఆకార లోవమును విధించుచున్నది.

అధికార మా<sub>ట్</sub>తమగు "ఆథాఒవర్ణహార్వే" (10-3) అనునది ఇచటకను ప\_డ్రైచనం. బ్యమనకా యఫీకార మా<sub>ట్</sub>తము 8 వ మా<sub>ట్</sub>తముతో అగిపో**పు** ను, హాంకం ఉద్దవ్యం కార్వ కార కార్వ కార్మ కార్మ కార్మ కార్మ కార్మ కార్మ కార్మ కార్వ కార్మ కా ఏష్టః ఏతన ఏమన్ ఓడ్మన్ ఓష్ట ఏను.... అను ఈ పదములను పరముగ గల్గిన పూర్వ పదా\_నౖ అకారము సంహాశా పాఠమున లోపింనును .... అని సూజార్థము. ఉదాహరణలు:

ఏష్ణ— ఆశ్యేష్ట్రాయం (1-2-11) [ఆశ్య ఏష్ణె] ఏతన— శమితార ఉపేతన (3-1-4) [ఉప ఏతన] ఏమన్— అపా౦త్యే మన్పైదయామి (4-3-1) [త్య ఏమన్] ఓద్మన్— అపా౦త్యోద్మన్పైదయామి (4-3-1) [త్య ఓద్మన్]

సూ త్రామండల్ "ఓష్" శబ్దము ్పాతీపదిక కనుక, దివియొక్క ఖీన్న విభ కై టాఎములను [గహించవచ్చును.

ఓష్ణ.... 1 స్వాహ్ ష్మాఖ్యామ్ (7.3.18) 2 ఈపయామ మధురేణో ష్టేన (5.7812)

ఏహ్— నిరమ్మతోడి: ఛన్లకి (5.3.5) [అమిషత ఏమి:]

ఈ వదముఖకు స్కాతములు ఫ్, ీ, ల షలన ఇకార, ఔశారములు మా పైంచవలనీయుండగ, దాగ్ని వారించచు పూర్వపడా న్మందల్ ఆకా రమునకు లోవము విధింవబడినది.

ఈ సూత్రము అవర్ణమున కే ష్ధించబడింది. కనుక పదా నృముందు అవర్జ ఖిన్న మగు స్వరముండినచో, తదనుకూలపుగు సంధేకార్యము జరు గును. ఉదాహారణ —

> శిత్యేష్ణు శిత్యంనికి (5-6-14) [శిత్తి ఓష్ట్రా శిత్యేషాయ స్వాహా  $(^2-3-17)$  [శిత్తి ఓష్మాయు]

15 నూత9ము: \_ ఇపర్జోకరౌయువకారౌ #

[తిళాష్య :- ఆవర్ణ పూర్వాధికరో నిప్పత్తి! స్వరవరాధికారస్తు వర్తే అథ న్వరవరో యకారమ్ (9-18), ఇతి పూర్వాధ్యాయే స్వకార్తి! ఇవర్ణో కారో వదాన్తా న్వరపరో యుఖా సంఖ్యేన యువకారావాపడ్యేతే!! అఖి....! ఈతీ....! ఆ పూపా... ! దీర్ఘన్య ప్రగహ విదానాత్ ప్రత్యం సంధి నిపేధా దుకారన్య కారో త్రత్వం కృతమ్! ఇవర్ణోకారో యువకారావితి!

### ಇವರ್೯ರ್, ಯುಏ೯ರ್∦

మది చర :--

١

పూర్వ సూత్రిముతో "అవర్జహార్వ్" అను అధికారము నివృత్తమగాను. అయితే పూర్వాధ్యా నుమున చెప్పిన ఆథ స్వరవరో యకారమ్ (8\_10) అను సూత్రిము నుండి "స్వరపరిం" అనునది ఈ సూత్రిములోనికి అనువ్రం చును. కాగ —

పదా\_న్నమగు ఇకారము లేద ఉంకారము కంటె న్వరము వరమగుచో ఈ ఇకార, ఉంకారములు ్రమముగ యుకార వకారములుగ మారును....." అని స్కూతార్థము. ఉదాహారణలు ....

> అధ్యస్తాంత్.... (4-2-8) [అభి అస్తాంత్] ఈత్యశ్యామ (1-3-14) [ఈతి అశ్యామ] ఆహాపా ఏత్యా వను (2-4-5) [ఏతు ఆ వను]

సూత్రమందలి ఇకార, ఉకారములను ౖహస్వములనియే ౖగహించవలెను. పదా\_న్రమందలి ఇకార, ఉకారములు దీర్ఘాన్రములగుచో, ఆ వదములకు పైగహా సంజ్ఞ వచ్చును. ౖపౖగహ ప్లైతములగు వర్ణములకు సంధి నిషి ద్ధము కద.

ఇపుడు మరల స్వరమును (Accent) గూర్చి రెండు స్కూతములలో చెప్పచున్నారు.

16 నూత9ము:- ఉదా\_త్యాశృ వరోఽనుదా\_త్రి నృదితమ్ 🛚

్తిఖాష్య :- చకారం పూర్వనూతో ) కై నిమి త్తినా వివర్ణో కారావన్వాది శతి ఉదా త్రామారివర్ణో కారయోం? పూర్వో 2 నుదా త్రశ్భ స్వరిత మావద్యత్, ప్యేవ..... అన్న్వ..... ఉదా త్రామా రితి కింగా నీచా....! మధ్వ.....! పర్, ఒనుదా త్రతి కింగా తద్....! న.....! ఇన్వ.....!

ఉదా త్రాయాణ చ≀పరణ అనుదా తౖ≊≀ స్వరితమ్ మణిప9భ :--

స్తాతమందలి చేశారము పూర్వ స్వాతమున చెప్పబడిన "ఇకారము

### စွာခြီတိုလ ုဘဲမိုနာဆုရှ

లేక ఉకారము అను ఖావమును ఈ స్కూతములోనికి అన్వాదిశము చేయును. కాగ— పూర్వ పదా\_న్నమున నున్న ఉదా\_త్తములగు ఇకార ఉకారములకంటె అనుదా\_త్తమగు న్వరము పరమయ్యెనేని ఫలితముగ వచ్చు శ్వరము సంహీతయండు స్వరితమగును.— అని ఖావము.

#### ఉందామాధణ —

వ్యేవై నేన ప**ిధ\_త్తే** (వ్-3\_11). ఇచట వి 4 ఏవ ఆను చోట ఇదారము ఉదా త్రము. ఏదారమనుదా త్రము. దాగ ఫరిశమగు "వేయవ"లోని ఏదారము స్వరితము.

అప్స్వెగ్నే (4-2-11) అప్సు ఆగ్నే. ఇచటను ఉందారముదా త్రము. అకారమనుదా త్రము. ఫలితముగ "అప్స్వెగ్నే" లోని రెండవ ఆధారము స్వరితము.

పూర్వ పదా న్రమందల్లి ఇకార, ఉకారములు ఉదా త్రములైనచో ఈ స్వరిశము వచ్చును. లేనిచో రాదు.

ఉదా- నీచాతం ధక్ష్మతనమ్ (1\_2\_14).

ధఓ్ ఆతనమ్-ఇచట ఇకారమనుదా క్రమం. తర్వాతనున్న అకారము ఉదా త్రము. ఫలితము "ఢ్వ" ఉదా త్రముగ నుండును. ఇట్లే మధ్యగౌన్న హహాత్ (2-?-2). మధు అగౌనై. ఉకారము అనుదా త్రము. అకారము ఉదా త్రము. ఫలితమగు 'ఉ్వ' ఉదా త్రమయినది. కాగ పూర్వమందు ఉదా త్రము ఉన్నపుడే స్వరితము వచ్చును. లేనిచో స్వరితము రాదు.

#### 🚓 దాహరణలు :

ఇచట ధి, కు, ను - అలోని ఇకార, ఉకారములు అనుదా త్రములు తర్వాతనున్న ఆ, ఐ, ఆ వర్ణములు క్రమముగ ఉదా త్రే, అనుదా త్రే, ఉదా త్రములు. కనుక సంధిలో ధృ, తైవై, నావై అక్టరములు ౖకమముగ ఉదా త్ర, అనుదా త్ర, ఉదా త్రమంలయ్యను. "ఆనుదా త్రమగు అంకారమును పరఘందు గల్గిన పూర్వపడా నైమందలి ఇంకారము కాని, ఉంకారము కాని ఉదా త్రమగుచో, సంధిలో పరఘందున్న అంకారము వ్వరితమగును"— అని ఖావము.

"పూర్వన్సూ తమందు చెప్పబడిన నిమిత్తులగు ఇకార, ఉంకాతములు"— అనగ— యకార పకారములుగ మారుటకవకాశము కల్గిన ఇకార ఉంకారములని తెలియవలెను. అట్టి అవకాశము ఉ\_త్తరపదాదియందు అకారమున్ననే హాధ్యమగును. కనుక ఈ నూ త్రము అవరిమిక ఇవర్ణ ఉవర్ణములకే భౌందును.

17 నూత9ము:\_ ఉంఖాపేచ॥

త్రాష్య్ - చకారం పూర్ప్ చా త్రాక్షా కర్వంలు కర్వకం! పరస్యానుదా త్రక్షం అన్వాదిశత్రి పూర్ప్ బోదా త్రేవ పరస్మానుదా త్రస్థ ఈ కా పే క్రియమాణే స్వరితం జానీయాక్ యహ — సూన్ఫీ ....! సూడ్ల....! మాసు....! దిక్షు ....! పూర్పే బోదా త్రేవ కింం పూప....! పరస్యానుదా త్రస్థ కింం కా దిక్షు....!

ಈಾಘಾವೆ∣ ಮ∥

మణి[పభ :-

ఈ సూత్రిము సవర్ణ దీర్హముగ వడ్పు ఊంకారమునకు మాత్రమే ఉద్దే శించబడినది. ఈ విషయమున ఇది ముందు చెప్పిన 18-వ స్కూతమున కవరాదము.

పూర్పవనా నైమందల్ ఉశారము ఉదా త్రమై, ఉత్తరవదాయి యుం దల్ ఉశారము అనుదా త్రమైనచో, ఏఠాదిశముగవచ్చు ఊశారము నృరిత మగును... అన్నూ తార్లము. ఉదాహారణలు ....

- 1 సూ $\hat{N}_{2}$  တာသြား (8-2-4) ြလေး ఉ $\hat{N}_{2}$  တာသြာ
- l సూద్దాతా (7-1-8) [ను ఉందాతా]
- 3 **మా నూ <u>త్</u>రిష్ట**న్ (7-5-2) [ను ౩ <u>తి</u>ష్టన్]
- 4 దిమ్హాప దధాత్ (ఫ్ఫ్-ఫ్) [దిమ్ ఉపదేశాత్]

<u>ခွာ ခွာ</u>ြီထသ ဘော၅၆၈ာသား

Τ

పూర్పమందు ఉదాత్తమే యుండవలెను. లేబిచో ఏకాదేశము స్థరి తము కాదు. ఈ: సూపస్థాదేవః (١-११) ఇచట సు ఉపస్థ రెండు ఉదర ములును అనుదాత్తములే. కనుక ఏకాదేశమగు ఈ (సూ) అనుదాత్తము.

అంట్లో వరముందు అనుదా కృష్ణి యుంఆడవలెను. లేన్చో నృరితము రాదు. ఉదా: తాదిమాపాదధత (ఫ్-ఫ్-ఫ్) దిమ్ ఉవ ఆ దధత. ఇవట రెండవ ఉద్రము ఉదా క్రము. కనుక ఏద్దేశమగు ఉద్రామ మైనది.

ಈ ಮ್ಯಾತಮಂದು ಪ್ರಭಾತಿನ ಸ್ಥರಿತಮುನು ಸ್ಟ್ರಾಪ್ಟ್ ಸ್ಟ್ರರಿತಮಂದುರು. (ಮಾಡುಮು ಸ್ಕ್ರಾಪ್ಟ್ ಸ್ಟ್ರಿರಿತಮಂದುರು. [17]

18 సూత్రు: – నశ్యేత్ మిధున్ ။

త్రిఖాష్య: - శ్రేత్, మిథున్— ఇత్యేతయో ర<sub>ా</sub>్య్యర్ యధా విహితం యత**్వం** నా22వద్యతే! యధా— శైృత్....! నమిధు....။

న, శ్యేత్, మిథున్‼

మడిప్రభ :--

ఈ సూ తము పూర్వముచెప్పిన 15-వ సూ కమునకపవాదము. కాగ— "శ్యేశీ, మిథునీ అను పదములకంటె న్వరము (అచ్చు) పరమైనను, ఈకార మునకు యత్వము రాదు"—అని సూ త్రార్థము. అనగ సంధ్ కార్యము జరుగడు, ప్రకృతి ఖావమే యుండును, ఆట్లని వీనికి ప్రక్రగహ సంజ్ఞ లేదు. మరియు "మిధ్నీ" శబ్దమునకు ప్రక్రగహ సంజ్ఞ 4-53 సూ తముచే పారింవబడెను. ఉదాహరణలు:

> కై ్ తోన శ్యేత్ అంటరుత (5-5-8). నమిధున్ అభవన్ (5-0-6). [18]

19 నూత9ము :- లుప్యతే త్వవర్లపూర్వై యువకారె ॥ [తిఖాష్య:- అవర్జపూర్వై స్వరపరె యువకారె లుప్యేతే! యధా— ఆవ ..... [ధు..... న..... ఇమ.. . అసా..... ఖాడు... . మ్ర్వా... ఓ ఏవం

9-20, 247

పూర్పావికి కింగా అభి....! కృత్....! కు శబ్ధ ఇతరో యవకారో నివర్తయ న్నా దేశ ౖపా\_వ్రమోర్వానయోర్డోవ విషయత్వం ధ్యోతయతి! అవర్హక పూర్వ్ యాఖ్యాం కావవర్డ పూర్వాక

లుప్కొతే! ఈ! అవర్లపూ ్ర! ఈవరా ు కుడి[వళ :⊶

ఈ మాడ్రము వద్దా యకార, వకారములకు లోపమును చెప్పాను.

తదా న్రామందల్లి యకార, వకారక్షులకు పూర్పమందు అవర్హముండి, పఠమందు శృరమున్మ బో, పంధికార్యమున ఆ యకార, వకాళములు లోపిం చును... అని మా క్రార్థము,

ఈ సూ క్రము పూర్పాధ్యాయమున చెప్పిన ఆయ్, ఆయ్, అప్, ఆప్ (అధ్యాయము 8, సూ 10, 11, 12, 14, 15) లయొక్క యూకార వకార ముల మద్దేశించి చెప్పబడినది. పంధిజములు కానీ యూకాం. వకారములు వదా న్యమందు లేవు. కనుక సూ తమందలి "తు" శబ్దముం అతరములగు యకార, వకారములను నిషేధించుచు, పంధిజములగు యకాం, వకారములనే మూచించును. ఇట్టి యు, వకారములకంటె నృరము పరమైనచో ఈ యకాం, వకారములు లోపించును. ఉదాపారణలు :

```
    ట్రా అన్మన్ (1-2-1) [అవక ఉద్దన్న—అతయ్ ఉద్దన్న నూ 89-10]
    ట్రా అన్మన్ కే (1-1-1) [ట్రాఫ్క్ అన్ఫిన్— ద్రాహ్ అన్మన్
    కి న విచిళ్ళాకే ఇది (6-1-8) [విచిళ్ళా ఇది— విభిళ్ళాయ్ ఇది "]
    4 ఇమ ఏవా సై (2-4-10) [ఇమే ఏవ— ఇమాయ్ ఏవ కి-11]
    ప అసామహా ఏపేనూ (7-5-2) [అసామహై ఏవ— అసామహాయ్ ఏప కి-14]
    6 వాయు ఇష్టయో (2-2-12) [వాయో ఇష్టయే—వాయువ్ ఇష్టయే 9-15]
    శా ఏవా స్మీన్ (2-2-8) [తా ఎవ— శాస్ ఏవ — శా ఏశ "]
    8 అహా అనదశ (5-6-1) [అహౌ అనదశ—అహాస్ అనదశ—అహానుదాశ
    9-15]
    శ్ మర్హా లభివేశ (5-7-9) [మర్హాన్ ఆనివేశ— మర్యాయ్ అవివేశ
```

170

## ္ နွာ ခွဲ့ ဦထာျခ်ာမိစာမွာျ

ఈ యుకార వేకారములు అవర్హ పూర్వకములనుట్టే, గుణ సంధ్యిమ్లు అగ్రం యకార, వేకారములకు లోపేము రాడ్లు

ఉదా: అభ్యస్థాంత్ (4-2-8) [అళ్ళులస్థాంత్] ్లే యాన్యన్ (4-4-6) [యాని ఆన్].

20 సూతము:- నో ఖ్యస్య 🛚

ైత్రాష్ట్⊣ ఉంఖ్నక్ శాఖ్న∺ వ్≊ై్≥వర్హహార్పై వ అప్పితోంది. ఉం క్రానేక్ష్ దావంరణాన్మ

న: ఉఖ్యన్త

మడిప్పత :--

ఉఖ్యప్య = ఉఖ్య శాఖీయులయొక్క మంతమున న=కోడు. అనిగ హార్వ న్నాతముచ్ విధించబడిన యకార, వకార లోవములు, ఉఖ్యాచార్య ప్రవర్త కృష్ణ యజార్వేడ్యశాఖాంతరమండు ప్రవర్తచేవు? ఆనగ వీరి మంతమున ఆ తూకార, వకారముతకు లోవము లేదు. పూర్వ న్నాతమందు జెప్పిన ఉదాహంరణలనే యకార, వకారతోవములు లేకుండ ైగహీరావవలెను. కాగ 1 వాయ విష్టయే! 2 కాపేవాన్మిన్! 3 నవిచికాళ్ళియితి 4 ఇమయే హాసెఫై 5 ఆశామహావ్వేమే! మున్మగునవి.

21 సూత9ము:- వకారస్తు సాంకృత్యస్య 🛚

[ఆశాష్య: – సాన్ని ధ్యాన్ని సీధో లభ్యతి။ సాంకృశ్యప్య మతేఓవర్ణ షార్వ్ వశారో న అువ్యతే! యక్రస్తు అువ్యత ఏఫోత్యర్థ్యు! జాయపిష్ట్లేను దురోణి (ఓ,2.12); ఆహావ....! భూర్భాచార్య మత నివర్హకు ఈ శబ్దు! సూత) మిధమేపేష్ట్స్! నత్తుహర్మద్వయమ్ల్ల్ పరద్వయం చె∥

వకారగ తు। సా౦కృత్యన్య॥

మణివ్సభ :-

సౌం**కృత్యా**చార్య **మత్**ము**నం**ద్రు పక్రము, ల్లోపించేడు. ్రహ్మార్స స్టూత్రము 19 యందు చెప్పబడిన యాకార్పక్రములలో, శ్వలము యశా రము మాత్రమే లోపించును. వకారము లోపించదని సౌంకృత్యాచార్య మతము. కాగ 19 వ సూత్రము యకార వకారములు రెండింటికి లోవేమ్ చెప్పినది. 20 వ సూత్రము ఆ రెండింటికి లోవనిషేధము చెప్పినది. 21 వ సూత్రము యకారమునకు లోపము చెప్పినది. వకారమునకు లోవ నిషే ధము. ఆట్లే ఈ యకార, వకార లోపవిషయ్ము చెప్పబోఫ్ సూత్రములు 22; 23 నందు కూడ చర్చించబడినది. ఈ విధమగా అదు సూత్రములలో [తెళాష్యరత్మకారులు 21\_ప స్మూతమునే అంగికరించి మిగోలిన సూత్రము లను (19, 20, 22, 23) తిరస్కరించిరి. అనగ (ప్రస్తుతమువలభ్యమగు సంహీత ఈ 21-ప సూత్రముననునరించి యున్నదని అభిపారియము.

ఆంచాహాధ్య : ్ల వాత్తువిష్టయో, దురోణే (డ్లి2-12). ్లాలు ఆహాపవదత్సాహతో.... (5-6-1).

22 ကာ**န**9ဿ - မနာတီ နာဝသီတီ ေဆာဆီးရွင္ေဆာ ဆာဗီလာက္မွာ ။

ခြေစားသည္မႈ ထားစစ ခုအေပ ခုခင္မွာ တက္သည္မွာ တြင္း တြင္း ေတာင္း တည္း မို တည္း ခုခင္း တည္း မို တည္း ခုခင္း တည္း မို တည္း လည္း သည္သည္မွာ မို သည္သည့္မွာ တည္း ေတာင္း သည္သည့္မွာ လည္း ေတာင္း ေတာင္း

ఉందానౌ దాశంపరౌగ లృ ప్యేతేం! మూచారీయాపృ

ಮಣಿ[ವ≉ :≟~

అచార్య మాచాకీయుని అభ్యేహమము ఇట్లన్నది— "అపోత్లో భార్వ కముల్లగు వద్దాన్న యక్రం, వక్రారముల్తకంటె యాథా నోంఖ్యముగ ఉక్రం, ఓక్రారములు వరమందున్న చో ఆ యక్రార వక్రాన్ములు లోపించును." అనగ అపర్ధభూర్యకమగు పద్దాన్న యక్రముకంటె ఉక్రము పరమందున్ననే, అ యక్రము లోపించును. ఇజ్లే వక్రాముకర్టె ఓక్రము ప్రమందున్ననే, అ యక్రము లోపించును. ఇకరములగు అచ్చులు పరమందున్నచే ఆ యక్రారము లోపించును. ఇకరములగు అచ్చులు పరమందున్నచే ఆ యక్రార వకారములకు లోపము రాదు. ఈ నూ తమందు కోతి అని మరల స్వాముగ చెప్పటవలన పూర్వనూ కృములందు చెప్పిన నిషేధవానక్రక్ మగు "న" యొక్క అనుప్పత్తి నిషేధింష్లుడైను. 172

ခု <u>ခို</u> ဝီတာ ဘဲ၅ခဲ့စေးနာ္မွ

ఉదాహారులు: 1 ఆవ ఉన్నమై (1.2.1) 2 యా ఓషధము: (4.2-8).

ఉంకార, ఓకారములు పథమగునముడు అంగి చెప్పటచే, ఇంతర స్వరములు పర మైనచో యకార, పకారములకు తోవము రాడు.

> తే ఏగమ్— తయేనమ్! కాయో ఇష్టయే— కాయనిష్టయే!

[55]

23 నూడ్రము :- లేశ్ వాత్సప్రిప్పైతయోకి "

త్రాష్ట్ల వాత్స్వన్య మంత ఏతయో ర్యకారవకారయో రహర్హహూర్వయో ర్లేశం స్కార్! లేశో నామ అ ప్రవాదుచ్చారణమ్! ఏతయో రిత్ ఉకారౌకాధ వరా నిర్మేశత్మి ఉక్రాన్యేషో దాహరణాయ్!

စီశଃ၊ ဘာခံရှုပြုဆ်ရှု၊ သိခံတာြာ း။

ಮಧಿ[ವರ: 🗕

. "వాశ్స్తు" అమనది యొక ఆచార్యుని పేరు. బహుశు ఒక అవాధ తర శాఖావ్రివ రైకుడై యుండును. అతని మతమున పూర్వ సూత్రిము (22) నందు లోపించునని చెప్పబడిన యకార, వకారములు లోఫించపు. కాని అవి లోపించివవను ఖావమును కర్ణించునంత స్వల్సముగ నుచ్చరించ వలెను. అనగ అపర్జ పూర్వకమగు యకారము తర్వాత ఉకారమున్న చో ఆ యకారము వ్వల్పముగ నుచ్చరించబడును. అట్లే పకారముకన్న ఓకా రము పరమందున్న చో, అ ఎకారమును కూడ అతి స్వల్ఫముగ నుచ్చరించ పలెను. అనగ లేఖనమందా యకార పకారములుండును కాని ఉచ్చారణ యందు సృష్ణముగ విన్పించవు.

"పూర్వనూ ౖతమంపు లోపించునని చెప్పబడిన యకార, వేకారములు" అను విషయము "విశయోం" (వీనికి) అను కరముచే తెలియును.

ఉదాహారణలు పూర్వ సూత్సమునంద్యుండినవానినే ైగహించవనెను.

అనగ I ఆవయ్ ఉన్న<u>ను</u>।

2 యాప్ ఓషధయుకు

24 నూత9ము :\_ న ప్లక భ్రగ్హౌ ⊪

్తిళాష్య: — న ఖలు స్లుతం క్షన్సాళ్ళ సంధి విధిం భజేతే! యాథా — అ<u>ను .... తే.... ఇత్యాది విధా నిషిద్ధి</u>ఒన్యస్మి తేశ్ళ ఆనారభ్యమాణే ్ వకృత్వదృవత్య

ನ, ಹುತ ಪರ್ಗಿಗ್ರಿಪ್ ॥

మణివ్భ :-

ప్లుతము, ట్రాండ్స్ సీస్కీ ఇంతకు పూర్వకుందు చెప్పిన వంధి కార్య ములు ప9ివ\_రైంచాపు. ఈ విధముగ ఇంతవరకు చెప్పిన సంధి కార్యములు వీగి విషయమున నిషేధింవబడెను. అట్లని నూతన కార్యములను చెప్పట లేదు. ఫలితముగ నివి చక్పతి ఖావమునాందువని సారాంశము.

⇒దావారణ: అమ్హహీశ్శత<sub>క్</sub> ౠ్రిజామ్.... (7-1-6).

ఇచట "హీ" అనునది ప్లుత వర్ణము. కనుక వరమందున్న ఇకారముతో సంధి కార్యమును హిందడు. అట్లే **శి**వీనమఖి (ఓ-5...6..5).

ఇచట "తే" అనునది <sub>[ప్ర</sub>గ**హ సంజ్ఞ కల్గినది.** (చూడుము 4\_42). రామక ఏకారమంతో నంధి కార్యమును పొందడు.

ఈ విధముగ స్ట్రత ్ర్మాలకు సంధికార్యములు లేవు. [24]

2వ నూత9ము :؎ పరశృై పరశృై ౻

్తిళాష్య:- చకారాకృష్ణయో రృవకారయోర్లోపే సతి పరిం సంధిరృభవతిం యథా— ఆవ.... అౖగ....॥ సాన్ఫ్ర్యాన్ని మీధో లభ్యతేం! నను లోపీ సత్పీలేయ్ శావతై పాలమ్⊪ యకార వకారయోరిత్ కిమ్ం సేదు....! సై....। నా..... శాత్యాది⊪

သံဝိ8၊ ထံ၊ (သံဝီ8၊ ယံ၊)

మణిక9భ:-

సూ\_తమందలి **"చ"** ఖార\$నూ\_తము(19) న**ండి** యకార**, వ**కారమంఆ

## <u>ತ್ರ ತ್ರಿ</u>ರಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

ని నూత్రములోనికి ఆకర్షించును. నూ ఈ సూత్రి మంచే పూర్వనూత్రము (24) నుండి, నిషేధవాచకమగు "న" ఈ సూత్రిములోనికి వేచ్చును. కాగ⊸ "పూర్వ వదా\_న్నమందున్న అవర్డ పూర్వకము⊕గు యకార, వకారములు సూజానుసొరము లోపించగ, పీనికి వరమందున్న స్వరమునకు పూర్వమం ధున్న అకారముతో సంధ్ నిషేద్ధము"—అని సూజార్థము.

⇔దాహారణలు : ఆక ఉన్నమై (1-2-1) ౖడువా అస్మ్న్గోవతౌ (1-1-1) ఖాయ ఇష్టయే (2-2-12).

మొందలగునవి. (చూడుము 18 వ సూ తమందలి ఉదాభారణలను).

ఈ విధముగ గ్జ్ యధ్యాయములో స్వర సంధులను విషేరించుట ఆరిగినది.

ఫరశృ, వరశృ అను ద్విరు\_క్తి ఆధ్యాయ వరినమా ప్రిని నూచించును.

కృష్ణయజార్వేడీయ తైత్తిరీయ ప్రాతిశాఖ్యకు త్రాప్యరత్నానుసొరము వేదులోప నామక సుబ్రిహ్మణ్యముచే బ్రాయబడిన " మడిబ్రభ " అను ఆంధ్ర వివరణమున పదియవ అధ్యాయము సమాత్రము. బ్రైవన: పూర్వాధ్యాయమందు కొంతవరకు ఆకారలో పము గూర్ఫి బెవ్పబడినది. అయితే ఈ అధ్యాయములో ఏకార, ఓకారములకంటె వరమగు పదాదియందలి అకారముపకు కలుగు మార్పులను చెప్పుచున్నారు. ముం దుగ ఈ ఆకారపు లోపించునను సామాన్య సూత్రమును చెప్పి, తరువాతి సూత్రములలో ఎట్టి ఆకారము లోపించదో చివరించబడెను. కనుక ఈ అధ్యాయము బ్రామానముగ "ఆకారలో పము"నకు సంబంధించినది. తర్వాత అధ్యాయములో నానావర్ధములకు సంబంధించిన లోపములను గూర్భియు, భలితములగు వ్వరములను గూర్భియు చర్భించబడును. ముందుగ సామా న్యమును బ్రామెంచుచున్నారు.

1 మాత9్ము :- అువృతే త్వరార ఏరారొదారపూర్వణ

్తిళాష్ఠ్ :- ఏకారహార్వ, ఓకారహార్వివా≥కారో అప్పతి! యాథా— తే....! నో.....! "తు శబ్ది న పృక వైగహా" (10\_24) ఇతి నిష్ధ నంబంధ విధిం నివ\_రైయత్తి కేబిత్! స్వరవరాధికారం నివ\_రైయత్ తృవరే నంగ ర\_బై! ఏకారశృ ఓకారశృ ఏకారోకారౌ! ఏకారోకారౌ పూర్వ్ యస్మాత్ న తభ్ కౖూ!

లుప్యతి, తు, అంకారః, ఏకారౌకార పూర్వః॥

ည်းဆီုံ့ခံစုံ မိ⊸

ఏకారొకారపూర్వ:-ఏకారమునుకాని, ఓశారమును కాని పూర్వమందు కల్గిన; అకార:-పారాదియందల్లి అశారము, అావృత్-లోపించుముం కాగ "పూర్వ పదా\_నమందల్లి ఏకార, ఓశారములకంటె పరముగనుప్ప పదాదియుం దల్లి ఆశారము లోపించును" అని సూ, తార్లము.

ఉదామారణ: తెబబు ) వన్ (25 - 1.3) [8: ఆ బ్బు వన్] సోబ[బస్క్ (2-1.2.1) [ హో! ఆ బస్క్).

సూ క్రమందరి "తు" శబ్దము విషయా సైధమును సూచించును. కానీ కొంత మంది ఈ తు శబ్దము "న ప్లేత పైగహౌ" అను సూత్రము (10—24)నిందలి నికార నిషేధ ప్రబంధమును నివ్తించునని చెప్పిరి. మరికొందరు స్వర పరాధికారమును నివ్తించునని భావించిరి. 2 సూ**త్**ము :- అఘాఒలోపః॥

త్రింఖాష్య్.— అభేత్యమమధికారణ అలోప ఉచ్చత ఇత్యేత డాధికృతం పే<mark>దితవ్యమిత ఉత్త</mark>రం యద్వహ్యమంణ న లోపాఒలోవణ లోపాఒభావ ఇత్యర్థణ

అంథు అలోపః‼

మణివ్యభ :\_

"అధ" అనునది అధికార వాచి. పూర్మ సూ తమందు ఏకార ఓారముల కంటె వరమగు పదాదియందల్లి అకారము లోపించునని చెప్పబడెను. ఈ కింది సూ తములలో అకారము లోపించని స్థలములను చెప్పను. కనుక ఆ సూ క్రములన్ని బిలోకి "అకారము లోపించదు" అను భావము బ్రవృత్త మగును. ఈ శావను నే ఈ "ఆథ" శబ్దము సూచించును. కాగ— " ఈ చెప్పటేపు సూ తములందు చెప్పిన స్థలములలో ఏకార, ఓకార పూర్యకమగు వదాదియుందల్లి ఆకారము లోపించదు" –అని సూ త్రావము. [2]

3 నూత9ము: \_ ధాతా రాతీడప వాజపేయు జుష్టశ్యేనాయో ఉయ్య ధు9వక్షిత్ రియమేవ సాయాగ్ని ర్మూర్షారుద9 ప9థమో హో \_త్త మవి కర్ష విహావ్య హీరణ్యవర్ణీయు యాజ్యామహా పృష్ట్యే ॥

్తిళాష్కి— ధాకారిత్ రిక్యాబిష్టను వాకేష ఏకారపూర్ప ఓకార ఫూర్పో వాఒకారో న అువుతో! ధాకారాత్కి (1-4-44) ఇత్కత్ యూథా— నిఫి..... రాత్రిక్ కింగా భావాఫిపేళ్యాఓను రాగ్తి కాశా నైరే! ఉప్పక్ నై అధ్వరం (1-5-5) ఇత్కత యూఠా— ఆరే....! దేవ నవిత్క ప్రినువ (1-7-7) ఇత్ షడను వాకానాం వాజపేసు నంజ్ఞా! అత యధా—తేనో...!తే ఆగ్రీ....! శాష్టో వాళ (3.1-...) ఇత్కత్తి మధా— యాస్తే. ! యో.....! శ్యేనాయ వేత్వనే (3-2-8) ఇత్కత మధా— నక్కు...! విశ్వే !! ఉఖ్యే (4-1-1) యాథా— శృశ్వ సై. ! నమో....! డ్రుపేత్య కారా నైన్య యది గహణం స్కోర్క్ — డ్రుపో.... ఇత్కత భపేదిత్!! ఇనుమేవ స్యామా (4 ని 11)

ఇత్య[త—కేతుమ్....; |తయా....! ఇండుమిత్యేశావతైవాడిలమ్! కిమనై 5ిం1 అయం తే ంట్క తనూంకి (1-2-4) అత్క్ర-నగర్భ్యా ను నాళా(1-2-4) ఉత మా భూదితి: సౌయోతి పదద్వయం మద్ద ధియాం [వశివత్యర్థమితి కేచిత్1 అన్యే కృడ్యాభా కథయు నై! అస్మానుంచాకన్య శేషభూతాయా ఋక్ అన్యక స్థికా నాఽపి న్విక రైపేత్యి ఓజే....!! అంగ్నిరూ:ైర్థా ధివ (4-4-4) శాత్యక యథా స....၊ ఏనా... ။ మూర్థేతి కిరి అగ్మర్భా దురిమైంత్ ( -6-3) అశ్యక యోమే.. । రుడ్రవ9క్క్షిష్య ప్రభమోహి త్రమాను భాకయోర్యభా — నమో....! ్దాప్....! ఉత..... ఉత్తమన్య పూర్పతి సంబీకృష్ణ ఉహో త్రమణి అశ్మ న్నూర్జ్మ్ (4-6-1) ఇత్యతా)నువాక పఞ్చస్య విశ్వ సంజ్ఞా1 తతా)న్యం..... పావరో..... వాజో ని స్పై ప్రచిశ (4-7-12) ఇత్యత్తి ఆద్యను ဘာ<sup>န</sup> ုန်တာလံ**း విహా**వ్య సంజ్ఞా၊ **క**్ర విశ్వే....၊ విశ్వే....။ హీరణ్య వర్జీయే యాథా— ఏరో....! యూజ్యాను యథా— నువథా....! కామేన....။ సమీద్దిశ (4-4-12) జీమూతస్య (4-6-8) యద[కన్లో (4-6-7) మానో మింక్ (4.6-8) యే వాజినమ్ (4.6-9). ఆగ్నీర $_2$ న్నే (4.7.15) ఇశి వహ్హాం ఏమామను వాకానాం మహావృష్ణ సంజ్ఞా! త[త వివన్నద్....! సోమో ....။ మహేతీ కింగా పృథ్వీ....။

ధాతారాత్క, ఉప, వాజపీయ, జుష్ట, శ్యేనాయ, ఉఖ్య, ట్రువడ్డిత్కి, ఇయమేవ సా యా; అగ్నిర్మూర్ధా, రుద9 ప9థమోపో త్తమ, వికర్ష, విహావ్య, హీర**జ్యవర్ణీ**యం, యాజ్యా, మహాపృష్యే ుు మండిబ్రభ :-

ఈ సూడ్ ముల్ డెబ్బదిమూడు (73) అనువాకములలో ఏకార, ఓకారపూర్వకమగు అకారమునకు లోప సిషేధము చెప్పబడినది. ఈ అను వాకములను "ధాతారాతి!" మొదలగు పదములచే సూచిలచెను. ఆ యా అను వాకములందలి ఒకటి, రెండు తొలి పదములను చెప్పటడ్నార సూచించ బడిన యనువాకములు ఏడు గలఫు. అవి 1 ధాతారాతి! (4-44); 2 ఉప ప్రయన్త్ (1-5-5); 3 జుష్ట (3-1-10); 2 శ్యేనాయు పత్వనే (3-2-8); 5 డ్రవడ్డికు (4-3-4); 6 ఇయమువ సాయా (4-3-11); 7 అగ్నిర్మార్ధా (4-4-4); ఇవిగాక

## <u>ම</u>ු 👰 රීනා ු పాతిశాఖ్య

వాజిపేయానువాకములు 6 (I=7=7 నుండి I=7=12 వరకు గలప్).  $\bullet$ ఖ్యనువాకములు 20 (4=1=1=10; 4=2=1=10).

ర్థానువాకములు 2 (4-5-1; 4-5-10).

వీకర్హానువాకములు 5 (4-6-1-5).

విహావ్యామకాశములు 3 (4-7-12, 13, 14).

ီးာဝအ္မဆစ္ကိုတာလာစာနည္း (5-6-1).

యాజ్యానువాకములు 23 (వివరములు 3 అధ్యాయం 9 స్కూతం)

మహాపృష్ట్యానువాకములు6 (4-4-12; 4-6-6 నుంచి; 4-7-15).

ఈ ఆనువాశములలో ఏకార, ఓకారములను పూర్పమందు కల్లిన పదాది యందరి ఆకారమునకు లోపము లేదన్ నూ త్రావము. అయితే ఈ అను వాశములలో కూడ కొన్ని కొన్ని స్థలములలో, ఆకారము లోపించును. అట్టి వానికొరకు ఆవవాద నూత9ములను తర్వాత అధ్యాయములో (12) చెప్ప బడెను. మరియు ఈ నూత9మునకు లక్ష్మములుగ ప్రతి అనువాకమునుండి ఒకటి రెండు ఉదాహరణలు మాత9మీయబడినవి. దళనార్థకృము చూవబడి నది కనుక ఇపుడు ఈ ఉదాహరణ ప్రత్యదాహరణలను పరిశీలింతము.

1 "ధాశారాశిం" అను పదముతో ౖపారంభమగు అనువాకము (1-4-41)లో నిధిపత్రో, అగ్నిం (1-4-44-1). ఇట్టిపి మంది రెండు ఫ్లములు కలపు. ధాతా తర్వాత "రాశిం" అని ఎందుకు: ధాతా యని మాత9మే చెప్పినచో శాశా నైరమందలి "ధాతా దేపేళ్యా ఓసురాన్" అనుచోట ఈ సూడ్తమున కథి వాయ్పి కల్లీ ఈసురాన్లోని అకారమునకు లోపము నిషేధింపబడును. అట్టి "అని వాయ్పిని వారించుట్కై "ధాతారాశిం" అని నృష్టము చేసెను.

2 ఉంద్రయన్తే అధ్యరం (1—5—5)—ఈ అనువాశములో ఆరో అన్మీ చ (1-5—5—1);

3 జాష్టాను**వారము** (3\_1−18); ఇందులో

య నే అంతు (3-1-10-1); యోదమ్స్ అంతు (3-1-10)

4 శ్యేనాయు పత్వనే (శె-2-8) ఈ అనువారములో నముం పితృభ్య్ ఆఖ్ (శె-2-8-శె); విశ్వే అరపా ఏధతే (శె-2-8) 5 డ్రువక్షిత్రి: (4-3-4)—ఈ అనువారములో

విశ్వే అఖ్ గృధాన్తు (4-3-4); ఉంద్మి ద్ర హ్యా అపామన్ (4-3-4-3)

స్మూతమున [ధువ అనిక చాలడా: డైతికి అని కూడ ఎందులకు: కేవలము [ధువ అనియొ చెప్పినచో [ధువోఓస్ [ధువోఓహమ్ (1\_6\_2) ఆను స్థలములో కూడ ఈ సూత్రము వ్యవ్తింది, అకారమునకు లోవమును వారించును. కానీ అచట ఆకారము లోపించవలెను. కనుక ఇట్టి అనిష్ట స్థలములలో లోవనిషేధమును వారించుటకై "[ధువ డైతికి" ఆని సృష్టముగ చెప్పిరి.

8 ఇయమ్**ప**ామా (4-3-11)**—ఈ అనువా**రములో

కేతుం కృథ్వానే ఆజరే (4-3-11-1); (కృథ్వాణే అని విట్ని పండి తుని పారాంతరము)

∟తయా ఘహృహో ⊖ను (4- -11);

స్వూటెందుకు: కేవలము "ఖయం" అనిన చాలదా: "ఇయమువ నాయా" అని చెప్పొటెందుకు: కేవలము "ఖయం" అని మాత్రము చెప్పినచో, ఇయం తో పొరంభమగు ఇంకొక అనువాకము (1-2-4) కలదు. అపుడా అనువాక మున కూడ ఈ అకారలోప నిష్ధము ప్రవ్వించును. కనుక అట్టి అతి వ్యాప్తిని వారించుట్పై నృష్ట్ర పతిపత్తి కొరకు "ఇయముప సాయా" అని చిప్పబడినది వారింపబడిన అనువాకము ఇయం శే త్మక తనూ: (1-2-4) అను పదములతో ప్రారంభమగును. అచట "నగర్ఫ్య్లిను నఖా పయూ ధ్యి (1-2-4-2) అను మండ్రము ఈ సూత్రమునకు లక్ష్మమగునని గోహించవలెను. కనుక ఈ అనువాకమును ఈ సూత్రమునకు లక్ష్మమగునని గోహించవలెను. కనుక ఈ అనువాకమును ఈ సూత్రమునకు లక్ష్మమగునని మమం. "సాయా" అను పదద్వయముచే 4-3-11 అనువాకమునకు శేష ఖాగమగు ఇంకొక అనువాకము (1 4-33)న కూడ ఆకారలోపము నిషేధింప బడును—అను ఖావము సృష్టమగును. కనుకనే "ఓతే యు బై యే అపరీషు నక్యాన్ (1-4-33) అను సృలమున అకారలోపము వారింపబడినది.

7 అగ్నిర్మార్ధాద్వ: (4**-4-4**)——ఈ అనువాకమున నయాజతే అరుష: (4-4-4**-4**); ప్రాం హో ఆగ్నం నమసా (4-4-4-4)

సూత్రమున 'మూర్ధా' అని ఎందుకు: "మూర్ధా" అని లేకుండ, కేవ లము 'అగ్మి!' అని మా<sub>డ</sub>తము చెప్పనచో, అగ్మిర్మా దురిష్ఠిక్ (1-6-3) అను అనువాకమున ఈ సూత్రము అశివ్యా స్త్రిస్ంది, "యోపేస్టర్డి..." అను మండ్రమున అకారలోప నిషేధమను విధించును. కనుక దాన్ని వారించుటకై అనువాకమును సృష్టముగ గుత్తించుటకై "అగ్మిరాభ్ధా" అని చెప్పను.

8 వాజిప్యానువాకమలు: దేవ నవ్తక డ్నువ అను ఋక్కతో (1-7-7) మారంభమగు ఆరు అనువాకములు. ఈ అనువాకములలో ఉదా హరణలు: తేనో అర్వైన్లక (1-7-8-2)॥ తే అైగే అశ్వం ఆయుఖ్యే (1-7-7-2)

కి ఉళ్ళానువాకము: శృజ్వ సై విశ్వే ఆమృతన్య పుట్రాంకి (4-1-1-2) నమో అన్ను సర్పేభ్యంకి (4-2-8-3).

ఈ అనువాకములో 75 స్థలములలో అధారము లోపించగ, 45 స్థలము లతో మా<sub>.</sub>తమే ఆధారలోపము చిష్థింపఒడిన**ది**.

రు దానువాకములు: నమస్తే రు దమన్యవ (4-5-.) ఆను మంత్రముతో పారంభమగు 11 అనువాకములను రు ద్వశ్ర లేక రుద్రానువాకములల దురు. పేనీలో ప్రథమ, ఉమ్మోత్తమానువాకములలో మాత్రమె ఈ అకార లోప నిషేధము ప్రవర్ధించును. ఆ ఉమ్మోత్తమాను వాకమనగ చివరి అను వాకమునకు ముందున్న అనువాకము (Last but one) చివరినుంటే చెప్పేమ అని అందురు. ఉమ్మోత్తమిక—ఉప్పాన్యకి ఉత్తమము అనగ చివరిది, ఆఖరిది; దాగికి ఉవ్వస్మీపమున నున్నది. నమస్తే రు ద మన్యపే.... అను ఋక్కుతో ప్రభామనువాకము మొదలగును. దాపే అన్నన స్మేతే....అను ఋక్కుతో ఉమ్హోత్తమానువాకము మొదలగును. ఇక వీనిలో ఉదాహందులు: నమో అన్మ సంగ్రీవాయ ... (4-5-10) నమస్థే అన్న స్వేతే .... (4-5-10) ఉత మా నో అర్భకమ్ ... (4-5-10)

వికర్వాను హాకములు: అశ్మన్నూర్హం... (4-6-1) అను ఋక్కుతో పా)రంభ మగు బ**డు అను హాకములకు వి**కర్వానువాకములని పేరు. ఇం**డు** 

ఉదామారణలు: అన్యం తే అన్మర్ తవస్తు.... (4-6-1-) పావరో అన్మభ్యం.... (4-6-1-1) న తతృషాణో అజరు: (4-6-1) పూరో అగ్మరృచేహ.... (4-6-5) రాయు నోపైషే అధియుడ్లో అస్థార్.... (4-6-3)

ఓహన్యానువాకములు: పాజ్ న స్ప్రాప్త్యదిశ.... [4-7-12] అను ఋక్కుత్ హెరంభమగుచున్న మూడు అనువాకములకు ఏహన్యానువాకము లని పేరు. అందు ఉదాహారణలు:

> విశ్వే అద్య మండుత: [4\_7\_12] విశ్వేదివానో అధివోచతా.... [4\_7\_14] వాజో అస్మే.... [4\_7\_12].

హ్రణ్యానువారము: ఇదియొక్క అనువారమే. హ్రజ్రవర్హైకీ.... అను ఋక్కుతో పారంభమగును. [5-6-1]. ఉదాహరణ —— ఏరో దివో అవ్యత్మత్....! [5-6-1-3] సఖ్యానృతే అవవశ్యన్.... [5-6-1]

యాజ్యాను వారములు: ఉళా వామిన్దా)గ్నీ.... అను ఋక్కుతో మె..రై అగ్నిర్వృత్తాడి.... అను ఋక్కుతో నంతమగుచున్న ప్రశ్నలండర్ చివరి అనువాకములు. ఇవి 28 అనువారములు. ఇక ఇందుదాహారడలు:

> సువథారాయే అస్మాన్.... [1-1-14] కామేన కృఠో అఖ్యానత్.... [1-1-11] వబా అస్మాను ధుక్ష్య.... [1-1-14] విశో ఆస్యా ఆడబ్దు.... [1.2-14].

డ హావృష్యా, నువారములు: సమిద్ధిశామ్ .. [4-4 12]; జీమూతస్భ.... [4-12]; యుద్ధ్యా... [4-12]; మాజో మి.తో.... [4-12]; యే

ချွဲခ်္ခြီတာ ျခာမြာနာရွ

సాజీనం.... [4-8-9]; అగ్నిర్మెన్వే.... [4-7-15] — ఆయా ఋక్కులంతో ప్రారంభమగు ఈ ఆరు ఆనువాకములకు మహావృష్యానువాకములని పే**డు.** ఇందుదాహారణలు :

> వివస్వద్వాతే అంఖి నిం [4-4-12.4] నో మా అధ్బవ్తు.... [4-6-6-4] ధర్మే ఆస్థిరన్న్.... [4-7-15]

సూత్రమున "మహే" అని ఎందుకు: "పృష్ట్యీ" అని బాలదా: సూత్ర మన కేవలము "పృష్య్" అని చెప్పిన పృష్ట్యానువాకములగు 4-4-12; 4-6-6 నుంచి 4-6-3; 4-7-15, 5-1-11; 5-2-11,12; అను ఈ తెమ్మిది అను వాకములు గ్రహించబడును. ఈ సూత్రము ఈ అన్ని అనువాకములందు ప్రక్షి రైంచరాడు. చివరి మూడు అనువాకములు ఈ సూత్ర పరిధిలోనికి రాకూడడు. కనుకవానిని మినహాయించుచు, మొదటి ఆరిందిని గ్రహించవలె నను నియమముతో సూత్రమందు "మహావృష్య్య"మని చెప్పబడినది. ఈ ఆరు అనువాకములు మహావృష్య్యానువాకములుగ ప్రసిద్ధమైనవి గద. ఫలిత ముగ 5-1-11; 2-11, 12 ఈ మూడనువాకములందు ఏకార, ఓకారముల తర్వాక పదాదియుందుండు అకారము లోపించును. పూర్వమందు చెప్పిన ఆరు అనువాకములందు ఆట్టి ఆకారమునకు లోవ నిషేధము ప్రవ్వంచును.

4 నూత9ము :\_ అంచి హసోం హత్రన్ష్ప్రతో ఒవ న్యైస్మ్మా నవ ద్యాదహన్చ

త్రాష్కి- చకారో ధాతారాశిః [11-3] ఇత్యాది విషయాన్వాదేశకః! అంతాను మండు.... ఇత్యేతేషు గ్రహణేషు ధాతారాత్రిత్యాది స్థలేషు ఏకారపూర్వో మోకారపూర్వో మాఒకారో న అువ్యతే! యాథా— మ్....! పరి....! వర్గ....... తే.....! మర్ద.....! మర్ద.....! యువనహ పరత్వాత్ [12-4] ఏషు పావ్యమాణేషు లోఫీషు అలో హోఒయం విహితః! ఆన్వా దీశః కిమర్థఃః న.....∥

అంపారు. అంపాతు. అన్నృతు. అన<u>్నా</u>న్, అవ బాబత్, అనేని, చె

చుది≦్భ :--

ఈ స్టూతమందల్ "చ" కరము షార్వ సూ తమందల్ ధాతారాతి మొదలగు ఆనువాకములనన్నాదేశము చేయును. కాగ "ధాతారాతిం…. మొదలగు ఆయనువాకములలోని అంహానం, అంహాతిం మొదలగు ఈ పద ములతల్లకారమునకు, ఏకార, ఓకారములు పూర్వమందున్నను లోపము రాదు" — అని సూ తార్థము.

ాక్కడౌక విషయమను గు త్రించవాడు. ఫూర్మనూ స్రిము బేతనే రాకారాణ్ మొక్కగు అనవాకములలోని ఈ పదములకు అకార లోపు న్ష్ ధమ ్రవ త్రించడు. ఉన్న నుండేకాము కల్గాడు. దానికి నమాధానము నిట్లు చెప్పిల్— "ఈ ధాకారాణ్క ఇత్యా ద్యను వాకములలో కొన్ని పరిస్థకులలో నుండు అకారమ సకు లోపమును తర్వాత అధ్యాయమందు యువనహ పరక స్వర్వరేషు (12-4) అను సూత్రమును అపవాద నూత్రముగ చెప్పుచున్నారు. ఆ నూతముచే ఈ అనువాకములలో ఉండెడి అంపానకు... మొడలగు అరు పదములయొక్క తొలి అచ్చునకు లోపము వచ్చును. కాని ఇద్దము గాడు. కనుక ఆ అరు పదములను కంరో క్రిగ్ యుచట చెప్పి వాని అకారమునకు లోప నిషే ధము విధించిరి కాగ 11-3నకు అపవాద నూత్రముగు 12-4నకు ఈ 11-4 మరల నుపవాద యగును. అంపాన ... మొదలగు పదములు ధాతా గాతకి... నూత్రస్థమగు అనువాకములలో నున్ననే ఈ లోప నిషేధము. అన్యక యున్నచే అకారలోపము సిద్ధించవు. ధాతారాణ్కి.... ఇత్యాద్యము హాకములలో ఈ పదములకుదాహరణలు...

l అightharpoonup హనho (4-3-13-5)

2 అంపాందిం పరిద్విషహి అంపాంతిం.... (2-6-11-2)

3 అంచిప్పతః దర్శాం తే ⊖చిప్పశః . (4-1-7-2)

4 **ఆవ\_**న్నస్కాన్ తే అవ న్వస్మాన్.... (2-6-12-3)

я на терия (1 терия) — 1.4 - 14 г Гели «28 г.не» (26 г. 1.4 - 12 г.)

ఈ బ్రామన్ అగ్రామండుకు ఈ ఎక్కి అని భాశవ ఒక జిక్కి ప్రామం . జె కలాగు పడియులను కూడనము . (1'-1) ్తాన్న నాంత్రమ పెట్టి, కార్క్ ల క్. ఆగాటనే జోపము వెడ్నును. ఉదాహారణలు — ...జాబ్మ, ఒమా ఏగా ముఖ్బత్మి.. (క్.ఫీ-..1). ఇచ్. అంచా కలోని ఆధ్యారమునకు లోపము వెచ్చింది.

్ సంస్థాం : — ేఅను సర్మాన ఆహో చుర్తొ రఢిక్స్ట్రీ తేవాతం హార్వంగ

ిశ్రాజ్య: అన్నా నైనానామెంత్సనూ చెన్నా కార్ స్ట్రా తెన్నిత్ వ్యేమంట్! కార్డ్ ఎత్యేవం పూర్వ అన్నిశ్వత్త అగర్ స్టాప్ లే! సంస్థ — స్టాప్ , తెన్నా..., డామా...) ఆడ్, క్రీ స్ట్రా శ్రా ధన్న కాన్నిత్రం! ఆము వ్యాక్.. 1 ఏదర స్ట్రా సత్తి. అనా...! రాజ్మ నీమీధా కోడడా. రాజర్వాకు!

> ေး ႏ ႏ ಧಾರಾಶ್ರೀ ಕಾರ್ವೀ ಮರ್ರೀ ರಭೀ ಅವರೀ ್ ರೈ ಪಾರ್ಹ ಘಾರ್ಯಿ

మడో ే‡ :~

్, రైని, ఆడి.... మొదలగు వరములు ఎర్రాగ్

"ఆను"లోని ఆధారము లోపించడు" అని స్కూరార్థము. అనగ, ఈ పద ములలోని వినర్గ సంహీఠాపారమున ఓశారముగ మారును. అట్టి ఓశారము కంటె పరముగనున్న "అను"లోని అకారముశకు 12 4 సూత్రముచే లోపము పా ప్రించుచుండగ, మరల ఈ స్కూతముచే ఆలోపమును నిషేధించు చున్నారు. ఈ స్కూతములోనికి అధికార స్కూతబలముచే "ఇలోపః" అని వచ్చటచే ఈ ఆధిము సిద్ధించినది. ఉదాహరణలు —

"ఆను" అని ఎందుక: ఘర్మానుంట... మొదలగు పదముల తర్వాత నున్న "ఆను" – లోని అకారమునకే లోప నిషేధము. ఇతర పడములకు లోవ ా \_ ప్రియని తెలుపుటకై [ "అను" అని చెప్పిరి.

ఉదాహారణ — ఆముష్మిడ్లోకే వాంతోఒభి చవతే (5.4-9-4). ఇచట 'వాతో' తర్వాతనున్న అఖిలోని 'ఆ'కారమునకు లోపము వస్సినది.

"ఏవం పూర్వ" అనగ నేమి: అనగ ఘర్మానుం... మొదలైన వదము లను పూర్వపుందు కల్లిన "అను" –లోనీ ఆకారము నేకే ఈ సూ తము ప\_్తిం చును. 'అను'కంటె పూర్మపుందు పేరు పదములున్న చో 'జను'లోని అకా రమునకు లోపము వచ్చును.

ఉదాహారం.... అనుగావోడనుభగు కన్నామ్ (4.6-7-3) ాను స్థలనున 'అను' కండె పూ**ర్వమందు** ఘర్మాసు... మొపలగు ఇద మందిందె భిన్న మాగు వదమున్న**ి. కను**క అనుకోని ఆశారము లోపించినది [5[ 186

<u>ခြာ</u>စီတ ဘဲ၅೩೯၈၈

၆ လောမာ၅ဿ :🗕 မာဆီဆာတွေသံရွာ။

త్రిళాడ్య... చేశారో వాత ఇత్యన్వాదిశతి! అభివాతు; అవిం, ఇత్యేక్యా రాంద్ వాతంభూర్పో న లువృతే! యధా — మయా....! వాత్పిత్ కిం? వాతో....! మద్....! అన్పాదిశేన కిమ్మ్ అవ....!

ಅಭಿವಾತು; ಅಏಃ; చ⊮

మణిడ్రభ:-

సూ తమందల్ చేశారము పూర్వ సూ తమునుండి వాఈ (వాతో) అనుదాన్ని ఈ సూ త\ములోనికి అన్వాదిశము చేయును. కాగ "వాఈ" . శబ్దను కంటె పరమగు "ఆఖ్వాతు" "అపు"— ఆను పధములలోని తొల్లకా రమునకు లోపము రాధు— అని సూ కార్లము.

🕁 దాహారణలు :

1 మయా భూర్వాతో ఆభివాతూ సాంక... (7-4-17)

2 యద్వాతో అహి అగమత్.... (7-4-20).

"వాతః" అను శబ్ధము కంటె భరముగ నున్నపుడే, అంఖివాతు, అంపః అను శబ్దములలోనే తొలి అశారమునకు లోప నిమేధము, అన్క్షత ఈ లోప నిమేధము లేధు. అనగ అచట పినీ తొలి అశారము లోపించును.

ఉదాహారణ: 1 వాత్షభ్వవతే (5-4-9).

డ్ ఆఫరుసైడహిడ్దేడడ్వా, నారతీ.... (ఓ—4—3). ఇచట అఘో; ఆఖ్ పూర్వమున "వాథో" యున్ లేకహిషుటచే అహి, అఖ్లలోన్ అకా ధమునకు లోపము వచ్చింది. [6]

7 సూత9ము :- అన్వగమచ్చి

టైత్రాడ్య:- ఆపకత్ చద్రోఽన్వాదిశత్ ఆను, ఆగమధ్త్యేతయోకి అకారో న ఖల్వపు పూర్వ్ లువృత్⊓ అహో ఉన్నా.... ఆహో అగ....⊓ ఏఫం పూర్య ఇత్ శీం? వశవో....⊍

## $m{e}$ ధ్యాయము 11 స్మాతము 8

అను, అగమత్, చూ

#### మణిప9భ 🖫

సూ తమందల్ చకారము పూర్వానూ తమునుండి "అపః" అనుడాగ్నీ అన్వాదేశము చేయును. కాగ— "అవః (అహో) అను శజ్ఞమును పూర్వ మందు కల్గిన ఉను, అగమంత్ శఙ్ఞములలోన్ తొల్లకారము లోపించేడు (లోవ గ్షేధము విధించబడినది) — అన్ నూ తార్థము. నిజమునకు 'అపః' అనునద్ గ్వ నూ తమునుండియు, పూర్వి అనునద్ ప్వ నూ తము నుం డియు వచ్చను, ఉదాహారణలు —

- 1 అహి అన్నచారిషమ్.... (1-4-45).
- 2 ఆహి అగమదిన్ద్రస్య.... (7-4-20)

'అపః' ఆనువది పూర్పమందున్నపుడే ఈ ఆను, ఆగమంత్లలోని తొలి అకారములకు లోవ నిషేధము. ఇతర పదములు పూర్పమందున్న చో అకా రము లోపించును. ఉదా: పశవోఒనూ దాడున్ (१-1-ఫే). పశవః అను పదము 'అను' కడబె పూర్పమందుండుటచే "అను"లోని ఆకారమునకు 11-1 నూత్సముచే లోపము నిద్ధించెదు.

ర్సూత్రము :- ఆహక పూర్వోడిద్భిక హిందస్మాన్॥

తిఖాడ్య:— ఆంద్భిం.... ఇత్యేతేష్కార ఆహా పూర్ప్ న లువ్యతే။ సం....! నెప్...! నపాదిశ్రీం: వారుణి....! ఆహో,...! ఏపర పూర్పై ఇత్ కీం: నో..॥

ఆవః, పూర్వః, ఆుదృః, అహెంనఫాత్, ఆస్మాన్ 🏾

ఘణిప9భ :-

్ అహిక (అహిక) అను శబ్దముక౦దీ వరమగు అడ్ళింకి, అపా౦నపాత్; అస్మాన్.... అను ఈ పడములలోని శౌలీ అకారమునకు లోపము లేదు" — అని నూ ౖతార్థము. ఉదాహారణలు —

ఆధ్భిం సమాహి ఆధ్భరగృత.... (1-1-8).

## <u>ခု ခ်ို့</u> ပိုသာ ုဘဲမိုစာမှာႏွ

2 కపాంనపాత్ దేహ్దికో అసారుపాత్... (1-2-3: 1.1 1). 3 అస్మాన్ కహే ఆన్మాన్మాతరు శృస్తా... (1-2-1)

సూత్) అనంపు "దహాత్" అని చేర్పట్నే "అహాం నేహాత్" ఇని ఈ న్నిష్తో దానియుందర్ లే శాగుమునట లో సిష్ళము కేవల స్టీ అపాం" అని మా తేస్ట్ యున్న హె అందర్ కొలి అారము లో పించగు. ఉదా: వారుడి రావ్ ఒహాం చె.. (2-1.8). "ఆఫక" అనునది ప్రార్థ మండున్న బైడే ఈ పడముల కొల్ అశారమునకు లోకు గ్షేధము. ఇతర ఇదములు భార్మనుందున్న హో లో ఎష్ఫము లేదు. అంగ వాని కొల్ కారము లోపించును. ఉదాహాండు:—

సోషన్మాన్నాడు.... (స్.ప్.). కనుకనే ఇవం భార్వ (దిష్ట్ను మందున్నైనే) అని చెప్పిరి. [8]

9 నూ త9ము :— రాయే న ఇన్9ం భార్వశాఎ్రర పరే။

్తిభాష్య: — చూరాకృష్టిన్మా గ్రామాణికారు. దే నతి వర్తమాన్ కూరో రాయో, గాంకి, ఇచ్చిక ఇత్యేవర ఎూర్మ్ న అంవృత్తి. గాంయే పూర్వన్మ్ నామార ఉం శాఖా నైరే! అధవా జటాయాం భవశ్రీ రామ్... మంధా నంహితాయాం తు నోదామారణముకారపరత్వాభావాత్: తర్వి కథమలోవ ఇతికేచిత్! తివిద వ్రభృతి (1.61) పునరు క్రాత్వాతితి బూముం! మా....! ఇన్నోం...! ఆశారకర ఇతి కింగా నా....! ఏపర పూర్వ ఇతి కింగా న్నోం...! ఆశారక నర్

రాయి, నః. ఇన్రిః. ఘార్వః. చ≀ అంకరఎపింగ

మణిత్రళ :-

సూత్యమునందల్ చేశారము భావ్య సూత్యమునుండి "అస్మాన్" అను పద మును ఆకర్షించును." కాగ— "రాయే; సః; ఇన్లృః ఈ వదములలో దేస్ బైనను పూర్వమందు కల్గిన "అస్మాన్" అను పడము తర్వాత అకాధము పరమైనచో "అస్మాన్" లోని తొల్ అకాధమునకు లోపనుు గొషిద్ధము"— అని స్కూతార్థము. ఉదాహరజలు — 1 నుం నూ నో అస్మాపా అవహాయ.... (5.7*-*9).

2 ఇద్ద9ః ఇన్డ్ అస్మాన్ అస్మిన్ ద్విత్యి... (3-1-9).

పై రెండు ఉదాహరణలలో "ఆస్మాన్" తర్వాత ఆశారము కలదు. కనుక సః: ఇన్ద్రిః పదములు పూర్వమందున్నపుడు ఆస్మాన్లోని అశారము లోపించలేదు. అట్లు అశారము పంముగ లేనిచో సః, ఇన్ద్రిః పదములు పూర్వమందున్నను "అస్మాన్"లోని తొలి ఆశారము లోపించను.

ఉదా: సోడస్మాన్నాతు.... (5 ్-5).

అస్మాన్ తర్వాత ఆకారమున్నను, భార్వనుండు నః, గాని ఇంౖడః యున్కాన్ తేన్చో ఆస్మాన్లోన్ కొల్ ఆకారము తోపించును.

lacktriangle దాహరణ — స్మాడిస్మానము $[oldsymbol{\delta}....$   $(oldsymbol{\delta}-oldsymbol{\beta}-1)$ .

ఇకనిపుడు "రాయే" గురించి వరిశీలింతము. నిజమునకు "రాయే" శబ్దామును పూర్వమందు కల్లి, ఆకారమును వరముగ కల్లిన "అస్మాన్" శబ్దాము సంహీతలో లేదు. కానీ అట్టి నన్ని పేశము శాఖా నైర సంహీతలో కలదు. కనుక ఇచట సూడ్రమున "రాయే" చెప్పబడెనని ్ద్రిఖాష్ట్రత్మ కారులు వివరించిరే కాని ఉదాహరణనీనులేదు. ఇక, శాఖాంతర విషయము మనక్కరలేదనుకొనినచో జటాపాఠమును ఉదాహరణగ చూపవచ్చును. "రాయే అస్మాన్ అస్మాన్ రాయే రాయే అస్మాన్". ఇందు మొదటి మూడు పదములను పరిశీలించినచో, నూత్సమున రాయే అవసరము తెలియును. అయితే "యధో కైం పునరుక్రం [త్రిపద [పళ్ళత్తి" (1-61) అను సూతము చేతనిది సిద్ధించును.

మాహిష్య ఖాష్యకారుడు రాయే గురించి ఏమియు చెప్పక, గమి క్రమలుగ సః, ఇన్ద్ర శబ్దములనే గ్రహించెను. ఆతను— "ఆకారపర కతి సః, ఇన్ద్ర ఇత్యేతయోందేవ విశేషణం, రాయే ఇత్యేతస్యాసంభవాత్"— అని స్పష్టముగ చెప్పెను.

పైదికాభరణక రైయాగు గోపాలకృష్ణయజ్వ మాత్రమ ఈ విషయ మున బహు వివరించెను. జటావారో దాహరణను అతడు నిరసించెను. శాఖా నైర ్వా ప్రిని సమర్థించెను. ఆతడు ఈ స్టూర్ ఉలో "రాయో" అనుగడి ్పా ప్రనియమార్ఘని తెల్పెను. <u>ತ್ತಿ ಶ್ರಿ</u>ರಿಯ ೄ ವಿಶಾಖಕ್ ಖ್ಯಾ

10 నూతము: – తేవూర్వ్బద్యా నోఒం

్తిళాష్ట్రి... అద్య.... పీతేష్కార్డు ఇత్యేవం పూర్వ్ న లువ్యతే! యుధా — పశుస్తు... ఆ తమే....! అతశునా....! యత్....! ఏతేష్క్తి కింగా తే....! తే పూర్వ ఇత్ కింగా ప్రథమా....။

తే, పూర్వు, అద**్ఘ**, అన్ను, అంచు, అగ్**్ల**ి

ಮಡಿ∑್ಥ:-

"తే అను ధడమ ను పూర్వమందు కల్గిన అద్య, అన్థః, అంశుః, అగ్నే —అను పడమ⊥లలోని తొలి ఆకారము లోపించదు\_అని సూట్రార్థము.

ఉదాహారణలు — 1 వశు౦ వశువతే తే అద్య బధ్నామి.... (3-1-4)

2 ఉహో తే అన్ౖి.... (1-4-4)

3 అ∸ శునా తే అ∸శుశ.... (1–2–6)

4 တာ ခွံ မာဂ်ီ္ဂ ခ်ၽည္သိုန.... (3-5-3)

"తే" అను పదము పూర్పమందున్నపుడే, అద్యాదివరము లీలోని తొలి అకారమునకు లోపన్ష్ధం వచ్చును. ఏకార, ఓకారా న్రములగు ఇతర పదములు పూర్పట్లుంచున్నను అద్యాది పదముల తొలి ఆకారమునకు లోప నిషేధము ప్రవర్ణంచడు. అచట వాగికి లోపము నిద్ధించును.

ఉదావారణ: ప్రథమాఓి శు స్క్రీత్ (3-1-8) శేవ **జ్వా**డధే2గ్నీ.. ఆ ( -:-'2) అమా <u>ఎ</u> నోఒడ<sub>న్</sub>...। (ఓ--3)

"అద్ద, అద్ది, అందు ఈ దనముల నుండి (ఏదేపు) వదాదియుందల్ అకారామనకు లోఖమనీ చెప్పటచే, దే కంటె ఇ**తర** పనములు పరమైనచో ఆ పగార, కారం.. కాపరోవము వస్పుగానీ తెంట్యవల్ను.

ఈరాహర : కె.గ్జెయ్ . నరి (ది ఆగ్నైయో) (ఓ4-1)

11 సూత9ము:- మే ఘార్వశృగ

[తిళాష్య: — చకారోఒగ్న ఇత్యన్వాదిశత్రి మేపూర్వోఒగ్న ఇత్యతా)కారో న లువ్యతేగ యథా — మస్మ్మ్మ్ ఇమా ... మే పూర్వ ఇత్ కిం? తేన ..... అన్నాదేశేన కిం: ్పాడి....! తద్....!

మ్ హార్వి! చ#

మణిప9భ :--

సూ తమందల్లో కారహు పూర్వ సూ తమునుండి "అగ్నే" అను పదమునే అన్వా దేశకుల చేయును. (అన్వా దేశోడ్డ్యున్య –1-58) కాగ — "మే అను పదమును పూర్వమ**ందు** కలిగి**యున్న "అగ్నే"** పదముయొక్క అకారమునకు లోబ నిషేధము మా ప్రియమని—అని సూ త్రావము.

ఉదాహుదణ— యన్మీ అాగ్నే అాన్య ...၊ (1—6—2; 1—6—10). ఇనూ మే ఆగ్న ఇష్టకాంణ (4—4—11).

మే పూర్ప్ నుండు లేన్జో ఇగ్నీ లోని ఆకారమునకు లోవము వచ్చును. తేన జ్యా ఒఒదఢిఒగ్నే అంగరికి (1-2-12). ఈ స్మూతము అగ్నే అను ఒక్క పదమునకే వెర్డించును. ఇట్లే మే తర్వాతనుండు ఇ**తర అ**కారాది ఒడ్టుఎఓ ఈ సూత<sup>4</sup>నం. వెర్డించ**రు.** అనగ వాన్ తాత్ అకారమునకు లోప ఎస్టించును.

> ఉదా— ైపాజశృమేఒపానశృమే.... (4-7-1) తదశకం తన్మేఒకాధి... (1-6-6).

్ చట అహెన, ఆరాధి—లలోని ఆకారము 'మే.' పూర్వమందున్నను గాపించినది.

12 సూత9ము '⊥ అస్యాశ్వినాఽపరా చ∎

్తిళాష్య ∹- మే పూర్ప ఇత్ చకారోఒన్వాదిశత్। అన**్ఘ.... ఏతే**ష్ఫకారో న లుహృతే। వి... ఫన....। యద్...॥ అన్య, అక్వినా, అపరా, ఓ 🔭

మణిపభ :∸

సూత్రమందల్ చకారము పూర్వ నూర్తమ నుండి "మే హార్వం!" అనువాన్ని ఈ నూర్తములోనికి ఉన్నానేశము చేయాను. కాగ— "మే ఇను వడమును పూర్వమందుకళ్గన "ఆస్య, ఆశ్వనా, ఆపరా" అను పడముల యొక్క కొళ్ ఆకారముగకు లేపము నిష్ధించబడెను"— అని నూర్త ఖావము. ఆనగ అకారమునకు లోపము రావు.

#### ఉదాహంరణలు ∶

1 అన్న విచున్న దివా హాచ్ఞాసే అన్న.... (1-5-.0)

င် မာရီကျာ - သွားအစီ၌ မာရီကျာ လာသစ ဆန္ဆား....၊ (ဒီနိ-၁ီ)

13 సూతము: – నకపూర్వ్ ఒసదగ్నిరఘా క్రమోడిళ్ళస్మిన్నద్య పధి॥

టెంటాడ్య:- ఆనత్... ఇత్యేతేష్కారో "ని" ఇత్యేవం పూర్వో ని లువృత్ యథా — సుపారా....! అయం....! రహై...! అగ్నే...! స్విస్టీం.... శిఖా...! తేళి....! పథిత్ కిం: నో....! సః పూర్వ ఇత్ కిం: తన్మాత్.. ్ సో....! ఈ తరతో....! తే.. ! ఏతేష్వత్ కిం: నమా....! తే... #

> నః పూర్వు: అనంత్, అగ్నికు అఘ, అ గైపుకు అఖి. ఆస్మీస్: అధ్యవధి॥

మణిప్రభ :-

"నః ఫార్వ: ➡ నః" (నో) అనుదానీని పూర్ఘమందు క&ిన అనత్, అగ్ని: అఘ; అ\_న్రామః, అభీ, ఆంస్మీన్, ఆంద్యపథి—అను పదములలోని తొలె ఆంకారమునకు లోవ నిషేధము—అనీ నూరాం 9ిర్ధము.

#### ఉదాహరణలు:

1 ఆసత్ సుపారా నో అసద్హశే...। (1.2-3)

## అధ్యాయము 11 - సూత్రము 13

```
2 ఆగ్నిక అయం నో అగ్నర్వరివికి..... (1-3-4)
3 కథు రజ్ మాకిర్నో అఘశంన ఈశత..... (1.4-24)
4 అన్నమకి అగ్నేత్వం నో అన్నమకి....! (1-5-6)
5 అఖి స్పిష్టిం నో అఖి మసీయకి....! (3-1-9)
6 అస్మిస్ శిజ్ నో అస్మిస్....! (7-5-7)
7 అద్యవథి తేఖిర్నో అద్యవథ్ఖికి సుగేఖీరజ్....! (7-5-24).
```

అద్య తర్వాత పధి అని ఎందుకు: అద్య తర్వాత పధి యున్న నే "బో"కు పరముగ నున్న అద్యయొక్క తొలి ఆకారమునకు లో షెనిషేధము ప్రప్రాంచును. ఆద్య తర్వాత పథి లేనిచో అద్యయొక్క తొలి ఆకారము లోపించునని గుత్తించవలెను. ఉదా: నోఓద్యవను వనతీతి.... (2-1-3)

అట్లి ఆనత్ మొదలగు పదములకు పూర్వమందు "నో" (నికి) అను పదమున్ననే, వీనియొక్క తొలి అకారమునకు లోపనిష్ధము సిద్ధించును. ఇతర పదముల ఓకారమున్నచో లోపనిష్ధము (పెప్తించదు. కనుక కొలి అకారమునకు లోపమే పమృగని (గహించపలెను.

ఇట్లై "నో ` (నః) తర్వాతనున్న ఈ అనదాద్ పదములకే, వానీ తాలి ఆకారమునకే లోవ నిష్ధము ప\_ైంచును. "నో" కంటె వరముగ భిన్న పదములున్నచో వానీ తొలి అకారమునకు లోపమే పచ్చును.

ఈ విధముగ న్యాతమును ఉదాహరణ (పత్యుదాహరణలతో విషరిం చటమైనది. [13]

## <u>ခြဲ့ ခြို့</u>ပီတာ ဘဲ၅၆၈ ဆုရှ

14 ကာနေ9ဿ :— တလား ဘောင်းရွှဥ္ႏိုင္ခံရွှစ္ႏွေဥဂျီလာတာ။

్తిళావు:- అగే}.... ఏతేష్కారో నమః పూర్వ్ న లువృతే! యధా — నమా....! నమా ఆశ్వ....! నమా ఆ∟్గ ...‼ నముం పూర్వ ఇత్ కిం: అహో .....! ఏతేష్ప్త్ కిం: నమా ఆగృయే.....⊪

ನಮಃ ဘောင်္လး၊ မက်၅၊ မခ်္လြတ္ႏ၊ မာဂျိတၱာတာ။ သရံညာဆံ :−

నమః (నమౌ) శబ్దమును పూర్పమందు కల్గిన ఆడే, ఆశ్వేభ్యః; ఆగ్రియాయు— అను పదములయొక్క తొలి ఆశారమునకు లోప నిషేధము సిద్ధించుమ"— అని నూతా9ర్థము. ఉదాపారణలు—

> నమా ఆగ్ వధాయ చ....! (4-5-8) నమా ఆశ్వభ్యఒశ్వచతిభ్యశృ....! (4-5-3) నమా ఆగ్రియాయ చ....! (4-5-5).

"నమః" కఁటె పరముగనుండు ఈ పడములకే, తొలి ఆంకారమునకే లోపించ్డిరము. ఇతర పడముల అకారమునకు లోపమే పచ్చును నమోఒ గృయేంఒక్రితి విద్ధాయ ... (!-ఏ-.ఏ). అట్లే అ్రే... మొదలగు పదము లకు సౌర్వమందు "నమో" (నమః) అని యున్ననే, వీని తొలి అకారము నకు లోపము నిషేధింపబడును. నమోకంటె ఖిన్నమగు ఓకారమున్న బో ఆగ్రీ.... ఇత్యాది పదముల తొలి అకారము లోపించును. అహోఒగే9ఈభి వ్యాహరం.. (ర్-4-3) ఇచట అగ్రే పూర్వమందు "నమో" ముని లేదం. కనుక అైగేలోని 'అ'కారమునకు లోపము నిద్ధించినది.

15 నూత9్ము: \_ అవిన్మ: సోమ: ఫూర్వ్డిగ్మ్పరి

్తిళాపు :- ఆవినః, నోముః ఏవం |భూర్వ్ఽీకార్ఽగ్నపర్ న లువృతే: ఆగ్నీతి పదైక దేశః: శాళాన\_రే బహాంపాదనార్థః: ఆవిన్నీ — : నోమెం — : ఏపం పూర్వ ఇత్ కిం: నో — : ఏపం పరఇశ్ కిం: ఆవిన్నీ — □ ఆవిన్న! సోమః! పూర్వః! అగ్నిపరః"

మణి[మభ:-

అగ్ని – ైపాత్పదిక కంటె పూర్వమందు ఆఫెన్మకి, అన్గాళ్ళి, నోముం అన్గాన్ యున్నచో ఆగ్నిలోన్ అకారమునకు లోప న్ష్ధ్మము ప9ిపట్టించును. అనగ ఆకారము లోపించడు అన్ భావము.

ఉదాహరణలు :- అవిన్నో అగ్నిర్సహవత్కి- (1-8-12). సోమా ఆగ్నిరువడేవాక-- (3-2-4).

'అగ్ని' - అన్ని హెత్రవదికను చెప్పటచే శాఖాంకరమందలి ఆగ్ని శబ్దముయొక్క అన్ని రూపములును గ9హించ బడును.

16 నూత9ము :- ధీరాన్ ఒదబ్దాన ఏకాదశాన ఋషీణాం పుత9ి శార్యాతే ఓ మాథః పీతారం పృధివ్ యజ్ఞ ఆనతే యే గృహ్హా మ్యగే 9వా - ఏషజజ్ఞీన - స్ఫాన్ యువయోర్యం పృష్ట్ పతిర్వో గోశుష్మం. పువన్సమిద్ధ ఋషభం: పాథోవచో వర్షిష్ట్ జాషాణో యో రంట్ పృష్టం పూర్వం!

్తారాష్క్ - ధరానః - ఏవం పూర్వ్ న ఖల్వకారో అువ్యేం! యథా --కాం -- ! అదబ్దా -- ! ఏకా -- ! ఋషీదాం -- ! ఋషీధాం -- ! ఇతిః కింగా యన్య .... ! యథా ... ! ఆషా .... ! కృత్వ్ ... ! పృథివ్ ... ! వృథివ్ కింగా తే .... ! ఇత్యత్తి జటామామ్! అష్ట .... ! ఇడావా ` .... ! వానితి కింగా తక్తి .... ! ఇతిః ... ! సంస్ఫా .... ! సమితి కింగా గయ స్ఫాన్ ∠గ్నీష్మితి శాఖా

# ತ್ತ**ತ್ತಿ**ರಿಯ ಮಾಹಿತ್ ಉ್ಯ

న్రే! యువ.. : యువయోందిం కింగా యో... : నాకన్య....! యజ్ఞ....! వత్రిత్ కింగా న....! గో....! అవ్యారాద్ (1 ఫ్2) ఇత్ వచనాత్ ఆగో ఈ ర్ల మిత్ బోదాహరణమ్! ఉద్భుష్మా....! అగ్గేపువో... , నమిద్ధో....! ట్యాం....! బ్రియం....! ఉగ్గం...! వక్ష...! జామాణో....! యోహు....! య ఇత్ కింగా యద్....! వృష్టో....။

ధీరానుం! అడవ్రానుం! ఏకాదశానుం! ఋషీకాం ై శారాంధ్రి తే. ఆషాధుం! పీకారు: పృథ్వీయజ్ఞే! అనతేయో! గృహ్లాపుంట్లో వాటి ఏషుం! ఇజ్ఞే! నలిప్పానుం! యువయోర్యం! పృష్టి! పువం! నమిద్దుం! ఋషభ హాథు! వటం! వటం! వట్టి! మాడికి! మాడు! మాడు!

### మణిప9భ :-

ధిరానః, అద్ద్రానః...... మొదలగు ఈ వదా న్రమందల్ ఓకార, ఏకా రములకంటె పరమగు పదాది మందల్ ఆకారము లోపించదు.....అన్ స్కూత భావము. అనగ ఆకారలోవ నిషేధము చెప్పబడినది. ఈ పదా న్రములం దల్ వినర్గలు సంహీతలో ఓకారముగ మారును. కనుక ఈ పదములు ఆన్మీయు నంహితలో ఏకారా న్రముగనో, ఓకారా న్రముగనో యుండును.

#### 👉 బాహారణలు :

- 1 ధీరానt ေခေဝမီတကြီး မာလာလာချိန္ တာဆ $\underline{\vec{\beta}}$ ....၊ (1-1-3).
- 2 అదద్దాను: అదద్దానో అదాభ్యమ్.... (1-1-10)
- 3 ఏకాదశానః ఏకాదశానో అప్పుషడః.... (1\_4\_11).
- 4 ဿရီအာဝေသွာချွဴး ေဃာရီအာဝေသွာ္၏ မာ၀ီဘာဆစီရံး.... (1-3-7).

ఇచట "ఋషీణాం" అను పదమును పూర్వమందు కల్గిన "పుత్రిం' అను పదేమే ఆంకారలోపే నిషేధమునకు నిమి\_త్తమగును. తద్భిన్నమగు పదమును పూర్వమందు కల్గిన 'పుత్రి' శబ్దము కంటె వరమగు అంకారము లోపెంచునని తెల్పుటకి ఋషీణాం అని నూ త్రమున చెప్పబడినది.

**ఉదా:-** యన్య హృత్ఽజాత సాాృ్శ్ (¹.5\_8)

ఇచేట పుౖత శబ్దము తర్వాతనున**ై "అజాతః" అను** పడమునకు ఆదియిందున్న అంకారము లోపించెను.

- 5 ಕ್ರ್ಯಾತೆ ಯಥಾ ಕರ್ೃತೆ ಅಪಿಬಃ....၊ (1-4-18)
- 6 ఆషాథః ఆషాథో అగ్నిs.... (1-5.10)
- 7 పితారం త్వత్పితారో ఆగ్నీ దేవాం.... (i-5-10)
- 8 သွေးစုသီ ထားဦး ဆွေးစုသီ ထားဦး မေးလွှဲသို့ (1-6-5).

పృథివ్ శఙ్ధమును పూర్వమందు కల్గిన యజ్ఞీ శఙ్ధము యొ. కిండ్ ఓకారము కంటె పరమగు పథాది ఆకారమునకు మాత్రమొ లోప బిషేధము వర్తించును. పృథివ్ శఙ్ధముకంటె భిన్నమగు పదమును పూర్వమందు కల్గిన యజ్ఞీ శఙ్ఞము అకారలోప బిషేధమందు బెమ్మిత్తము కాదు. అందగ అష్టి అకారము లోపించునభి గ9ిహించవలెను.

ఉదా:- అస్మిన్ యజ్ఞే యజ్ఞేఽస్మిన్.... అను జటాపాఠముతో యజ్ఞే తర్వాతనున్న అస్మిన్లోని అకారము లోపించినది.

పై దిళాభరణక రై ఈ యుదాహరణకవరాశము లేదనియు వ9త్యుదా మారణశాఖా నరమున అభించునని చెప్పెను.

[పృధివీ త్యువబంధ వ్యావ్ర్యం శాఖా నైరే! జటాయాం తు అలోవ ైపాట్ప్య ఖావాత్ న త[త ప9త్యుదాహరణం యుక్రమ్"— వైదికాభ రణవ్యాఖ్య ె.

9 ఆనజీయే అధ్యాసతీయే ఆ క్రిడీ.... (3-5-4).

ఇచటకూడ "ఆసతే" పూర్వమందు లేనిచో "యే" కంటె పరమగు అంకారమునకు లోనము సిద్ధించును.

ఉదా — యేబృధివ్యాం యేజ గ్రామికి .... (4-5.11).

10 గృహ్హా మ్యగ్రీ మయి గృహ్హామ్యగ్రీ అగ్నిం.... (ఫ్-7-9).

ఇచటను "అైగే"కు పూర్పమండు "గృహ్హామి" అను పడముండిననే అైగే తర్వాతనుండు ఆశారమునకు లోప నిషేధము. "గృహ్హామి" కన్న భిన్నమగు పడమున్నదో, అైగే తర్వాతనుండు ఆశారము లోపించును. ఉదా:— అహ్హా కృత్విఒైగే \_ భి షుణోతి.... (8\_4\_5).

## මු මු රීගා [ ఫాతిశాఖ్య

11 వాల ఏషః ఇడా వాల ఏహో అనుర....! (1-6-6).

ఇచటను 'ఏమో'కు పూర్వమందు "వాం" అని యుండవలెను. అవుడు మా<sub>ట్</sub> తమే "ఏమో" తర్వాతనుండు ఆకారమునకు లోవానిషేధము సిద్ధించును. "వాం" కంటె పేరు పదమున్న చో ఏమో తర్వాతమండు ఆశారము లోపించు నని టాహించవలెను.

ಈదా — తౖక ఏమోఒమ్ఫ్ నం మనుష్య:....। (7-2-12).

12 జజై ఇకః ప్రథమం జజై అగ్ని క.... (2-2-4)

13 నలస్ఫాన: పలస్ఫాన్ అఖిరక్షతు..... (3-3-8).

• చటను "సం" అను పదమును పూర్వమందున్ననే "స్ఫాన్" తర్వాత నున్న అకారమునకు లోననిషేధము. కానిచో స్ఫాన్ తర్వాతనుండు అకా రము లోపించును. దీని8ి ఉదాహరణలు శాఖా\_నౖరమున లభించును. గయ స్పాన్ఓిగ్నీ మ. ఇది బ్రత్యు దాహరణ.

14  $\text{cm} = \text{cm} = \text$ 

ఇచటను "యువయాం" పూర్వక "యుం" శబ్దమ్ లోప నిషేధమ నకు నిమి త్రమగును. కనుకనె యొ-2ప్పు భస్మ ప్రేశియతి.... (ఫ్-2-2) అను బోట యం: తర్వాతనున్న అశారము లోపించెను.

15 వృష్ణ నాకస్య పృష్టి అధిరోచనే....! (3-5-5).

16 పత్రిక ముజ్జ వత్రిక్స్ అత్....! (5-7-7).

ఇచటను పత్కి శబ్దపూర్వక "వకి" శబ్దమునకి అకారలోన నిష్ధమున నిమి త్రక్షము. అట్ల "పత్కి" అను శబ్దముకంటె ఖిన్మపదము వక్కంటె పూర్వమందున్న చో "వకి" తర్వాత వచ్చు అకారము లోపించును.

ఉదా— న వోఒళాగాని హావ్యమ్— (5.1-1)

17 గో అర్హమ్మ సోమం **కరోతి....**၊ (6.1<sub>-10</sub>).

అవ్యకారాది (1-52) అను సూర్తముచే ఆగో అర్హం అని కూడ సిద్ధించును.

19 పువ: అగ్రి పువ్ అ[గే గువ:....၊ (1-1-5).

20 ಸಮ್ಮಿದ್ದೇ ಸಮಿದ್ದ್ ಅಕ್ಷ್ಮಾನ್....! (5-1-11).

දిl ఋషభ: ద్యాం ఋషభ్ ఆ న్రిక్ం...! (1-2-8).

22 ဘဲတန်း ျွော်လာဝဘဲကို မော်သိည်း ….၊ (3-3-3).

23 వచః 🕒 ఉగ్రం వచో అపావధిమ్.... (1-2-11)

24 వర్జిష్ణ్ అధినాకే....i (1<sub>-</sub>1-8).

25 జూపాదో జూపాదో అ<u>ప</u>ు రాజ్యన్మవేతు..... (1-8-4)

26 యోదు(ద యోదుదో) ఆగ్నా యంక..... (5-5-8)

ఇచటను యో పూర్వక రుద్ద శబ్దమునకే దాని తర్వాతనున్న అకార లోప నిషేధమండు నిమి\_త్తత్వమున్నది. తద్భిశ్వమగు పదమును పూర్వ మందు కల్గిన "రుద్రం" శబ్దము తర్వాతనుండు ఆకారమునకు లోపము సిద్ధించును.

 $+a^{-3}$  - యడుపర్ఫ $\dot{\phi}$ న్యా (డు(దోఒస్య.... (6-3-9)

27 వృష్ణ: వృష్ణా అశ్వస్య సందానమనీ.... (2-4-7)

ఈ విధముగ అకారలోప నిషేధమునకు నిమిక్తములగు ధీరానుం.... మొదలగు 27 గెమిక్తములను ఉదాకారణ ప్రత్యుదాహరణ పూర్వకముగ వివరించుటయైనది.

17 నూ శ9ము:- అరత్మన్యయుజ్ఞప్యాత్ దు9తో ఒత్య న్యై నృచో ఒవిష్యన్ననమ్ పోఒఒన్నేష్యర్భరజీతానజ్యాని మహ్మీయా అమ్మా ల్యర్వ స్థమ స్వకృచో ధజ్గీరోఒప్పుయో అప్కళాయుదచ్యుతోఒశ్వస నిరస్థభిరశిశే9దజ్గేఒఘ్మీయు

(ခံစားဆွ: - ဗ၀ခါ၀.... မခ်ိန္မြသ္ျခားတီ ၈ ယူစီးျခားပ သွားတွေ ညီခားပ သွားတီး သာ ဗာသွန္ခေါ၊ တာတာ - သားတွာ....၊ တာသို့ ....၊ တားမှူးသိုးမှုခဲ ခ်စ္ သိခ်ိဳ....၊ သိရွန္သားမှုခဲ့ခဲ့ခဲ့ ခံစစ္ သိခ်ိဳ....၊ သိရွန္သားမှုခဲ့ခဲ့ ခံစစ္ သိခ်ိဳ....၊ မခ်ိဳး....၊ ခံစီး....၊ ခံစီး....၊ ခံစီး....၊ ခံစီး....၊ ခံစီး....၊ ခံစီး....၊ ခံစီ....၊ မာသီး...၊ ထား....၊ ထား....၊ ထား....၊ ထား....၊ ထား....၊ လေး မခံိန္

ತ್ತ <u>ತ್ತಿ</u> ರಿಯ ಶ್ರಾಠಿಕ್ ಖ್ಯ

စ်ားႏွ….၊ ရာညီ၅…..၊ စီးစစီ ၆၀း శဝ…..၊ မာ့တ္ျွန္ ಜယာတာသား၊ မာလ္စံုးႏွံ …..၊ နေလးက်း…..၊ မာဒ္ကို…..၊ မာသီး္ျကားမွာေတြ႔ ဦးမႈေနညို စစ္ေပး ဘာထားကာဇွား၊ သိတာလီ…..၊ တာသီ…..။ နေတြာ…..။

> అరతిమ్, అన్న యజ్ఞన్య, అత్మిదుతం, అతియ స్త్రి, అన్నణం, అవిష్యన్, అనమ్వం, అన్నేషు, అర్పిం, ఆజీతాన్, అజ్యా నిమ్, అహ్నియాం, అమ్బాలీ, అర్వ న్రమ్, అస్తు, అకృడ్త్, అడ్డిరం, అప్పుయం, అన్నభాయత్, అద్యుతం, అశ్వననిం అడ్డికి, అశ్శేత్, అన్నీ అఘ్నియం!

మణిప9భ :-

అరతిమ్, అస్యయజ్ఞస్య.... ఈ మొదలగు పదములకు పూర్వమందు ఏకారముగాని, ఓకారముగాని యున్నను వీని తెలి అకారమునకు లోపము లేదు—ఆని సూ క్రార్థము.

#### ಈదావారణలు∶

1 ఆరతిమ్ మూర్థానం దివో ఆరతిం వృథివా్యికి....1 (1-4-13)

2 မားကွေ တာနွာကွေး တာသီးမှု မားကွေတာန္တာကွေးကွေး...၊ (1-6-2)

"అగ్య" కంటె "యజ్ఞన్య" ఆను చదము చరముగ నున్నపుడే అన్య లోగి తొలి ఆకారమునకు లోచ నిష్ధము ్రవ రైంచును. యజ్ఞన్య అని లేనిచో ఆకారమునకు లోచము వచ్చును.

ఉదా — ఏతే 2 స్యాబ్ ముష్మిస్. ... (6-1-10) 3 అత్మితం: స్త్యాబ్ సోమో అత్మిమతం..... (1-8-21)

4 မာဓတာ N ကြီး ဆန္နင့္သို့ မာဓတာ <math>N = 1 - (3-2-2)

"అంది" ఆను పదము తర్వాత దృవంకి అనిగాని. యర్డి ఆనిగాని లేనిచో, II-1వ సూతముననునరించి, 'అంది' యుండల్ అంకారము లోపిం చును. ఉదా:— ైనల నోమాడత్ పవతే….. (β-ఏ-II) ఇచట బోమా తర్వాతనున్న అత్లోని ఆకారము లోపంచినది.

```
5 అనృణః తదగ్నే అనృణో భవామి....! (శి-8-శి)
8 ఆవిష్యన్ నయవాస్ ఆవిష్యన్....! (4-4-శి)
```

7 అనమీపః స్వాపేశో ఆనమీవో భవా నుం....। (3-4- 0)

8 అన్నిషు - యో అన్నేషు వివిధ్య \_బై.. .၊ (4–5–11)

3 မာဝီ၂း အာမာဒီထိ ထာာ မာဝီ၂း...၊ (5-7-8)

10 అజీతాన్ శరదో అజీతాన్....! (ఏ-7-2)

11 అజ్యానిమ్ తేపాం యో అజ్యానిమ్—ు (5-7-2)

12 అహ్మియాణ తీరో అహ్మీయామా సుహు తాణ (7-3-13)

13 అమ్బాలి అమ్బే అమ్బాలి— (7-4-8)

14 ఆర్పన్లమ్ యో అర్పన్ల జిఘా ం నతి—1 (7-4-15)

15 అస్తు బహిప్పే ఆస్తు జాలితి—1 (కే-కే-10)

16 అకృహోత్ ఇత ఇన్లో అకృహోత్—! (1-1-12)

17 అడ్దిరః అగ్నే ఆడ్డిరో యోఽస్మామ్ —၊ (1–2–12)

18 అప్పు యః యొ అప్పుమొ ఓషధ్షు—1 (5.5-9)

్ చటను "అప్పు" తర్వాత "యం" అన్ యున్మవుడే అప్పులోని అకా రమునకు లోప నిష్ధము అట్లు "యం" లేనిచో అప్పులోని అకారము లోపించును. ఉవా: ఆశ్వ్వప్పుజో పేతను! (5-3-12)

19 ဗာလွန္စားသာခ် ထြား မာလွန္စားဟာ **ထာ <u>မ</u>ာဂႏ —**၊ (1-2-13)

20 පතාරුණ: කාලායා රබී පතාරුණ:—(1-2-6)

≀! అశ్వనణిః - యా భక్ష్ అశ్వననిః—ః (3-2-5)

ఇచటను "అశ్వ" శబ్దము తర్వాత "నంబెం" అంబి ఉన్నపుడే "అశ్వ" మందలి తొలి అంకారమునకు లోప బెష్ఫము. అట్లు "నంబెం" అంది లేవిచో అశ్వలోని తొలి ఆంకారము లోపించును.

"ఆశ్వేళ్య్ఒశ్వవత్భకృశ్మ" (4-5-3) ఇచట అశ్వవత్ ఆను చోట తొలి ఆాకారము లోపించినది.

2ి. ఆస్థభిః బ్డ్స్ నిధిచ్ ఆస్థభిరతి—၊ (5.6.6)

# စ္ ခ်ိဳ မီတာ ညီအစီကားမွာ

ఇచట "భిం" అని లేనిదో ఆస్థలోని తొలి ఆకారము లోపించును. ఉదాహరణకు — అస్థభ్యే మజ్జభ్యే మజ్జభ్యే ఒస్థభ్యే ఓస్థభ్యే మజ్జభ్యం అను జటాపాఠమును [తిభాష్యరత్మ కారులు వత్యుదాహరణగ చూపిరి. అయితే వైదికాభరణకర్తమగు గార్గ్యగోపాలయజ్మ మాత్రము జటాపార ఉదాహరణలనంగీకరించలేదు. వత్యుదాహరణము శాఖా స్తరము నుండి [గహించవలసినదే యుని చెప్పిరి. అస్థభ్యే మజ్జభ్యం (5-2-12)

ટિંગ පසි∟්වීම් කරාබ් **ප**සි∟්ව්ම්<u>—</u>၊ (1-8-10)

24 පසි පසි පසි හිධීරුම් — 1 (1-3-10)

25 అఘ్నియ ఇద్ పాత్వదిక రూచము. కనుక డినియొక్క భిన్న రూపములను గ9హించవలెను. కాగ

> ఏశాంగి తే అఘ్మయే నామాంగి! (7-1-6) యుదార్లో అఘ్మయా వరుదేషత్—! (1-7-11) వయా అఘ్మయాను హృశ్పు—! (1-?-8)

NOTE: ముడ్రిత మాహిషీయ వ్యాఖ్యాగ్రాధమున "అఘ్మ" అని చెప్పడడాను. [17]

18 నూత9్ము :- అధ్వర స్వరప**ే**။

[తిఖాష్య: — అధ్వర ఇత్యస్మీ న్లిహందే స్వరపరే వ**ైద్రమా**నో 2 కారో న ఖల్వే కారొకార పూర్పో వాా లువ్యతే! సత్య...! హవిమ్మా....! ఉవ....! అత్ [తివద వభృతి.... (1\_61) న్యాయో న (వసరత్కి తల్లకూ 2 నంభవార్! స్వరవర ఇత్ కిం? శుగ్వా....! అన్హో....။

అధ్వరః, స్వరపే‼

మణి[పభ:-

వదా గ్రామందరి ఏకార ఓకారములకంటె పరమగు ఆధ్వరపదము స్వర వరమగుచో, దాని శాలి అకారమునకు లోఖము రాడు— ఆనీ సూ త భావము. ఉదాహరణలు —

# 458

### မာက္ခုတာသား 11 ကာမြေသား 18

- 2 హచిష్మాన్లేజో అధ్వరః (1-3-12)
- 3 ခန္ဆုနာလာညီ မာလျွနညာဆား္မွနား...၊ (1-5-7)

[తిఖాష్యరత్నకారులు "అధ్యరం" అని అంకారా న్రాపదమును [గహించిరి. అయినటో మరల "స్వరపర్" అని ఎందుకు అని ప్రశ్న పేసుకొని, దానికి సమాధానమును 'అధ్వర్య' అనుచోట రేళ తర్వాత యకారమున్నది కాని స్వరము (అచ్చు) లేదు కనుక 'ఆధ్వర్య' పదముయొక్క తొలి అంకారము నకు లోపనిషేధమును వారించుటకై స్వరపరే యని చెప్పబడెనని సముద్ధిం చిరి. కాని ఈ సమర్థన పేలవముగ నున్నది.

ఇక పై దీకాభరణ క\_ర\_\_ "ఆకారా\_న్రతయానిర్దిష్ట్ "అధ్వర్" ఇత్యస్మి న్లోహబే... " అని చెప్పిరి. వారు "అధ్వర్"ను ౖగహించిరి. అది యు\_క్రముగ నున్నది. ఇపుడు అధ్వరే, అధ్వరం, అధ్వరి అనునవి స్వరపరమైన "ఆధ్వర్" దూపములు. మరియు అధ్వర్య అనుచోట "అధ్వర్" కంటె హల్లు (యకారము) పరముగనున్నడి. కనుక అట్టి దూపములలో తొలి అకారము లోపించునని చెప్పవలెను. కనుకనె సూ ౖతమండు "స్వరపరే" అనగ స్వరమును పరముగ గల్గినచో అకారలోప నిషేధము సిడ్ధించునని చెప్పవచ్చును. అపుడు తగ్వ అగ్మిక సోఒధ్వర్యం..... (ఏ—6—2)

అద్దో ఒధ్వర్మం స్కాత్....၊ (5-1-3) — ఆనునవి **ప9త్యుదా** హరణులుగ చెప్పుకొనవచ్చు**ను.** 

కాగ ఏకర ఓకారమ లకంటె పరమగు "అధ్వర్" శబ్దము తర్వాత అయ్చ యున్నచో, అధ్వర్లోని తొల్ అకారము లోపించదు.... అని సూడ్రార్థ మగును.

ŀ

్థిఖాష్రత్మకారులు ఇంకొక సందేహామనా శంకించి సమాధాన మును చెప్పిని. అది ఇట్లన్నది. వారు "ఉప్పయన్తే అధ్యధిమిత్యాహా" అనునది పథకు కాండ పెంచమాన వాకము. న స్ట్రు నూ క్రమంలోని ప్రథమ ఋక్కు యండలిడని చూపిరి. ఆపుడు పూర్య ఇడ్డము——" అంది ఈ నూత మునకుదాహారణ కాదు. "ఉప్పయన్తే అధ్యరం" అను మూడు పదములు పథముము గ 1\_5.5\_1 నందు వచ్చినవి. కనుక యథోక్తం పునరుక్తం ైత్మద పైళ్ళత్తి (1-61) సూ.తముననునరించి ఇచిట కొత్తగ 'అధ్వరి యొక్క తొలి అశారమునకు లోప నిషేధము చెప్పనక్కరలేదు. అట్ల చెప్ప దలచినచో 1-5-5-1 నంది చెప్పవలెను. అక్కడ చెప్పినచో, ఇపుడికక్కడ ఆ మూడు వదములు పునరు క్రమగుటచే 1-61 నూత9బలముచే లోప నిషే ధము ఇచేట కూడ నవ రైంచును. ఇది పూర్ప ఎక్షము.

సిహ్హైన్పక్షమిట్లున్నది... "1-5-5-1 లోను, 1-5-7-1 లోను కూడ ఈ మా<sub>.</sub>తముపలననే ఆశారలోప నిషేధము సిద్ధించుచున్నది.

19 సూత్రము :- స పూర్వ స్కార్ధ సదృశమేకేషాపుర్ధ సదృశ మేకేషామ్

[తిళావ్య:- యోజముమకారోజలు ప్రశస్థార్వస్థాకార స్కోకారన్య మాడ్డి మాడ్రానదృశం కాలం భజతి ఇత్యేకేషాం ఋషీదాం మంతమ్! అధ్యర్ధి మాడ్రికి స్యాధిత్యర్థం! ఉత్తాన్యమ్దాహంధి మిశేషాబదర్శనాత్! అద్దేన సదృశోశిర్ధ నదృశం! తమర్ధ నదృశమ్!!

> సః: పూర్వెస్య: అర్ధ నదృశమ్! ఏకేషామ్! అర్ధ నదృ శమ్! ఏకేషామ్!

သေးရီးဆုံဆုံး 🗀

ఈ సూత్రము ఉచ్చారఇకు సంబంధించినది. ఏకార ఓకారములు దీర్హములు. ద్విమాశా)కాలికములు. వీటికరెజ్ పరముగనుండు ఆకారము లఘువు మాౖతాకాళ్కమ. ఇట్టి ఆకారమనకు లోవమును ఈ అధ్యా యము డవను సూౖతమున చెప్పబడినది. తరువాత సూౖతములలో ఆ సూత్రిమునకపవాడలు చెప్పబడినవి. ఇపుడు ఈ సూౖతమన అట్లు లోపిం చెని ఆకారోచ్చారణము కూర్పి చెప్పచున్నారు. అదియును మతాంతర మును చెప్పచున్నారు.

సః..ఆ లోపించని అకారము పూర్వస్య-పూర్వమందున్న ఏకారము యొక్క లేక ఓకారముయొక్క, ఆర్ధ నడృశమ్-ఆర్ధమా క్రాకాలెక నమానో బ్బారణమును భజతేంహిందును అని ఏకేషాం. కొందరియొక్క (మతము) కాగ ఈ హార్వసూ (తములలో కొన్ని ఏకార ఓకారములకంటె వరమగు అకా రమునకు లోప నిష్ధమును చెప్పినవికద. అట్ల లోపించని అకారమును ఉచ్చరించుటలో పూర్వమందున్న ఏకార, ఓకారమునుచ్చరించుచు, డ్రమ ముగ అకారమునుచ్చరించుడురు. ఏకార ఓకార ఉచ్చారణనుండి ఆకారో చ్చారణమును అందుకొనునపుడు ఏకారఓకారము కాగటువ౦డి, అదే అంఞా రముకానటువ౦బీ ఒక ధ్వన్ ఈ రెండి౦బికి మధ్య కొంచెము. అనగ అర్గ మాత్రాలము వినిపించును. అంది సుమారుగ ఏకారము ఓరారమువలె (నరృశః) ఖాసించును. కాగఏకారఓకారము హూ\_రైగ ద్విమా కాకాలోచృ రణము కల్లి యుండదు. ఒకటిన్నర మాౖతాకాలమే (ఆధ్యర్థమాౖత) సృష్ట మగు ఏకార ఓకారోబ్బారణముండి, మొగలిన అర్థమా అకాకాలము తత్పదృశో ాైరణము కల్గ్రి ప్రధానముగ అకారముపై వ్రైంచును. ఆ విధముగ అకారము కూడ ఆధ్యర్థమా తాకాలికోచ్చారణము కల్గియున్న ట్లా ఖాసించును. ఆ విధముగ **నుచ్చరించవ**లేన**ని కొం**దరి అచారు, ల మ**తము...**.ఇది **\_తిఖా**ష్య రత్మకారుల వివరణము.

ఈ విధమగు అఖ్పాయమునే పైదికాభరఇక రైయు పెలిబుచ్చెను. అశడు ఈ విధమగు ఉచ్చారణ సాత్యమ్ముగు రాణాయనీయాది అవా నైర శాఖలందున్నదని చెప్పెను. అతడు – సోఒముం ఛన్లో గావా నైర చరణానాం సాత్యమ్ముగి రాణాయనీయానాం పడ్డు అన్మచ్ఛా ఖాదొ తు న విద్యత్యే అత ఏవాన యోక ైర్ల మాక వర్ణనమామ్మాయే న పాఠంబా—అని చెప్పెను. అంగ అట్టి ఉన్నారణ తైత్తినీను శాఖమందు లేదనియు, కనుకనే అట్టి

## <u>ခြာ ခြီ</u> စီတာ ဘော၅၈၈၈၈

అధ్యర్థ మాతా9కాలికములగు వర్డములను వర్ణ సమామాృౖయమున చెప్ప జేదని వివరించెను.

విట్ని నండితుడు ఈ మాత్రము "లోపించిన అకారమును గూర్చి చెప్పబడినదని" అఖ్యారుపడెను. లోపించిన అకారమును, సూర్వమం దున్న ఏకార, ఓకారములలోని ద్విమా తాకాలమునుండి ఆర్ధమా తా కాల ములో సూచించురు. అనగ ఒకటిన్నర మాత్రకాలము ఏకార ఓకారము నుచ్చరించుచుండగ, మిగిలిన అర్ధమాత్రి లోపించిన అకారమును సూచించును. కనుకనే ఆడి హ్రాక్తిగి అకారముగ నుండక ఏకార/ఓకార సదృశ ము.గ నుండుంచని చెప్పను.

ఉదాహరణలు పూర్వనూ తములందివ్వబడిన వానిని 1 గహించవలెను.

సూ తమునందు ఆర్ధనడ్ళమోకేమాం, అర్థనడ్ళకమోకేమాం అను ద్విరు క్రి అథ్యాయ సమా ప్రిని సూచించును. కాగ ఈ అధ్యాయమున ఏకాక/ఓకారము.లకందె పరమగు అకారమునకు లోపమును సామానృము.గ విధించి, తర్వాత అట్టి లోవము మ్రప్పాంచిని అంపవాడ స్థలములను వివ రించుచు సూ త్రములు చెప్పబడినవి.

> కృష్ణయజార్వేడీయ తైత్తిరీయ పా9ిశిశాఖ్యకు [శిశాష్యరతా] నుసొరము పోడులోప నామక నుబ9హృజ్యముచే [వాయబడిన " మడి[పథ" అను ఆండ్ర వివరణమున పడునొకండవ అధ్యాయము సమా\_వృము.

లోప ప9క**రణము 207** 

1 సూత9ము :-- అథ లోపః॥

్తిభాష్య:- ఆధేక్యయమధికారం! ఆశారన్యలోప ఉచ్యత ఇత్యేత దధి కృతం వేదితవఃమిత ఉత్తరం యద్వజ్ఞామః। రాతారాశీ (11-3) ఇత్యాధి 2ရထား2တ်သင့္မေတ ဦးထား2တဲ့ သည

అధ, లోపః#

మండ్షిపభ: 🗕

పూర్వాధ్వాయమందు పదా\_న్డమగు ఏకార, ఓారములకంటె పరమగు అంకారమునకు లోపమును సామాన్యముగ చెప్పి, ఆ లోపమునకు అపవాద లను కూడ వివరించిరి. అంచున మూడవ స్కాతము సుమాడు 73 అను వాకములలో ఇట్టి లోపమునకనవాదలను చెప్పినది.

ఇపుడి యధ్యాయమునందల్ విషయము కూడ పదా నైస్కార ఓకార ముల కంటె పరమగు పదాదియందలి ఆశార లోపమునకు సంబంధించినేదె. అయితే ప్రధానముగ హార్వాధ్యాయమందలి మూడవ సూత్సముచే విధింప బడిన అంకారలోన బెష్ధ విషయమునకు కూడ, కొన్ని స్థలముల**ుడు ఆవవాద** లను చెప్పట... ఆనగ.. ఆకారమునకు లోపము విధించుట ఈ యధ్యాయ మందల్ ప్రధాన విషముము. భూర్పార్యా మమందల్ మూడవ సూత్రిమున చెప్పిన 73 అనువాకములందేశాక, వక్ష్మ**ు దా**ధ్యాయములందలి **స్కూతము** లాచే విధింపబడు అకాధలోవ నిషేధమునకు కూడ ఇచట ముందుగనె లోప మును విధించుచున్నారు. కనుక సూర్వాధ్యాము ద్వితీము సూడ్రమందు చెప్పిన అధికారము ఇచట (ఈ ఆధ్యాయుమున) ప్రవ\_్రించడు. కనుక మరలలోపొధికారమ్రిచట చెప్పబడినది. కాగ పక్ష్మమాణ నూ త్రములలోని "పదా న ఏకార ఓకారములకంటె వరమగు పదాదియుందలి అకార≦బునకు లోవము వచ్పును" అన్ ఈ అధికార నూ ౖతఖావము. 

బ్సూత9ము :- అసి⊪

[తిఖాష్య :- అస్క్యస్మ్న్ కరో లుప్యత ఏకరౌకార పూర్నం! యథా — సుపర్జ్.... ౖవధో ..॥

<u>ခု စို</u>ဝီတာ ဘဲ၅೩೯၈၈

ලබ්။

ಮದಿ≲್ಕಳ :-

ఈ సూత్రమ చే విధింపుబడిన అకారలోపము పూర్పాధ్యాయ ముతో ధాజారాత్.... (11-3) సూ.తమ చే చెప్పబడిన అనువాశములలో వచ్చు పడములకొ వరిమితము కాడు. "ఇర్వైత సామాన్యముగ ఏకార ఓకారముల కందె వరమగు "అని"లోని ఆకారము లోపించును"——అని సూజా9ర్థము.

ఉదాహరణ: సువర్డోఒన్ గరు**తా**ృన్.... (4-1-10) 4-8-5) (5-- -10) ఇందు 5-1-10 ఆనువారము **రాజా**రాత్.... నూ<sub>.</sub>త పరిధిలో లేదు. ఇస్టి వ<sup>9</sup>ధోన్ వృథివృన్ (4-2-9) [్పథో-అన్]

3 సూత్రము:-- నగరృః సంనద్ధ్యమో భ[డః పూర్వః॥

్తిళాష్యి. గర్భి.... ఏవం పూర్వి సాన్ని ధ్యాల్లో డేటనీక్యన్నిన్నానే అకారో న అప్రుతే! గర్భీ....! నన్ని ధ్యో....! నమ్తి కిష్ ి ఉప.... కతి కేబిదుదావార నై తచ్చి న్యూమ్! ధాతారాతిం!.... (11-3) ఇత్కాడ్య షైం పాతి త్వాడిళావాత్, అన్కబైబడర్శనాచ్చ! ముఖ్యం తు శాఖా నైరే విజ్ఞేయం వ్యూదాపారణమ్! అనీ....! త్యమ్... #

న, <mark>గర్భ:၊ స</mark>ం నధ్న, యమ∗, భద9ి:, పూర్న:⊪

మణిప9భ :-

ఈ సూ త్రము పూర్వ సూ తమునకపవాదము. పూర్వ సూ త్రమునందు ఏకార, ఓకారములకంటె పరమగు "అనీ" శఙ్రములో ని అశారమునకు లోపము సర్వృత సామాన్యముగ చెప్పబడినది. కాని ఇపుడీ సూ త్రముచే — "గర్భః, సంనద్దః, యమః, భ్రదః" శజ్దముల యొక్క ఓశరమును పూర్వమందు కల్లిన 'అసీ' లోని అకారమునకు లోపము లేదు"— అని చెప్పబడినది.

ఉందాపంరణలు —

l గర్బ్ అన్య్షధీనామ్... (4-2-3) [గరృః ఈన్...] ర నన్నద్ధో ఆనీ వీడకున్న... (4-f-1) [నస్పడ్ధః ఆనీ. .] 454 అధ్యాయము 12 స్పూతము 4

3 అనియమా అస్యాదిత్యం.... (4-6-7) [.. యమం: అనీ....] 4 కృ౦భ్టో ఆనీ క్రతుం... (4-3-3) [.... భద9ం అనీ....]

'నం' పూర్వక 'నేద్దికి' శబ్దముకంటే వరమగు అన్లోని ఆంకారమును లోవన్షిధము ఆమ్ గ్రహించవలెను. అయితే దీనికి ప్రత్యవాహరణమున ఇతర శాఖలనుండి గ్రహించవలెననిరి. కానీ కొందరు మందబుద్ధులు "ఉవ నేద్దో ఓ సురంశి" అనుదానిని ప్రత్యుదాహరణగ చూపుచున్నారు. ఆది నిం ద్యము, చింత్యమని త్రాష్ట్రత్మ కారులు చెప్పిరి. ఇచట "అన్" అనియొ లేదు కద. ఇకనది ప్రత్యుదాహరణ మొట్లగును? ఆయితే మాహి షీయం, గార్గ్రగోపాలయజ్వలు ఈ ప్రస్త్రిని చేయులేదు.

4 సూత9ము :- యువనహ పరః స్వరపరేషు∎

ုခဲ့တာရွာ: ထက္ခေ၀, పకార, నకార, పాకార పరోడకారో లువ్యతే, ခီ ఘ యుకారాదిఘ న్వరవరేషు సత్సు! హీర....၊ వాన....၊ వరే....၊ జమ్బ....၊ ప్పరవరేష్మతి కిమ్: శుక్రం....၊ မာကို...။

యు వన హ పరిః। స్పైరపరేషు ॥ మణి[పభ :—

ĭ

ఈ సూత్రము [కొత్త విషయమును చెప్పచున్నది. "అస్" సంబం ధించి వివరణము ముగ్గినది. ఇకనిపుడు —

"వదా ! నైమగు ఏకార, ఓకారములకంటె వరమగు అకారము తర్వాత అచ్చును పరమందు గల్గిన యం, వ, న, పాంకారములున్నటో, ఈ ఏకార, ఓకారము తర్వాతనున్న అకారము లోపించును."— అన్నిస్మా కార్థము.

కాగ ఏ/ఓ + అ య్/ఏ/్/హ్+ాయ్స-ఈ క్రమగు ఆనుపూర్వి ఉన్న బో ఏ/ఓల తర్వారనున్న అకాశము లోపించున. అట్లే యం, వ, న, హం కంటె అచ్చు లేనిచో, అనగ పేరొక హల్లు యున్నచో అంకారము లోపించడు. ఆనగ యం, ఎ, న, హకాశములు నురయు క్రాక్షంములు లేదా ద్విత్వాక్షరములు కారాడని కాంతృర్భము.

## ತ ತ್ರಿ ರಿಯ ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

ಈ ದಾರ್ಪರಣಯ—1 ಹಿರಣ್ಯ ಕೃಂಗ್ ೭ಮಾ ಅನ್ಯವಿಂದಾ: (4-6-7) ಕೃಂಗ್ +ಅಮಾ ಅನ್ಯು

ఇచట ఓకారము తర్వాత "అ" యున్మది. దాని తర్వాత అచ్చుతో కూడిన యుకారము (యో) ఉన్నది. కనుక యకారమునకు పూర్వమందున్న అశారము లోపించినది. కాగ "శృంగోఒయో" అని నంహితా పొఠము. ఇట్లో ఇతర ఉదాహరణలందును విశ్లేషించి టెగిహించవలెను.

2 వననృతేఒవే సృజా రరాణు.... (4-1-8) [వనసృతే అవ....] 3 జమృయన్ౖఒహిం వృకం.... (1-7-8) [జమృయన్ౖ అహిం....] 4 వరేణ్యాఒను ప్రమాణం... (4-1-10) [వరేణ్యా అను....]

పై యుదాహరణలలోని అవ, ఆహ్, అను—లలోని వ, హా, న కార ముల తర్వాత ఆ, ఇ, ఈ ఆచ్చులు కలవు. కనుక వీనికి పూర్వమండున్న ఆశ్రము లోపించినది.

ఆాయ్పైతోకూడిన యం, వ, న, హ—అని చెప్పటచే శృక్ర తే అన్యత్.... (4-1-11) [ఇచట నరారముక౦జె యదారమున**ై**డి] అ[గే ఆాహ్పై త బాంకు (4-1-3) [ఇచట హదారముక౦జె నరారమున**ై**డి] ఇత్యాది స్థలము లలో ఏరారము తర్వాతనున్న అధారమునకు లోపములేదు.

ర్మాత9్ము:— జ**ారగ్న**పర ఉదా<u>త</u>ुঃ।

్త్రాష్ట్ల జకారనరో, గృవరశృ ఆశారఈదాత్ర: అవ్యత్త్తి యాథా— ఓఖో,...। శుచిక....। ఈదాత్రత్ కిమ్మ్ న....। నిధి....।

ಜಕ್ರಗೃತರಃ, ಈದ್ ಕೃಷ

ស⇔្ជ័្រស្ :--

ఈ సూ త్రమునండు, లోపించు అశారమునకొక విశేషణమును చెప్పిరి. "పదా న్రమందల్ ఏశార, ఓశారములకంటె పరమగు అశారము ఉదా త్ర మగుచు, తనకంటె పరముగ జశారమును శాని, గృశారమును శాని కల్గి యున్నైటో, అఅంకరము లోపించును"— అని నూ అార్థము. కాగ అంకారము ఉదా త్రముకానిటో జకార, గృకారములు పరమొనను లోపించదు. అట్లే ఆశారము ఉదా త్రమైనను జకార, గృకారములు పరముకానిటో లోపించదు. అనగ పదా న్రైప్ పకార ఓకారముల తర్వాతనుండు అకారము 1 ఉదా త్రైమై ఉందవలెను. 2 అట్టి ఆశారమునకు పరముగ జకారముకాని గృకా రము.కాని ఉండవలెను.

🕳 ောဆ္ဗမ္း - ఓ၏ ႔ေဆာတ္သာ စား.... (1-6-12) [ ఓ၏ မာဆတ္တစ္ေး]

ఇచట 'అ'కారముదా కృష్ణు, దినిక౦జె జరారము పరముగ నున్నది. కమక ఈ అకారము పరహీశము౦డు లోపి౦చినది. అట్లే

2 తచి: పౌపకవన్ద్య్డెగ్నీ.... (1-3-14). (ఫన్డ్య్ ఆగ్నీ). ఇచటను అగ్నీలోని అకారము ఉదాత్తము. గృను పరముగ గల్గీయున్నది. దనుక సంహీరా పౌఠమున అకారము లోపింబీనది.

ఆధారము ఉద<u>ా</u>త్తముకాన్చో లోపించ**డు.** 

ఉదాహరణలు — న తక్కపాబో అజరం (4-6-1) సిధిపతిర్నో అగ్నిం.... (1-4-44). పై రెండు స్టలము అందు అకారము తర్వాత జకార, గృకారములున్నను, అకారమనుదా త్రము కనుక లోపించలేదు.

6 సూత9ము :\_ మూవచోడధాన: స్థే పూర్వశృఖ

్తిళాడ్య :- గ్నాహర అతి చకారో జ్ఞావయతి! మంట.... ఇత్యేవం పూర్వో గ్నాహరో అనుదాత్తో ఓప్యకార లోమో భవతి! యాథా— అస్ట్లి....! మ ఇత్య[త నద్దామీ....! అన్వాటీశం కేమర్థం: వధ....! గ్నాహరస్య అకారస్యానుదాత్తార్హోడి 'యమారమృణి

మణ వచ్చి డాధానింగి మ్మే పూర్వింగి చంగా మణివ9థ :--

స్కూతమందలి చకారము పూర్వ స్కూతమునుండి "గ్నవరణ" అను దానిని ఈ సూత్సములోనికి శనువృత్తి చేయును. ತ್ತ <u>ತ್ತಿ</u> ಕಿಯ ಬಾಿಕ್ ಕೃ

పూర్వ సూడ్రమందు అకారము ఉదాత్నమై "గ్న" కారమును పర మందు కల్లియున్నచో లోపించునని చెప్పబడిన**ది. ఇ**పుడీ సూడ్రమున అకారమనుదా\_త్రమైనను గ్న పరమందున్నచో లోపించు స్థలములను చెప్పవన్నారు.

ముం, వచిం, దధాను .... పీటి విసర్గలు సంహితలో ఓకారముగ మారును. "ముం" అనునది వదముకాదు. పదై కదేశము. కనుక "ముం" తో అంతమగు ఏ వదముైనను గ్రహింవవచ్చును. కాగ....

"మః, వచః, డధానః, స్థ్రీ పడముల తర్వాతనున్న అకారము అను బా\_త్తమైనను, దానికంబె 'గ్నై' పరముగ నున్నచో ఆ అకారము లోకిం చును"— అవి నూశా9ర్థము. ఉదాహరణలు —

- 1 అంగరనవదచ్చేమోఒగ్నిం.... (4-1-2)
- 2 అంగరసవదృరిప్యామోఒగ్నిం.... (4-1-2)

"మః" అనునది వదై కడేశమనుటవే, అప్పేమః, భరిష్యామః అను పడములు గ్రహింపబడినవి. వీని కర్వాతనున్న ఆశారమనుదా త్రము. అయి నను గృశారము పరమందుండుటచే లోపించినది. ఇట్లే మిగిలిన స్థలము అలో ౖగహించవలెను.

- శి వచోఽగ్నైయే భరతా బృహంత్.... (3−2−11)
- 4 దధానోఒగ్ఫ్ట్ తా.... (4-1-3)
- 5 నధాస్ట్రా ప్రివ్యమ్.... (4-1-3).

గృకారము పరముగ లేనిచ్ ఆకారము లోపించడు.

ఉదా: నధాస్ట్రే అధ్యు త్తరస్మిస్ (4-6-5)— ఇచ్ట ఒక నిమి త్రము నధాస్ట్రే పూర్వమందున్నను, ఆకారముకంటె గృ –పరముగ లేదు కనుక, ఆకారము లో పించలేదు.

ఇక్కడొక సందేహము: పూర్వాధ్యాయమందలి "ధీరాసోఒడబ్ధా.... (11-18) అను సూ.తమునందు "వచి కంటె పరమగు అకారమునకు లోవము లేదని చెప్పబడినది. ఆది పూర్వసూ.తమగుటచే (పస్తుత సూత)ము కంటె (12-6) దానికి బలమొక్కువ. కనుక ఈ న్యూతమున "వచిం" అను నది వృద్ధము కాదం: నిజమ్ కాని ఇచట విషమము చేరు. అచట సామా నృముగనిర్వచించిన విషయములో విశేష స్థలమునకు ఇచట అవవాద చెప్ప బసినది. మామూలుగ "వచం" తర్వాతనున్న అకారమునకు లోకము లేదు. కాని ఆ ఆకారముకంటె "గ్న" కారము ఉన్నచో ఆకారము లోపించును. అ. 11-16 వ న్యూతము సామాన్యము. ఇది (12-6) అవవాదరూవ విశేష న్యూతము. కనుక సామాన్య విశేషభావముచే 12-6 వ న్యూతము, 11-16 కంటె బలమైనది. కనుక ఇచట "వచం" అను వదము సాధ్రముగును. [6]

7 సూత్రము: అఖ్యాప్రైన్న పూపమప్ దధామ్యధ్యాన్వదితింది శార్మాగ్నేర్జిహ్వామగ్నయం పట్రయో ఒస్మాకమస్మే ధత్తాశ్మాశ్వా మతి రశ్యామామా ఒర్యమన్న స్మత్యాశాన స్మిన్యజ్ఞే ఒస్టా ఒక్యథమానా ఒభి దోర్తిహ మధాయ్యదో ఒథో ఒదుగ్గా అరిష్టా అరధా అర్చ్య న్య్మానరస్యా మతర్తి స్థాన్నాయా జ్రీర స్వదకరమ్ ॥

[తిఖాష్య:— అఖ్యావ\_రైన్.... ఏతేష్మకారో అంవ్యతే ఏకారాకార పూర్వకి యాథా— అగ్నీ....! అమర్ని తీరిం? కామేని!! భ్రడ్ళోళే—! అగ్నీ....! దరామీతి కిం? ఒద్దో....! అను....! అన్నితి కిం? ప్ర....! అధి....! శర్మేతి కిం? యాథా....! అధ్య....! జిహ్యామితి కిం? పర్తా...! తే....! వ్యయం అతి కిం? పురీ....! నరో....! విశ్వీ....! ధ్రత్తి కిం? దవి....! వరీ....! అశ్వే త్యన్య యుత్ర యుత్ర ట్రితి: శత్స్తి తత్స్తి లోపక్కి వృష....! ట్రితిరితి కిం? ప్రిచే....! భర....! దీర్హు (గహదేన కిం? చపాలం....! క్షతం...! వాజయం....! పున....! యే....! మే....! మే....! ట్రితిరితి కిం? అశ్వం...! యక్క....! యాయం...! యే....! యాహ్మతి కిం? బృహా....! జనే....! ట్రితిమ్....! మా....! జనే....! ట్రిత్స్....! యే....! గాయం....! అఫి....! మే....! మే....! యే....! సూర్వే....! యే....! స్టేతి కిం? ట్వహ్హి....! అఫి....! లహిమ్...!! దేయం...! స్టేతి కిం? కృష్ణా....! రాయం....! పృధిహ్యాకి....! అహిమ్...!!

1 అభ్యాపర్డ్ 2 అయాపమ్ 3 అప్దధాను: 4 కద్యా 2ను 5 అటి తెశ్శర్మ 6 అగ్నేర్జిహ్నామ్ 7 అగ్నయం: పప్రియం: 8 అస్మాకమ్ 9 అస్మేధ తై 11 అశ్మా 11 అశ్వాశ్రీశి: 12 అశ్యామ 13 అమా 14 అర్యమన్ 15 అస్మత్పాశాన్ 16 అస్మిన్యజ్ఞ్ 17 అస్తా 18 అవ్య థమానా 19 ఆభిద్దోహం 20 అధాయి 21 అదు 22 అథో 23 అదు గాం: 24 అరిష్టాం: 25 అరథాం: 26 అర్పై నై 27 అగ్రస్యామ్ 28 ఆ[తస్థ 29 అన్నాయ 30 అజ్ధీరస్ఫత్ 31 ఆకరమ్మ

#### ស់គឺ[ដែ¢ :-

"వదా న్యమందలి ఏకార, ఓకారము లకంటే వరము గ నున్న" అఖ్యా ప్రైస్, ఈపూపమ్.... మొదలగు లక్ష్ము అందల్ తొలి ఆాకమునకు లోపము వచ్చను" ఆగ్ నూత}ఖావము. నూతమున లక్ష్ము అంగ ఒక పదమును, లేదా రెండు పదముల గ్రిమ్ములు జరిగినది. రెండు పదము అ అదే క్రమములో ఉండవలెను. రెండవ పదము కూడ పూర్వపదము తర్వాత నున్నని, పూర్వపదాదియు ందున్న అకారము లోకించున. నూతమున చెప్పిన రెంకప పదము కాక, పూర్వపదము తర్వాత వేరొక పడము ఎ హోత అ పూర్వపదాది యుందున్న అకారమునకు లోపము రాను. ఈ విషయు మను సృష్టము చేయుటకె రెండవ పదమును నూతమున చెప్పిరి. సూజ్ ఏ కై పదము సృష్టము చేయుటకె రెండవ పదమును నూతమున చెప్పిరి. సూజ్ ఏ కై పదముకంటే భిన్నపదము రొండవ పదముగ నున్న టో క్రాముపదాది నుందలి అకారమునకు లోపము రాదని తెల్పటకిపనంచుగుబోట్ల క్రాత్సా హక్కు అలు కూడ ఇప్పబడినవి.

#### 🕁 దాహరణలు 🛶

l అఖా<sub>య్</sub>వ\_రైన్ అగ్మీ ఒ**ళ్య**వ\_రైన్.... (4\_2-1) ఇచట అభ్తరా<sub>మె</sub>ి "ఆవ\_రైన్" అంబ్ లేజ్చో అభ్తోన్ ఆకారము లోపించడు.

ఉందా: కామేన కృత్్ఖతాంద్రడుడు... (1-1-14)

2 అభా**నమ్** భ ౖా శోచే≥పూప౧ ేశ... (4–≟–೭)

3 ఇప్పడామి. అగ్నేడిస్థాన్స్స్.. (4-1.1)

దధామి అని ఎందుకు? అప్ తర్వాత 'దధాఘి' అని లేనిచో అప్ లోని అంకారము లోపించడు.

చందా: బధ్తో అప్ కక్ష.... (1—7—8)

4 అద్యాలను అను నోడ్ర్యానుమతిః (3-3-11)

అను అ**ని ఎ**ందుకు: అధ్య **తర్వాత "అను" అని లేని**చో అద్య**లోని** ఆద్యకారము లోపించ<mark>దు అని తెలుఫుటకు</mark>

ఉదా: ్పప\_తే ఆద్య శిప్పిష్ణ నామం.. (2-2-12)

్ ఆదిత్ శృక్మం అధ్బ్రిపీతు నో ఒదితిం శర్మ య చృమ్మ.... (4-6-6) శర్మ అని ఎందుకుం శర్మ య నునది అదిత్రంజ్ పరముగ లేన్చో అదిత్తోని అకారము లోపించదు.

ఉదా: యథా నో అదిత్రిం కరత్.... (శ్-4-11)

ర్ అగ్నేర్జిహ్వమ్ అధ్వరం నోడ్గ్నిర్జిహ్వమళి గృదితమ్.... (4-1-8) జిహ్వామ్ ఆస్ ఎందుకు? [వతా దదనై అగ్నికి ఉడుపు చే నో.... (4-1-8) అనునది ైకత్యదాహారణము.

7 ఆగ్నయం: ద్వడం తే నోఒగ్నమం: ద్వమం:.... (1-7-7) వ్వడం అని ఎండుకు: పుర్మాన్ అగ్నయం: పా9వణేభిం: (4-2-4)

8 ఆస్మాకమ్ జరోడ్స్మాకమిన్ద్రమ... (4-6-6)

ర్ ఆస్మధ త్రామం విశ్వేష్ట్స్మధ త్రామం (1-4-44) ధ త్రం అని ఎందుకు: "[దవ్యం వాజే అస్మే వాజన్య" (4-7-2)—అనునద్ వ్రామందం

10 అశానై పరివృడ్డి నోఒశానై భవతు.... (4-6-6)

11 ఆశాప్రధిఖం దృషపాణమూడశాప్రధిఖం (4-6-8).

సూ కంటన "[జ్ఞికి" అనునది 'అశ్వా' కర్వాకనుండు వదము కాడు. \*ఓశ్కి ' సు పడమువకు "ఎచబెచట "ఆశ్వా" అను దీర్హా గ్రము వినబడునో ఇద్ది కడముబొయ్కి, కొలి ఈకారము." అని అర్హము. కనుకనే 'అశ్వ' అను టూన్పై మొ.కం. ఆకారము లోపి రోడు దీర్హా గ్రమునకు మరియొక ఈదావారి : భరో\_ఒశాఖ్యేవ.... 4-1- 8); ప9చేశనోడశాన్న్ (4-6 6) అశ్వ-అని హాహ్మనైన అకారలోనము లేడు——

## ತ್ತತ್ತಿ ರಿಯ ್ರವಿ ಾಡಿಕ್⊅್ಯ

ఉదాహరణ: చేషాలం యో అశ్వయుంపాయు శక్తత్.... (4-6-8) క్రిం నో అశ్వ్ వనరామ్ ... (4-6-9)

12 မက္မေသ ဆားဆယ် ညြိဳ ညက္မေသ ညည်း (1-3-14)

13 ఆమా పున\_స్ట్రేబమైషామ్.... (4-7-14) [... తీ! అమా! ఏమా మ్... ]

14 అర్యమన్ యే తేఒర్యమన్.... (4-3-14)

15 అన్మక్సాకాన్ తేఒన్మక్సాకాన్.... (4-3-13)

పాశాన్ అని ఎందుకు? అన్యం తే అస్మ త్రవన్ను.... (4-6-1). ఇది ప్రత్యుదాకారణ. అన్మత్ ఉర్మాత వాశాన్ అని లేకపోవుటచే ఆస్మత్ లోని అదియ**ం**దల్ అకారమునకు లోపము లేదు.

16 అస్మిన్యజై యు పిఠా తేఒస్మిన్యజ్ఞ్ ... (2\_6\_1?) యజ్ఞ్ అని ఎందుకు: తే అస్మిన్జపమాడధు: (1-7-7)

17 ఆస్తా ్వసీతిం ్దూ జానో ఒప్తాబనీ ... (1-<-14)

18 అవృథమానా మా సుపర్టోఒవ్యథమానా.... (4-2-9)

19 అఖ్దోవామ్ జనేఒఖ్దోహం మనువాృశ్చరామని..... (4-3-12) 'దో9హామ్' అని ఎందుకు: బృహాసృతే అఖిశ \_ేస్తరముళ్ళు: (4-1-7) ఇది <sub>(వి</sub>త్యు చాహారణము.

28 అధాయ ఉవ్హాగాత్ సుమన్మే ఒధాయి మన్మ... (4-6-8)

21 అదః - యొఽదో రోచనే దివః.... (4 2-8) [యః అదు ...]

22 అథో మహ్యమగ్న్2థో స్వ.... (4-1- ) [—అగ్నీ అథో — ]

23 అమర్దాంగి శార నోనుమొడ్టుద్దాంగా (2.4-14)

24 అరిష్టాం: పూర్వేఒరిహ్హాం స్యామ— (4-7-14)

 $26 ఆర్బ<math>\frac{8}{10}$  గాయు తీహే-ర్బైన్స్స్ల- (1-6-12)

27 అగ్రాన్స్ ఆఫ్ భావచ్2 గ్రాన్ఫ్ల... (4-1-8) (4-2-3) అస్కాం ఆన్ ఎందుకు: దక్మ్ అగ్రెఫ్ ఖాత్ — (4-1-10) ఇది ప్రమృదాహరణ: [టర్మ: అగ్రెఫ్ ఫెళ్ 28 అక్రస్థ యేష్క్రస్థ పురాజా: (4-2-4).

į

'స్థి' అని ఎందుకు: త్ృష్టా నో ఆడ్ర వరివే:—. (1–4–44) ఇండ్రి వ్యవాహరణ. స్థ అని లేనితో ఆడ్రతోని శాల్ అకారం లోఫించేడు.

ఓౌం ఆన్నాయు రయప్పోషిల్లాన్లయు **జ**్న— (1-7-8)

3( అజ్గిరన్వత్ పృథివ్యాం: సధాస్థ్రీఅజ్గిరన్వత్ (4-1-6)

31 అకరమ్ అహం తేఖో 32.కరం నమ: — (4-5-1)

ఈ విధముగ వదా గ్రామందలి ఏకార, \$ కారములకందె పరమగు అశాన్న ప\_ైన్— మొదలగు 31 పదములందు అద్యకారము లోషించుకుని ఉదా హరణ భ్రమ్యదాహారణలకో లక్ష్మలక్షణ సమన్వయ పూర్వకముగ వివరించుట యైనది.

8 నూత9ము: - గాహమానో జాయమానో హేతయోమన్నమానో వనస్పతిళ్ళ: పతే స్టిధ స్థవన: స్వధావోళామితో ఒగ్నయ ఆయోడి ధ్వర్యోకతో పూర్వ:

[త్ళాష్య:- గాహమాన:— ఇశ్యేవం పూర్పోటాకరో అవ్యత్ త్యాతా— గాహ—! జాయ—! హేత—! మన్య—! వన—! వనస్పత్తీతీ కింగ నమ!—! అన్న—! నిహో—! తవసో—! దీవ—! స్ఫధేటతీ కింగ అన్యా—! ఖామితో—! యూస్—! ఉకారన్య వకార విక్రయాయాం వ్యంజనవరో నకార ఇతి యవనవా— (12-4) నిమేధాఖావాదలోపి ప్రాప్తే తదవవాదోండుమ్! ఆగ్నీ—! ఆధ్వర్యే—! శత్కత్తే—! అక్ర యవ నహ— (12-4) ఇక్యాదినైవ లోపి సిద్ధీ పునరన్య గ9హణం నియమార్థమ్! 'ఆయోఒధ్య రోక్స్ కో ఇత్యేతత్వదత్యయ పూర్పన్యైవాఒకారన్య లోపోం, నతు ఇతర్మత వ9్గహ పూర్పన్యేతీ! యుథా— ఇమే అశ్వనా—క

> గాహమాను, జాయమాను, హేతయు, మన్యమాను, ఫాన సృతిభ్యు, వతే, స్టాధు, తనసు, స్వధావు, భాఘితు, అగ్నయు, ఆయో, అధ్వర్యే, క్రత్, పూర్వు,

# ತ್ತತ್ತಿರಿಯ ಪ್ರಾತಿಕ್⊅್ಯ

## మణిబ్రభ:-

"గాహమాను....... ఇశ్యాదిగగల పైన చెప్పిన వడునాల్లు పదిము లలో దేనినైనను పూర్వమండు గల్గిన ఉత్తర పదాదిముందలి అశాధము లోపించును" అని నూత్తానము.

#### 📤 దాహారణలు 🚤

l గాహమాన: గా**హమా**నోఒ**డాయ:** (4\_6\_4\_?)

ర్జాయనూనః జాయమానోఽహి1ౢం కేతు!— (ఽ-4-14)

3 హేతయు: హితయాఓన్యమసృత్.... (4-5.10)

4 మన్యమానః కున్యమానోఽమర్హ్మ్.... (1-4-48)

ఫ్ వననృతిభ్య∗ పననృతిభ్యాఽధి నంభృతామ్.... (4-6-1)

'వనస్పతి' అని ఎందుకు? కేవలము "భ్యః" అని చెప్పినచో "భ్యః" పదై కదేశమగును. కనుక దీనితో అంతమగు అన్ని పదములును నిమిత్తము అగునను భ్యిమ పడుచురు. కనుక అడ్డి నందేహమును వారించుటకై కేవ లము "వనస్పతిభ్యః" అను పదము తర్వాతనురీడు తైర పదాది యందలి అకారమునకు లోపము వచ్చును. తద్భిన్న పదములు "భ్యః" అంతమైనను, తర్వాతి పదాదియందలి అకారమునకు లోపమురాదని స్పష్టపరచుటకు "పన స్పత్తిఖ్యః" అని చెక్పబడెను.

ఉదా: నమఃపికృళ్యా అఖి.... (ని-2-8) ఇద్భవత్యుదాహరణము.

6 వ**రే అన**ైపతే<sub>డ</sub>న్నస<sub>ల్</sub>.... (4-2-3-1)

7 స్క్రిఫ్ ని హో అతి [స్ఫ్ 2 త్వచి త్రం.... (4-1-7)

8 తవనం తపనోష్ధిజాతం... (4-2-10)

ర్ న్వధావం దేవ న్వధావోఒప్పుతను రావు.... (శి-1-!1).

'్వదా' అని ఎందుకు: కి ఆన్న నోరిపోవును గద అని ప9ిశ్మ. అట్లు కారు. కేవలము "స్పధాపక" అనుదాని తర్వాతనున్న అంకారమునకే లోపము. ఇతర అనుపూర్వి గర్గిన "వేంకి" కంపై ఎరమగు అంకారమను తోవము ఇమ్మము కాడు. ఉదాహరణ: అన్యావో అన్యామవతు.... (4-ఓ-ర్). ఇదట "అన్యావ:" తర్వాతనున్న అకారము లోపించడు.

10 ఖామిత: ఖామికోఽమి[శన్యాఽఖిదానత: (1-6-12)

11 అగ్నయం: యానగ్నయోడన్నతప్పన్.... (3-2-8)

ఇవట నండిహామొకటి కలను. అగ్నయా అనుచోట పదా న ఓకా రము తర్వాత ఆకారము, ఆ తర్వాత ఆచ్చుతో కూడిన నకారము కలడు కడ. [అగ్నయం: అను ఆతవృ నై]. కనుక ఇచట యువనహ.... (12-4] అను నూ తముచేతనే "ఆను" యొక్క ఆకారమునకు లోపము సిద్ధించుచుండగ, ఈ ఉదాహరణమనంగతము కడ: నిజమే కాని నీవు చెప్పినది పదపాఠ స్థిశిలో సరిపోవుచున్నది. కాని సంహీ జాపాఠ స్థిశిలో నకారము తర్వాత పకారమున్నది కాని అచ్చు తేదు కనుక 12-4 నూ తము ఇచట పర్తిం చదు. అందులకనె మరల యా నూ త్విధానము చేయబడినది.

12 ఆయో అగ్మీ 2దబ్దాయో ఆశీకకనో.... (1-1-13) (ఆగ్మీ ఆదబ్ద ఆయో ఆశికకనో....)

13 అధ్వర్య్ అధ్వర్య్ 2 మేదపాణ (6-4-3) [అధ్వర్యణ ఉమేణ ఆహాణ] 14 [కత్ శత[కత్షను తే దాయి.... (2-5-12).

అధ్వర్య్, క్రత్ అను స్థలములలోని ఉదాహరణలందు యువనహా....
(1?-4) అను న్యూతముబేకనె అంకరము లోపించును గడ. మరల ఈ యుదాహరణలెండుకుం నీజమే కాని, ఆయో, అధ్వర్య్, క్రత్ అనునవి ప్రగహ నంజ్ఞ కల్గిన వడములు (4-6). కనుక పీని శర్వాశనులడు అంకారము అజ్ఞ యుండవలెను. లోపము రారాడు (10-24). కాని క్రక్గహ సంజ్ఞ కల్గినను ఈ మూడు పడములు మాశ్రమీ అడ్యములుగ గ్రీహించబడను. అనగ ఈ మూడు పడములు శర్వాశమన్మ అంకారములు లోపించవు. అనగ ఈ మూడు పడముల శర్వాశమన్మ అంకారములు లోపించవు. కాగ ఇది నియము వీధి అనబడును.

ప9త్కుడాపారం: అమే అశ్శనా నడక్సరం!... (ఫ్ 6-4). ఇంచట "ఇమే" ఆసునధ్ ప<sup>ా</sup>నహం. కళక అశ్భనాలోని తెలి అగరమునకు లోవ**ము రాలేదు.** 

# ಕ್ಷ\_ತ್ತಿರಿಯ ಮೌಠಕಾಕ್ಯ

ిం సూత9్ము :\_ తెస్మిన్ననుదాత్తే పూడ్వై ఉదాత్రం స్వారితమ్⊁ ౖతిళాష్య: – యుమంధికృత్యాయం బ్యజన్ల ఉత్త సైస్మిన కైర్డనుదాత్తే

్తిళాష్య:— యుముధికృతా్యయం ౖపృద్ధ ఉం\_కౖ సైన్మీన}ైశారే∠నుదా తై అప్పై నత్పూర్ప ఏశార ఓకారోవోదా తృక న్వరిత మానడృతే⊓ య.ధా.... తే....∣ నో....∎

తన్మీస్। ఆముదాత్రి, పూర్వ≗! ఉదాత్రిం! స్వరితమ్≇ మణి(పభ:-

స**ిహాతా పాఠమందు** అకారము లోపించగ, వచ్చు స్వర విశేషముడు గూత్పి ఈ నూ<sub>ట్</sub>తము చెత్తుచున్నది.

తిస్మిస్ అనుభా త్రేతి అనువా త్రమైనటో — ఇనగి ఆ లోపించిన అకారము అనుదా త్రమైనటో, పూర్వ: ఉదా త్రించానికి పూర్పమందున్న ఏకార, ఓకారములయొక్క, ఉదా త్ర స్వరము స్వధితమ్ - స్వధితత్వమును హిందును.

ఈ నూ క్రములన్ని యు అనేక విధములను నిమ్మీకముల నాధారం బేనికొని పరముందున్న అకారమునకు లోపమును బెడ్పినవి. అట్లు లోపిం బిన అకారము అనుధా తైమెనచో దాగ్కి పూర్వమందున్న ఉదా త్రము, న్నికికముగ మారునని నూ కార్థము.

ఉందాహరణ: తేఒబువన్.... (2-5-1) ఇచట తేం అబువన్ం అను స్థితిలో పడపారమున **కే ఉదా త్రము. అ**బువన్లోని ఆది అధరము అను డా త్రము. పంపాతలో నిది లోపించగ తే న్వారీతర్వము భాండును. తేఒబువన్ లోని 'తే' న్వరితమగును. ఇట్లై మోఒబసీత్.... (2-1-2). ఇచట 'మో' లోని ఓశారము న్వరితము.

10 నూత9ము: \_ ఉదా\_తే చానుదా\_తౖ ఉదా\_తౖమ్∗

్తిళాడు;:- తన్మన్నే వాఒకార ఉదా తే లు ప్రేసత్ పూర్వ ఏకార ఓకాకో వాఒనుదా తై ఉదా తైమా పడ్యతే! య.థా— అవ....! అన్న....!

y 1

ఉదా\_తే! చ! అనుదా\_త\*! ఉదా\_తౖమ్∎

ಮಡಿಪ್ರಥ 🐛

ఈ సూడ్రమున— "పదా న్రామునిందల్ ఏకారము, లేక ఓకారముకంటె పరమై లోపించెడు అంకారము ఉదా తైమై, ఆ ఏకారముగాని, ఓకారము గాని అనుదా తైమైనచో, సంహీతా పాఠమునందా ఏకారముగాని ఓకారము గాని ఉదా త్రమగును—" అని ఖావము.

ఉదాహారణ: అవరుస్థుతేఒన్హం పై (7-8-8)

పదపాఠమున అవ — రున్దేశ్! అస్త్రమ్.... ఇచట రున్దేశలోని పదా నై ఏశార మనుదా త్రము. అస్త్రంలోని ఆది ఆశారము ఉదా త్రము. సంహీతా పోఠ మున ఈ ఉదా త్ర అశారము లోపించగ, పూర్వమందున్న అనుదా త్ర ఏశారము ఉదా త్రముగ మారును.

ఇట్లే ఇంకొక ఉదాహారణ: అన్నపతేఒన్నన్య (4-2-3). అన్నవేం! అన్నన్యం. ఇచట ఏకారమనుదా త్రము, అన్నన్యయందల్లి ఆది అకారము ఉదా త్రము. కాగ సంహీశలో ఏకారము ఉదా త్రమయ్యను.

[107]

త9ము:- స్వరీతశృ నర్వత9 న్వరితశృ నర్వత9⊪

్తిళాష్ఠ్.— ఉదాత్త ఇత్ చశబ్ద్ జ్ఞావయంత్ి! తన్మిన్నకార ఉదాతే సత్ నర్వ ఏకారో ఓకారో వా న్వరిత ఉదాత్తమాపడ్యతే! భేషజ....! ఓజో....! సర్వ[తేత్ వచనాన్నిత్య న్వరితోఽప్ తథైవ తద్విధానం స్యాత్! అథో⊪

స్వరితః၊ చ! నర్వత్రి! స్వరితశ్చ నర్వత్రి ။

ఈ స్కూతముకూడ స్పర విశేషమునే చెప్పాచున్నది. సూత్రమందలి "చ"కారము పూర్వమునుండి "ఉదాత్రమగు లావై అంకారకును" అన్నా దేశకు చేయును. ాగ— పూర్యపదా నైమందల్ ఏకారముగాని, ఓకారము గాని స్పరితమై, ఉక్తంపధాద్యందున్న లోకు స్పళానియుగు అంకారము ఉదా తైమగుచో, నండికా హీరమండు ఆ ఆశారము లోపించి. తత్పూర్వ ముదున్ని ఏకారమును లేదా ఓకారమును ఉదా తైముగ మార్భును. ఆ స్పరితము స్పతంత్ర సృధితమైనను, ఎట్టి స్పరితమైనను అది ఉదా తైముగ మారుగు — ఇది ఈ సూ త భావము.

# ఉదానంధణ భేషజం గవోడశ్వాయు.... (1-8-6)

గవే! ఆశ్వాయం. పదపారమున గవేలోని ఏారము స్వరితము. అశ్వా సులోని తొలి ఆశారము ఉదా త్రము. కాని నంహిందాం పారమున గవేఓశ్వాయ ఆమనపుడు ఏశారము ఉదా త్రమైనది. ఆశారము లోపించినది.

# ఇట్లే ఓజోఒజాయుథాం.... (1-6-12)

ఓజుంకి అంజాముథాకు పదపాఠమున ఓజలోని ఆంకారము న్వరితము అజముథాకలో ఆదిముందున్న ఆంకారము ఉదాత్తము. కాగ సంహీతా పార మున అంకారము లోపించగ, తత్పూర్వమందున్న ఓకారము స్వరిత న్వభా వమును వదలి, ఉదాత్తముగ పలుశబడును.

వివేచనము: ఈ వండె}్రడవ అధ్యాళుముతో డ్రమ ద్రశ్మ మంగియు చున్నది. ఈ ద్రశ్మయందు పూర్వమందెచటను స్వర విషయము వెస్తాె వింకబడలేదు. ఇక ద్విత్య ద్రశ్మ ముఖ్యముగ స్వర విషయమునే చర్చించును. దానిని సూచించుటకై ద్రధమ ద్రశ్మాంరమందని మూడు నూడ్రములలో స్వరవిష్టు విచారణ సూచించబడినది. ఈ 12 వ ఆధ్యా యముతోని 9, 10, 12 నూడ్రములు స్వరమును చెన్నచున్నవి. ఈ విష యమునంతయు సంకేత రూవమువ ఈ క్రింది విధముగ చెన్నవచ్చును.

### 45) **క** అధ్యాయము 12 - మంత్రము 11

ఇక నూత్రమునందలి స్వరితశృ సర్వత్సి, స్వరితశృ స**ర్వ**త్స్ అను <sup>డ</sup>ైరు\_క్తి అధ్యాయు పరిశమా <mark>ప్రిని నూ</mark>చించుగు.

> కృష్ణయజార్వేదీయ తైత్తిరీయ ప్రాతిశాఖ్యకు టైం అాష్యరత్నా నుసొరము పేదులోన నామక సుబ్రహ్మణ్యముచే బ్రాయబడిన " మడిత్రభ" అను ఆంధ్ర వివరణమున చండెండవ అధ్యాయము సమాత్తము.

తైత్తిరీయ ట్పాతీశాఖ్యయందలి ప్రతమ ప్రశ్న సమాప్తము. ్పాత్శాఖ్య ఆండ్ర వివరణమున ద్వితీయ భాగము సమాప్తము.

\* కైక్తియ [పాత్రాఖ్య యొక్క శేషభాగము (ద్పిత్య ప్రకృ ఆంధ్రి వివరణమున తృత్య భాగముగ [ప్రటించబడెను.

. . . . .



# ತ್ತಾತ್ತಿರಿಯ ಮಾತಿಕಾಖ್ಯ

అహ్మయడు 13

నూ**త**్శము**లు** 6

ఈ ఆధా, కుము నుండి తైత్తిను ప్రాశిశాఖ్య యందర్ రెండవ పోశ కథాగము కారంభకుగునం. ఈ ప్రశ్నియందు వం డెండు ఆధాయ్య డుపు లు కలవు. కాళి, గంజన చేయుటయందు ప్రధమ ప్రశ్ని యందర్ ఇం డె వహాలు మూ తటూ శకూడ వరునగనే సంఖ్యానము చేముంటచే ఇది వహాలను అధ్యా మమైనది. ఈ ప్రశ్ని యందు మొత్తము 178 నూ. తములు కలవు. వరిమాణము దృష్ట్యే ఈ భాగము మొత్తము 176 భమున మూడవ భాగకుగును ముకటి పం. ఇండధ్యా మములలోను 367 నూ. తములు వివరించలడింది.

ఈ అధ్యాయములో వెన దిశ్నూ\_తములందు "మ" కార లోవము గురించియు, ఫ్నుండి 12 హా<sub>కక</sub>ములలో <sub>(</sub>వకృ**త "జ"**కారము గూర్ఫియు 18 క నూ-త్రమున దుక్సిష్ (దునృష్) డారము పూర్పి ము బెకృఓడెను.

సూ ౖత∶ు ≀ అధ మకారలో పః⊯

త్వాడు, రత్నము: - అంకృయ మధికారణ మకారలోపడం ఉన్నత ఇత్యేత దధ్కృతం పేదితప్పమిత ఉంత్తకం ముద్వజ్ఞాముల మకారస్య లోపణ మకార లోకట

ಮದಿಕ್<sup>0</sup>ಥ:– ಅಥಃ ಮಾರಲ್ನಃ⊩

"అధ" అనునది అధికార వాచకము. 'మ'కార లోవము గూర్పై ఈ ్కింది నూ తములలో నివరింపబడును— అనె ఈ అధికార వదము నూచిం చును. కాగ నూతన అధికారము జెప్పవరక, సూత<sup>9</sup>కం లోగెకి 'మకార లోవక' అనునది అను వృత్తమగు నగ్ తెక్సునును. సూత్రము? రేభాష్మ్మరణ

ైశ్రాష్ట్ర దేధ వరక్ృోష్మ పరశ్వ వదాంతో మూరారో అప్పుతే! రూడా [వశి..., ను..., తు..., తు..., ను...., జా ై .. ఓ ఏపం పర .శి కిమ్మ ఇదం....; పదాలత ఇశ్ కిర్యా తన్మాత్....! దేధశా ఉండా అశ్వ దేభా మాఖైడాం! తేపరె యున్మాత్స తక్ క్ర

ಮಣಿ\_ಜಥ:- ರೆಘಾಷ್ಕ್ರ ಪರಃ!

ేధ కరకం, ఊష్మ కరకశంద కివేభనుగాని. ఈ పై వర్ణములనుగాని, పరముందు కర్గిన (పూర్ప) పదాంత 'మ'కాకము లోపించును-" అన్ నూత్ ఖావము. శుకాకలో మమనద్ అధికార బంకృమునుండి లభించుచున్నది. అయితే ఈ ఎధముగ ఎకారము లోపించెది, పూర్మ స్వరమునకు అనునానిక అనుస్వారములు కల్లను (నూత)ము 15-1). ఉందాహరణలు.

- ి మైతు, మృధ రడ్జి (1\_1\_2) [ప°తు ్కైష్ట్ రడ్జు] ఇచట పటారత మారా రము తర్వాత రేళ ముండుబచే, సుకార లోపము సంభవించినది. కాగ, "[వతు, పైరర్జు" అని స**ి**హిఖా సౌథము.
- 2 న ్రిత్యేషకాహ్హ (4-1-10-3) (5- -10 2) [నమ్రితమ్గు...] ఆచట ఊహ్మ వర్హమ మూరం... కరణ్వరముగానున్నది.
- ని త<sub>ె</sub> షడ**పంని** (ప్పే-9-2) [శమ్ షట్! ఆహంన్]
- 4 న ్ ాం మిన్యు మేస్ పృషన్ (2\_8-11-4, 4-4-4) (నమ్గమ్) ఇట్ యు మన్ వృషన్]
- 5 తై $_{\circ}$  హ యుద్యవిస్థ్య (?  $_{\circ}$ 6- $_{\circ}$ 11- $_{\circ}$ 1) త $_{\circ}$ మ్క్ హం! యంత్ర్యవిష్ $_{\circ}$

"రేభాష్మ వర్ణములను పరమందు గల్గిన" యునీ చెప్పటచే తద్భిన్న పరములను పరముగ గల్గిన పదాంత మకారమునకు లోపము రాజనీ తెలీ కు చలెను. రమందే - "ఇదం వామాస్యే (శ్–ీ-11-!) [ఇదమ్) వామ్! ఆస్యే అను వార్యమున వదాంత మకారమునకు లోవము లేవు.

"పదాతత మకారమనుటమో" మహమధ్రమండు 'మ' కారమ గందె దేహో మైలు ఇరముగ నున్నను, ఆ సుకారము లోపించడు. ఉదా:-- కస్మాత్-కామా 9 అవః (1.4.2.4)

"రేభా మృవరం యమబోట నమానమును "రేళ, ఉమ్మలు ఏ ఇర్జము కంజొ పరముగ నుండునో, ఆ వర్జము", (రేభా చ్యాణం వరేయ స్మాత్) అని వివరించవలెను.

నూత9్ము 3 యువకారపరశైౖృ కేషామాచా**ర్యాబామ్**⊪

యవకార పరః! చ≀ ఏకేషామ్! ఆఛారాృణామ్∎

మణిక ⊄:-

మాధము ను. లేక వకారమును వరనుండు గల్గిన వదాన్న మకారము లో ఓ మున్ కొందరి అఖ్యా రుము. ఈ స్కాతమున కొండడిగి చెప్ప బడిన ారు కళ్ళు మాధా, ముమున ముప్పదియువ స్కాతమును చెప్పబడిన వారే. ఆనగి ఆచట (వ్-10) యకారమును గాని, వకారమును గాని వర మందు గల్గి వదా స్త్ర సుకారమునకు సస్థానీ కు అనునానీకత్వమును నిషే ధించిన వారే ఇచట అట్టి మకారమునకు లోపమును విధించుచున్నారు. కను కనే ఇనట (2-3) సహ్హానునానీకత్వము నంగికరించలేవు. అయితే ఈ కావము అంత కుు సింహించలోకన న్యాయముననునరించి స్కృతమునందళి (13:) "చకారము"ని చెప్పబడుచున్నది. ఇకనిపుడు ఉదాహరంలు:

త్వ : యాజ్ఞీష్మీడ్యు (1-1-14-4) [త్వమ్య్ రాజ్ఞ్ము ఈడ్యు ] త స జా ఏత్ర మంజమాగు (శ్-9-3) [తమ్య పాట ఏతమ్య్ రాషడ్యాను ] "మ. ఇ. కారమును వర్షంపు గల్గీని" యుని చెప్పటచే, ఇతర ఇష్టములు వర్షుగ నున్నైటో మకార లోవము రాధు.

ఉదా:- యం కామమోక (1-6-!1-4) [రెష్!కమయోక] ఈ నాత<sup>9</sup>ము ఆమోదము కాదన్ త్రాష్క్రత్నకారులు చెప్పింది. [3] నూత9ము 4 దన∋ హెబ్జీరాపరః⊪

్రీ త్యేవం వరిం నం నా మిత్యతయోర్తికుండి యోరు కారో నటుపుంతో! యధా— క....! సాం....! సంసామిత్ కిమ్మ్ శక్ర ..! రావర ఇంత్ కింగా స్త్రాడ్ వద్దాన్ని వృంజనపరిం పారృత ('4-28) ఇత్ వక్షమాడం ద్విత్య నిష్ధం అత్ శద్దో నివాధయత్! తెన్మాడ్త ద్వత్య సిడ్డిం ఈ!

నమ్ు సామ్ు ఇత్ రాపరఃు

మడిప్పథి: - స్. ఉపన్న. భాణర్మున కొన్నిగరా సంసర్సు. (సంస్కృతి, సాంస్కృతిక యామ చోట్లముండి . ) ఇప్పడ్ కాశ ప్రత్యేక పదములుగని భావించుడును. కారా క్ర్ట్ రైడ్ . కాగ, కంటే సామ్ ఈ పదముల కంటె రోఫ సరక గీ నున్నను, పేనీ మకారమునట్లో పము రాదన్ నూ ఉన్నాయి. నీజమనట్ రెండవ నూ ఉన్న చే మకారము నకు లోపము వచ్చుచుండికి, ఈ నూ తముచే నమ్, నామ్ల యుందు ఆలోపము నిష్టింపబడిపుడి. ఉదా: -

1 వ9న్నూజామ్ (1-6-12శి) [వ91 నమ్-రాజామ్ ]

ఈ సూ.తము స్మాజం, స్మాజ్య ఉడ్ ొండు భ్రములంది. ైకప ైంచుచున్నది. అనగ "రాజృ" ధాతునిష్పన్న పడములకే పరిమితమైనదు.

స్ట్, సొమ్ల బొక్క మకారము అని చెప్పటచే ఇతర పదముల యొక్క పదాన్న మకారమునకు లోవము కచ్చును.

కి రాజరోపై ఓీక్కి (( ఓం. 1) కి.మీ. రాజ్ బడిక్కి] కి. 'వరం!' యన్ 'రా' డ్ర్హా నైసరా చెప్పటచే మాన్న కిరికారము కండె ఫార్వ మందున్న నం, సౌమ్లలోని మకారమునకు లోవ నిచ్ధము లేదు. అనగ లోవము వచ్చను. ఉందా : బాస్ నరాణం (1-4-44-1) నమ్-రరాణం ]

ఇక నూ తమందరి 'ఇంతి' ్లము వక్షమాణ నూ తముచే (14–20) చెప్పుటోపు ద్విత్వ నిష్ధమునుం, గమ్, సామ్ విషయుమున వారించను అని కిళ్ళాప్పత్మకారుగ్ ఆల్పెంటాటు. కామకనే స్మాహ్మమ్: సామ్మాహ్యాయ అని "మ్మ" కారమును చెప్పవచ్చును. అయితే మాహిష్యు ఖాష్యకారులు 'ఇతి' ప్రయోజనము గూర్పి ఏమియు చెప్పలేదు.

**సూత9**ము వ్యతి అథవహైనామ్∎

్తిఖాష్య∶ే— అధేత్యయుమధికారః! వర్హానాం సంహీజా వడ్యక ఇత్యీక దధి కృతం పేదింకపృష్∣ అథవా అధశబ్ద: వద సంహీఖా నిష్ధకఃঃ

అభు షర్తానామ్‼

మ**ది<sub>ట్</sub>వళ:- '**శధ' ఈను శజ్ఞము ఆధికార వాచకము. అనగ ఇక**న్**పుడు ఏక వదస్థములగు పర్ణ నంబ**ం**ధ కార్యముల గూర్ని చెప్పబడును.

ఇంతవరకు అనగ, ఐడవ ఆధ్యాయము మొదలుగ ఇంతవరకు రొండు **పదముల** యొక్క ఆన<sub>్ని ద</sub>్రక్షములలో గాల్లు **మాట్పలు చెప్పబడినవి. పూర్వ** వాడా నై వర్ణమం., ఈ త్రక పటాద్జర్జ్ ముల మధ్య దర్శపైర విశ్వాపముచే గల్గు మార్పులు చెప్పబడినవి. కాని, ఇపుడు ఏక పదమువంది ఒక వర్తమువకు **శతర వర్ణ న**ెన్నిధా: మంగ గల్లు మార్ఫులు చెవ్పటడుచున్నవి. **దీనిని శా**ష్ట్ర పరిఖాషలో 'వర్డ న౦హ్తను గూర్పై చెప్పడునా ౖరు' అని చెప్పవలెను. న౦ **హింత యున**గ్ **"అ**ర్థమా ౖకాధిక కృవధానముక౦జె యుధిక**మగు వృవధానము** లేని విధముగ ఈ చ్బరిండుట." కాగ ఇట్టి ఈ చ్భారణము వదనంబంధియైనచో **నది 'వద స౦**హీత' అగబ**పు**ను ఆక్ర స≎బంధియ**గుచ్ "అ**క్ర స**ంహ్త**" యుగును. అట్లే పర్ణంహాత అంగ సంహాతలు కూడ తెలియువలెను. కాగ సంహీశ నాల్గు విధబులు. కుద, అక్షర, ≊ర్థ, అంగ న⊠హింశలు. అంట్టినం హితఅలో ఇపుడు వర్ణనంహితయుండల్ మార్పులు చెప్పబడును. కనుక 'ఆధ' శ¤్వము 'వదసంహీశా' నీష్ఢ వాచకమనీ చెప్పక్'ినవచ్చును. అధికార వాచి యంష్న్ చక్ష్మమాడకార్యములు వర్జనంహితయండు కల్గ నిని తెలియచెప్పాను. [5]

సూ త్రము 6 ఋకారరా, రరషపూర్పోనకారోణకారు నమానపదే။ తారాషకి:- సమానపద ఏకపద ఋకారరా, రరేశషకార భార్వ్ నకారో ఆంకారమా పద్యత్: ౖత్ళీర్....; త్వై .....; ఏష... ; కృష్ణో... ; ఏడం పూర్వ ఇత్రిమ్: దేవానామ్....; సమాదపద ఇత్రిం ఏళ్....; పమానం చ తత్వ దం చ సమానపదమ్ తన్మీన్‼

ముద్రాలో రార్జు రహాహార్జుకు పదారకు అద్రామ్ సమానపద్ మండ్రుభ: ఈ అధ్యామును న ఇంశనుంచి వ్రపద్యనగు నరారమునకు ఇంశ్వ [పాా\_ప్రెస్ గురించి, సహజవుగు "ఇ" దరముల గూర్బ వివరించబడును. ప్రకృత నూ తమున సమాన పదమందర్ నరారము ఇదారముగ మాడుటను చెప్పాడునానైదు.

ముందు గల్గిన గూకార, రేధ, షకరములు. ప్రేటిలో దేని నైనను పూర్వ మందు గల్గిన గకారము ఉకారముగ సమాన పడ్రమున మారును. సమాన పడమనగ అదే పడమని యార్థము. కాగ, 'ఋ' 'ౠ' రి. ష, ప్రీత్రాక్షత మన్న నకారము ఉకారముగ మారునని సూ.కార్థము. ఉదాహరణలు :—

ౖ8భిర్ ఋణవా జాయుతే (ి. -10-5)

త్వ ప్ తూదామ్ - (4-3-13-4)

ఏష వా ఋం పో పర్ట: - (B-1-3-1) కృష్ణాండిని (1-1-11-1)

ఋ, ౠ, ర, ష, హారృమందు ⊧ర్గీన అనుఓచే ఇంతర వర్ణములను పూరృ మందు కల్గిన నకారను నక ఇంత్మము రాదు. ఉందా:— 'దేవానాం వా అండెం జగ్మహెమ్ (?---8-1) దేవానామ్, అన్నమ్లలోని నకారమునుంటే 'జ'తృము రాలేదు.

'సమాన పదమందు' అని చెప్పిఓచే గరారముకంటె పూర్ప పదారంత మందు ఈ నిమీ తములునృను, 'ణ'త్వము రాదు. ఉదా:—

ఏభిర్నో అ∑ై; (4-4-4-7)

పాణిని అహ్హాద్యాయియందు 'రహాఖ్యాం నో ఇం సమానవదే" అని సూ త్రీకరించేను. [8]

సూత9ము 7 వ్యవేతోఒపి⊪

్తిళాడు;:- ★కౖ౧్బు తృపూరోప్ నకారోఒన్యేన వృవేతోఒపి వృవహితో∈పి

అధ్యాయము 13 - స్మాతము 8

జత్వమాహెక్నిత్క్ యథా— అవ....; ఆత్మ....; ఆధి....; కృష....; వ్యపే తంగా ఆప్టి

పూర్ప నూ క్రమునందు ఋ ఋా రషంను నిమిత్తముందాగ, నకార మును నిమిమైగ, అత్వము కార్యముగ చెప్పబడినవి కడ. ఇపుడి నూ త మున "నిమిత్త నిమిత్తులు ఇతర వెర్గములచే వృవహితములైనను, అనగ దూరము చేయబడినను, ఇత్వము సిద్ధించును" అని చెప్పబడెను.

ము, మూ, ేళ షకారముల తర్వాత పెంటనే నకారము ఉండనక్కర లేదు. వీనీ మధ్యలో ఇతర వర్ణములున్ననూ, ఋశారాడుల ప్రఖావమ చే డూరముగ నున్నను, నకాక్షము జకారముగ మారును. అయితే ఈ నృవ దారము కూడ కొన్ని వర్ణముల వలననే యుండవలెను. ఆ వర్ణ వివరము 15 వ సూత్రమున చెప్పబడును. పొడిని ఈ వృవధానము 'అట్, ఈస్, మమ్., వృవాయేపి' ఆని వివరించెను.

⇔దా: ఆమరశు వృక్తం దమాతి (5-1-10-1<sub>)</sub>

ఇచట ఋకార నకారముల మధ్య కథారమున్నను ఇత్వం వచ్చెను.

- ్ అక్మస్మేమా రమణం కురుతే (6…5…11…4) [ర్, ఆమ్, అనె
- శి ఆధిషవణమ్ (1\_!\_5\_2) [ష్ అప్ అన≔షవణ]
- 4 కృషమాణం ్వతిషాకామం: (3-4-3-3) [ష్ ఆమ్ ఆన-షమాణ]

ఈ విధమాగ ఋ ఋా రేళ షకారములకు నకారమువకు మధ్య కొన్ని ఇశర వర్ణములున్నను, నకారమునకు 'ఐ'త్వము వచ్చెను. [7]

က**ာခ**9ဿ 8 အီးငယ္စ္တေလာသြ≀၊

త్రిఖాష్య: — హీరణ్మయ మిత్యస్థిస్ (గహణే నకారో ఇత్య మాహ్మిత్) యధా: - హీరణ్య... ; నృర్మకర (13–15) ఇత్ వక్ష్మాణ ్వత్ష్ధన్య ప<sup>్ర</sup>ర్ధన్యార్థమిదం నూ<sub>(</sub>తమ్మ్)

ီးတံကွေတာသြား။

మణిప్రభ :-

హీరణ్మయమను పదమున నకారము ఇకారముగనే యుండునని

ఖావము. ఈ స్వూతమును ఇచట చెప్పటిచే వక్ష్యమాణ స్వూతమునే (శి-15) చెప్పటేపు నిషేధమునకు అవవాదయగును. ఆ స్వూతమున 'న' కారము తర్వాత సృర్శ వరముగా ఉన్నచే ఇత్వము రాదని చెప్పబడినది. 'హిరణ్మయ మను' వదమున ఇకారము తరువాత మకారముండుటచే, ఇత్వము సిద్ధించడు. కనుక దానిని వారించుడు, ముందుగ అవవాదకు అపవాద చెప్పబడెను. ఇట్లు చెప్పటకు "(వెక్టిపనవమని" శాస్త్ర వరిళాష. కాగ 'హిరణ్మయ' యుందు ఇత్వము ఉన్నది. ఉదా: - హీరణ్మయం దామదడ్డినా (శి-4-12)

ఆవశారిక :- ఆధవ నూత్సమున నమాన పడమందర్ 'నే'కారమునకు ఇత్వ విధానము చెప్పబడినది. ఇప్పేటీ చెప్పబోపు ఆధు నూ కములందు, భార్వను చెప్పిన నెమ్మిత్తము నింబంధము లేకుండా, సహజముగనే ఉత్పము గల వడ ములను గురించి వివరించును. ఈ వదములందల్ ఇకారము సహజమగి (పా 9 కృశము) 14 వ నూ కమునందు చెప్పబడినది. 'పా 9 కృత ఇకారము' అని చెప్పటనే ఆ వదముయొక్క ఇతర రూపములందు కూడ ఆ ఇకారము మావదని భావము. ఇపుడు నూ కములను వివరంగా చూడాము.

ကော**န**ှည်သေး **၂** ဆောက်ကြေ**သောကျနောင်းကြောင်း သော**ကို သောက်သော သောကျနောင်းများ

్తిళాడ్య: - పాణిత్యాది శబ్దానాం ప్రాంతిమ పూర్వు వ9థమో అంకారిం ప9్కృత్వైన పేదితవు: (పకర్షించాడు: మహాదు: లిస్ట్ విశ్రక్షిత్ర నమాస తస్థశాదిలి: ఓ్రేశ అత్యర్థు: యాథా: — నుపా....; వృష ...; హీర....; గూ....; గణా ...; గణేన...; దూరే....; పుణ్య్....; సా....; కణ్యా...; తస్వ్యె....; ఆశర్ధయా....; గాణ....; విశల్యా....; పేణు....; పేణునా...; యంత్....; యూరా....; మణినా....;

నను గణ శఙ్ధ ప్రివాదత్వాత్ గాణ గ్రామం మయు క్రమ్ మైపమ్ గణ్ధపవాదత్వే నత్తదృవేత్! కింతు గణపత్ శఙ్ధ భ్రామాదేడయమ్! పూర్ప ఇత్ కిమ్ గణ....; వేణు....; మణి....; ఇశ్యాదీమ ఉత్తరన్య అత్వం మా భూదిత్కి

497 పాణి, గణ, పుఇృ, క్రబ్బ, క్రణ, గాణ, జాణ, వేణు, గుణ,

మణి ప9్వాదేషు≀ ఘార≲ిుు

మండి పభ : - ఈ సూత్రమందలి ప్రవాద శబ్దమునకు "ఈ పదములయొక్క లింగ, విథ కి. భేనములు, సమాస తద్దితరూవములు కూడ ౖగహింపుడును." అని అర్థము. పూర్వణ ఆనగ "తొలి" అని ఆర్థము. కాగ, పాడి, గడ మొండలగు శబ్దముల యొక్క, **భిన్న రూపముల**లో తొలి 'ఉ' కారము. అట్లే యుండును. దృత్యాద్ నకారము దృష్టమాగును అని సూత్రావము. ంతకఁటె పాత్వదికలలోని నహ∺ం మీన 'ఐ'కారము. దినికి నెమ్ తములవన రము లేదు.... ఆని చెవ్పకొనుట యుక్తము. వీనియొక్క వివిధ రూపము అందు. ్రామత్యను సంబంధ నకారమునకు తగు నిమిత్తమున్నచో "ఉ"కార ముగా మారును. లేబిచో నారముగనే యుండును.

⇔దా:- 1 పాటి:- నుపావిక ు ైక (ĕ-1-11-4, ఈ 1 €-3) వృష పాణయూఽశా∵ౖః (4-6-6-8)

హీరజృ హెది మూ ు యో  $(1-4\cdot 25;\ \ell-2-1\ell-2)$ - ఇంకను ఆ**రు** స్థలములంపు ఈ పోణిశబ్దము కలదు.

- ి గణ:- గణానా౦త్స్ గణపత్ర హాఖామహే (2-3-14-?) గణామే మా వితృషన్ (3-1-8-2) గణిన గణం (5-4-7-7) ದ್ರಾರಿಮ್ಮಹ≼್ಪ ಗಣಃ (4-6-5-6)
- 3 పు $a_{3}:=$  పుడ్యోభవతి వన నమ్(1-6-11-4) సొమా నర్వాన్ పుణ్యాన్ (7-1-i)
- ి కణ్:- కణ్పా అభ్వగాముత (4-3-13-7)
- ్ కాణ:\_ తస్పైకాబో యాదత° (2**-5-1**) అంకర్వ**యాఒకాణయా**ఒ క్ష ఉయా [6\_1\_6\_?]
- ాణ:– **గాణపత్ృన్ మ**్యా భూరిహ్ [4\_1\_?\_2]
- 7 బాణ:− విశలో బాణవా ; ఉంత [4−5−1−4]
- ර බ්සා:- ඩ්සාටු ුපඩ ජනම [ි-1-1-4] **ඩ්**සාබං ඩාඩාම් [5-2-5\_2] တာဂီျွအ်း က်သော်တယ် [5\_1\_i\_4]
- గుణ: \_ యథా గుణే గుణమ్ [7\_2-4-2] ద్విగుణ [5\_2-5\_2-3] మణి:- ముదినా రూపాది [7-3-14] మదివాల [5-6-18]

సూ**\_తమున "పూర్ప**ి" (కొలీ) యనుటపే గణానామ్, పోఘనా, **మణినా, మున్నగు** స్థలములలో <sub>L</sub>పథమముగ నున్నది మూర్థన, ఇకారము. **తర్వాత నున్నది** (పత్యయు నకారము ద<u>న్</u>యము.

ఖవుడు సన్దేహము గణ, గాణ, ముగ్ రెండు వడములు సూత్సము కం దక్కర లేదు గణ శబ్ద భవము గాణ ముస్సు. కనుర పవాద శ<sub>డ్య</sub> ఒఖముజేతనే గాణ శబ్దము కూడా గృహీతమగును కడ అముతే ఈ సంక హము గాణాపత్యమనుచోట వెన్సిన 'గాణా' రూపము 'గణపతి' శబ్దభవం.. అంతియే కాగ్, శుద్ధ' '.ఇ' పవ నిష్పన్నము కాదు కంటక సూత్సమన గణ, గాణ, యునునవి భిన్మ పవిములుగ గ్రామంచబడున యుచితమే యుగును.

ကြားမျှန်သေး 10 ဆံရီဆံရီဝသီလာသာအ အရေးရွှိုး။

్తిళాడ్య : \_ జేటీత్యాద్ గ్రామం మొద్దకి కృత్త్యైన పేదితన్ను: అప్తి వాదార్జ్ 2 యు మార్మృ: అగ్నీ.... కటిం .. , మీము .. , ఈణో క్లి!!

ప⊓ి, పణిమ్, ఏ్యమాణ, ఉందో ౖౖః⊯

మణిక్రభ:-

"వడి, వడిం వ్యమాణ, ఈబ్యోకి" ఆను ఈ శబ్దములలోని ఇకారము కే)కృతమైనది, సహజమైనది. ఈ స్కూతము (వర్యేశముగ చెవ్షడుడుడిచే '(వరాగేషు' అనునడి ఈ వదములకు నివారించబడినదిగా తెలియునలెను.

- ాజా:- ! వడి:- ఆగ్న్డివ వడి ఖిర్వీను మాణః (!-!-!కి-:) ఓ వడిమ్:- వడిం గోషు స్థామహి (ఓ-కి-! -ఓ)
  - 3 వియమాణః:⊥ వీయమాణః ఈ ఈ ఏతమ్ (1-1-13-) లేదా మొదటి ఉదాహరణమును కూడా గ9హించవచ్చును.
  - 4 ఈడోక్:- ఉండోక్క కవ్యకశుమ్ (1-2-6-1) [ 0 ]

సూత9ము 11 టవర్గ జరః∎

్తిఖాను;:— టవర్లేపరే ఉద్రూ ప}కృత్త్యైప మేదితవృ:ు ింత్రి...; కాష్ణ్రి. : టవర్ల పరోయం స్మాత్ స్తడ్ క్రు∎ ಟಕ್ಷ ಕರಃಗ

మడిప్)ళ :- టవర్గ్య స్పర్మాక్షరమునకు పూర్వమందున్న 'ఉ' కారము ్వేశ్రీ అకారముగ తెలియవలేను. అయితే మొత్తం సంహీతలో శకార, డారముతోకూడిన "ఉ'కారము కలడు. ట,ఢ, కారముతో హిడిన అకారము లేదు. అనగ ఇణ్ణయను ద్విత్వాక్షరములోని అకారము సహజమైనది.

శిత్రింథాయు చ (4-5-5-1) శిత్రింథా**యు స్వహి∗ ( : )** కబ్హూయోత హామువ**ం రాపురాః** (6-1-∛-8) అంట్లో ఇంకొక ఉదా:-కబ్హాతాం, బ్హాత్ఫరో హంస్ట్ (4-2-9)

ကေးများသား 12 သညာ အေနအစီ လွှာတာ သီးလေးတာညီတာမြီး ောဂ်ီတာာျပညာ အီဘွဲ့ နေမျှအသောဂဏာ ဆံ မြီးဆံုးဆံတီကေး ဘာဂါ အလာကဆေးကာမ္မတ္တ ကို လာဝေ လာကေသီ သီးထားတာသည် ရှိရေတာကသံတီမ ဘောတီး မေးကွာတီမေးရ သင ဘာက ရွေ့မရှိတာ ဖြစ်တွောက်ကေး သီးကို ။

ైశిళాపు:... చజాడా.... విఘణకార: స్రికృత్వవేదితవుకి! అవ....; అన్నా...: అయ ...; లా....; ఏవా....; రజ....; యే....; యజ్ఞ...; య ా ుత ఖృతితగణా గ్రిహణస్య త్రత త్ర ఇత్వం కరణియమ్! అవా ; ఈగణ....; వర్ష....; మ బ్రైజే....; పియ.....; చేశికిమ్! అనవ ..... ఎకం....; య....., యూ...., ఆక్ట్యా...., వణి...., ఇద్దిం...., కిల్యాడీ...., పుతుష...., వాణ...., శతేతి కిం! ఋతె..., శోణా...., ౖశతి రెశి కిం! శోణాయ...., బి...., ఎన...., మశారేణ కిం! ఈభ....,

చజా, ఇ; ఫణత్; స్థాబౌ, హిణయాత్; హీం కొనేయం! అనిషాం:, ఉల్బఇమ్, ఉగణాశు తిం!, చుపునేగా, జాందింజాయు, అణ వశృ, అంకారు:, స్థాణుమ్, తూణవే, వీజాయామ్, అక్ష్ణయా, పదేశ, వారి:, కల్యానీ, కుణుపమ్, వాణశృశ, శోణాశు తిం!, ధాందింకా, మ్ ఏనీ!

ముడిపథ : ... చజా, ఇ, భణత్ మొదలగు పదముందల్ 'ణ'శారము ్వకృత 'ణ'శారముగ తెల్యపలెము 1 చ≈్కల— అంకభృధ గ్రహకృణ న్యేటం: (1-4-45-?) (రి---? ∴,

రి భజత్ — అన్నావస్థి భజత్ (1-'-<sup>R</sup>-శె)

శ్రహచ్ ఈ అయా నూగా పుధితా (1.8.12.5) 4 హీణుభూత్— హాతృహృయ వహిణుయూత్ (2-2-6-5)

5 వీదోతి— ఏవాఽసై ౖవహితోð (?-2-8−5) ర్ రౌణిమం: — పజనోపై కౌశేవు: (2-3-8-1)

7 అందిమ్మాం... యేజనిమా నాన్ గాంక్-క్-కి)

8 ఉల్బుమ్— యజ్ఞ ఉల్బకం కిగుతే (3-1-3-7)

8 ఉంగణా—— అహ్యాఫీనీరుగణా ఉంత (4-1-′0-2) ఈ శగణా'యన కద

మెచట పబ్బినను, అందల్ 'ఐ' కాగము... చర్చతిమె కుగునుం... కనుకనే

'ఉగణాథ, నృ ౖ హంత్రృక (⁴-శ్--- ) ఇది ఉనాహంరణము.

10 చుపుదికా ... పర్యా సంఘక్రా నామాడ్ 4-1-11; ll వాడిందాయు... మస్పైనే వాదిగాయు రహ్హాణానగా ను (4-4-2-^)

12 అణవశృ-్రమణ్ణప్పుమేడి ఇవశృమే (4-1-4-2) అంది: తరువాత చేకారమున్న నే అశ్వము! లేనిజో 'న'త్వమే.

ఉదా:-- అవవైబ్ రభమ్ (1-6-12-6) | శనరు తే రథమ్ |

13 ఆటా∕ు — ఏక౦ నై పర ఆహారు (5–8–5–0) 14 බංකාඛා **\_\_ රා**බු වෙර කිරි ( -3-1-1)

15 ණංකු ් 7 නාණංකු ් හා විසාභාවිත (6-1-4-1)

If \$\pi \text{\$\pi \text{\$\pi

17 అక్షాణా — అక్షాయా<u>డన్న</u> శన**యా** ఉందాతి (6-1-6-1)

18 వదేశ\_\_ వదేశా2గో అన్ర (F\_1\_1D-1) (S-S1-8-1, ఈ ాడు రిశ్రీల లాటిందా 12-8)

20 కల్యాణి— క్లాం ఉ నూపపకృద్ధా నాన్యాత్ (≀-1-6-3)

21 కుణానమ్.... పూగా కుణాగం ఆశ్వాతుణపు 🖰: (7-5-8-2)

22 వాణశృత— వాణశృత తన్నురృవతి! (7-గ్-9-శి)

వాణ తర్వాత శత అని యున్మపుడే 'జ' శారము వచ్చును. €& ఔ 'ಹ' ಕ್ರಾಮಿ ಯಗುಹು.

**ఉదా:** ... ఋ**జావాన**శ్రీయమానా ఋ**ణాన్** (ఓ-ఓ11-2)

23 కోజా — కోణాధృష్టా నృవా హసా (7\_4\_20) శృత్మి అంగి చెప్పటచే కోజా ఇతర విభ\_క్తి స్థలములలో గూడ అత్వమే యు౦డును.

🕳 దా: 🗕 శోదాయ స్వాహా (7-7-18)

- 24 ధా**జికా... నిజల్గుల్లి ధాడికా (7-4**-19**-3**)
- ఓ మ్ ఏణి— కనసృత్ నా మేణి (ఫ్-ఫ్-15)

పూర్ప పటా గ్రమున మంకారము ఉక్కపుడే ఏనీలోని 'న'కారము ఇకారమ గ నుండును. అట్టి మకారము హార్వమండు లేనిచో 'న'కారముట్లే యుండును. ఉదా:... ఉభయంక ఏనీ స్క్రాత్రాహు! (7-1-6-5)

ఈ విధముగ నూ త్రమండల్ వదములు నోడాపారణముగను. అవనర ముగు స్థలములందు క్రత్యకాపారణముతోను వివరింవబడెను. [12]

సూత9ము 13 అవగ9హోవృషణ్ఫర్ౖణృహాృణక్షణు రణ్పర్షణ్#

(తిళాష్య్. ప్రస్థిక్స్ ద్రామంతో ష్థ్రాగ్హాలో 'ఉ' కారం ప్రకృత్త్యేవ వేది తమ్మం! వాతో...; శీర్డ్ ...; బ్రామ్మం...; అక్క ...; చిర్మం...! చిర్డ్ గ్రామం ఉన్న శాఖా నైరే విజ్ఞీసున్న్ ఉద్హాహరామ్! మి.త్ర్య్.... ఇత్ కేటి దుదా మార న్ని! తన్న సాను! అడ్డోలోపాత్ ('13-15) ఇత్వక్యమాణ ప్రతిషేధ ప్రతి పనవార్థం ఈ క్రాక్డిమాం గ్రహజానాం 'పర్హిడీధృత' అత్యతి) ఉద్రార్య పదా నై శాబ్డ్ ఖామాత్! అథవా ఋకారర్కారరమా (13-6) అద్భిపా పే: అతడికారో పైకృత ఇత్ శరకా నిరాకరణార్థం ఏశాని గ్రహజానీత్ అన్యే మన్స్ట్ తధానత్ "మిత్సిన్య చర్హిడీ ధృత" ఇత్యుడావారణమ్ రమణి సమ్మం అవగినిమా ఇత్రిక్. కృష్ణం...; బ్రహ్మం...; బ్రహ్మం...; అక్....; పహనాం.. !! అవగినహర్హోడవగిమా ఇత్ లక్షకేకి

> అమగ9్మాగు వృషణ్గశీక్షణ్గ జ9హృణ్గ ఆక్షణ్గ చర్మణ్ చర్హణ్

మడివభ:- అవ<sub>్</sub>గహాలగు (నమానమున పూర్ప వదముగ నుండిన) వృషణ్, శీర్షణ్, బ్రహ్మణ్, అక్షణ్, చర్మణ్, చర్మణ్ ఆను వదములలో పదా నై డూరము సాకృత్తము అని నూడార్థము. ఆవగహక్తను దానికి ఆకు గాహాన్లు" అని ఖావము. ఉదా:—

- l వృషణ్ వాతో ఈహా౦ వృషణ్వృస్ [వృద్ధ్-వాస్] (2-1-11-1
- 2 శీర్షణ్ శీర్షణ్వాన్ మేధోయ్ల భవత్ [శీర్షన్ వాన్ ] (7-9-25-1)
- ခံ (ႀကားဥ္ခြေ ဆ)ဘာဥ္ရာ္ကြီး ထီးသား မားခံခ်ဳိ [ဃ၅ဘာဥ္ခြေ  $_{-4}$  ရ  $_{-10}$   $_{-10}$
- 4 అక్ట్ అక్టృతే స్మాహా [ఆక్ట్-పతే] (7-5-12-1)
- 5 చర⊋జ్— చర⊋జృతే స్పాహి √చర⊋జ్—వతే 7 (7-51 2)
- 6 చర్షణ్ --- దీగ్రీ లైత్తి రీయు శాఖయందు దాహరణము లేవు. శాఖా ్లై రమునందు చూచుకొనవలేనన్ టీఖాష్య రత్మకారులు. అయితే కొంతమంది 'మ్మితన్య చర్షణీ ధృత్య' [3.4-11-5] అనుదానిని ఉదాహరణగా చెప్పు చున్నారు. కానీ అది సమ్మతము కాదు. స్కూతమునందు పృషణ్ ఇశ్యా దులు అష్టమాస్థితిలో "జ"కారా స్తముగా నున్న వానిన్బిస్టరి. చర్షణీ ధృత్య యునుచోట అట్టి 'జ'కారము వదా స్తమున లేదు. కనుక ఆ ఉదాహరణ మయా క్రము.

ఈ స్కూతము యొక్క లక్ష్ము వడునైదన స్కూతముచే వదాన్ అకార నకారములకు విధింపబడు లోఎముస కవవాద చెప్పట. కాగ చర్మజీ అనుచోట ండాన్ నకారము లేదు గడ.

కాని కొంతమంది ఈ నూత్స్ లక్ష్మమను పేడుగ చెప్పింది. బుకార రాగ్రార రషకారపూర్పి 13-8 అను నూ తముచే పైపదములందు బ్రాప్తం చివ ఉత్వము పాక్రిక్రమా? పైకృతమా? అను నద్దేహ నీప్పత్తికై చేయబడి నది. ఫలితముగ పై పదములలోని ఇత్వము 13-8 నూ తముచే పచ్చినది కాదు. అది నహజమైనదే పాక్రికృతమే అని తేలీనది. కనుక 'మిత్సిన్య చర్వడి ధృతం?' అను ఉదా హరణము యుక్తమనుచున్నారు. ఈ అభ్యహా యుమే బ్రాతిశాశాక్ట్రారులకున్న చో నూ తమును చున్నారు. ఈ అభ్యహా యుమే బ్రాతిశాశాక్ట్రారులకున్న చో నూ తమునుదు 'చర్వడి' అని చెప్పి యుందు దురు గద. కనుక ఈ ఆభిపాక్రియము కూడ నరైనది కాదు. కాగ 'చర్వడ్' అనువది అవ్వగహాగ ఈ శాఖయుందు ఎచటను లేదు. మూ హిష్యు ఖాష్య కారుడు కూడ ఈ పదమును హాక్షాశ్యంచలేదు. సూ తముందు "అప్పగహా యుగు" అని చెప్పటచే ఇతర స్థలములందు బక్రాహ్మన్, వృషన్, శీర్షన్, అక్షన్,

చర్మన్ అస్తియే యుండును. అనగ 'న'కారమే యుండును కాన్ ఇత్వము 13-6 స్మూత్రముక త $_{-0}$ మ

. ఈ దా: — పృషనృ న్ని విశ్వావకైర్య ఆ (4-4-4-4) తస్మాత్ న స్త శీర్షన్ (5-1-7) బ9మ్మాన్విశ్వం వి (2-3-3-3) ఆక్షనృ మీముద నై (1-8-5-2) పాశానాం చర్మన్ (6-1-9-2)

ఈ విధముగ ఈ న్యూతము వక్ష్మహణవడునైదవ న్యూతము (13-15) నజ ్వత్ వనవమని వివరింపబడినది. [13]

సూత9ము 14 ఋ్ణ్ షణ్డ్ ష్ట్డ్ మ్ట్ రాష్ట్ చేతి ప్రాకృతాణ

్శ్రాష్ణ: — అత్రి నూడై వదైక దేశా ఏతే బహూపాదానార్డ ముక్తా!! ఋర్జాపేష్ట్రమ చ జరారా: [పాకృశా ఏవ చిజ్జీయా!! న్న...., అనం...., న్వయ ..., ఆఫీ...., నిష్...., దశ...., పూష్టి...., పూష్టా...., పూష్టి...., అర్యమ్...., దధి...., ఆ...,

పా 9 కృత శబ్ద్ యం పా జాంట్ బ్వేవ చర్హడ్ పర్య నేమ ముఖ్యం! చత స్పష్ సంహితాను అత్వ నట్ఫానాత్! బుజ్జే తాంట్రమ్ తు న ముఖ్యం! కింతు (పా ్ర్యా ఫార్మ్ అత్వ నట్ఫానాత్! బుజ్జాడా పూర్ప అకారస్య పృర్మ పరత్వాన్ని మీడు! అతరస్యో త్రిరన్య తవర్గీను వ్యవహితత్వాత్! మ్ల్ల పరత్వాన్ని మీడు! అతరస్యో త్రిరన్య తవర్గీను వ్యవహితత్వాత్! మై గ్రామంయో స్ప్రా పాదితి నిమీధు! గ్రామం సామర్థ్యా దేవ అత్వం సీధ్య తీత్ చేత్— ఏవం స్పట్రా పత్వమేవ గ్రామంసా, ఓప్ మాండ్రమీతి పరిహారు! కిం చి అన్నా చేయే వ్రమాన శృకారో ఓప్యేతేష్ అత్వ మమ్ముఖ్యమీతి దోయిత్. రామ్మత్ పర్మా అభిషణ్ణ ఇత్తి అఖ్లి—నన్ను ! నిష్టా యేతి నీ—నన్నా 1 రూ మీడ్యతే! తరాహి అభిషణ్ణ ఇత్తి అఖ్లి—నన్ను ! నిష్టా యేతి నీ—నన్నా యు అత్యత్ వద పరిహా తారుక్కా! అర్యమైన చేరుమ్" ఇత్యాది సీవ్రహావత్వత్ అత్త వర్ణ నుంహితాయాం అత్యతాన్ ము న్నుకి! వ్యసిద్ధ పద నముఖ్ వ్యా హోరే జాఒక్రసిద్ధ పదార్థ సమర్థనమర్థ శాడ్ర్మవిధికి నర్మేకలు స్పీ కుర్మతే! తస్మాదన్మదు క్త ఏవ యు క్రకి బాత్యత్ శజ్హాన్కి!!

ఋణ్ణ, షహ్హ, ష్ణ, ్జ్లారాస్ట్ర చాశం టెరాకృతాంశి။

మణిప9భ:-

ఈ సూ తమున ఋణ్ణ, ఉణ్ణ, ష్ణ. మ్ఞ, రాష్ట్రాతని పెద్దై కదేశములు. కనుక ఈ ఖాగములను కర్గిన భిన్న పదములన్ని ఈ సూత్రము నకు లక్ష్య ములే యగును. కాగ ఋణ్ణ, షణ్ణ, ష్ణ, మ్ఞ, రాష్ట్రాము ఏనియిందలి 'ఉ' కారము పాకృతము ఆని సూతా ర్థము.

ఈ స్కూ తమందల్ బ్రాక్స్ అను విశేషణము కేవలము ఈ నూ త మందల్వానికే గాక పూర్వమండు కాష్ట్రమిన కారణ్డియు, పొడి మొందలు ఈ స్కూ తన్న వదములకును వ్రైయం . అనగి 1 - 8 కి స్కూ తము నుం 10-14 సూ తమలలో చెప్పబడిన ప్రములలోని అహాంసు హెంక్సత్సే. అని ఆర్థము. బెంక్స్ నమనగ వికార ఫల్తము కానిది. సహజమైనది అని ఖావము. అనగ 13-6. 13-7 స్కూ త నిమ్మి త్రములను పురస్కరించుకొని దాన్య నకారము మహద్ధన్నముగ మారలేదనియు. ఈ పడములందల్ మహర్ధన్న ఇకారము సహజమైనదే ఆన్నాను తెలియువలెను. అంశేశాక ఈ పదముల లోని 'ఇం' కారము పదనంపాతముందు, వర్ధనలహితయుందు, అడ్డర సంహత యుండు ఏకాకారముగను న్నడకనుక పార్మతమనును. కాగ హీరణ్మయూడి శబ్దములలోని ఇకారము హెక్సతమ్ యగను. కాని, ఈ స్కూతమున చెప్పిన ఋణ్ణ, షణ్ణ ష్ణ, ఫ్లీ రాస్ట్రలలోని 'ఉ'కారము హాకృతమనునా అను విషయము వివాదాన్నదము. కనుక దీనిని వివరంచే ముండు ఈ స్కూత లక్షములను వరిశ్లీలోనాము.

- 1 ఋజ్ఞ: స్వయ మాతృద్ధా ముప (ఫ్-2-8-1, ఫ్-3-2-1) అనంతృజ్జేహి హనూ (గ్-2-1-8) స్వయమాతృజ్ఞా జ్యోతిం (స్-1-6-?)
- 2 షజ్జ: అఖిపడ్డో యాస్తా క్ (2.4 2-4) నిషజ్జా ను న్యాహి (7-1 19-1) దశమానా నిషజ్జా ఉన్న (7-5-1-1, 1-5-2-1)
- శ్ ష్ణ: పూస్టార్ హైల్ -3\_.0 క్రి పూష్ణా నయు జా నహ (4-1-2-2) పూష్ట్రవధ్యాయ స్వాహా (7-3-15)
- 4 మ్లు:- ఆర్యమ్ల్ల్ చరు**ం ని**ర్వపేత్ (2-3-4) సు.తాంజ్ఞు (1-8-9-2)
- 5 రాష్ట్ల దాధ్రాష్ట్ ఆశారిషమ్ (1-5-11-4) (7-4-19-4) ఆగాష్ట్ (6-3-2-3)

ఇవి ఉదాహారడలు. అయితే ఇందులో "తృజ్ఞ" అనునది నాల్గు నం హీతలాదు ఏకాకారముగనే యున్నది కనుక నీజమునకు దీనినీ పూర్వ నూ తములలో ఎచటనైనను చెప్పిన బాగుండెడిది. ఇక 'షజ్ఞ' (అభిషజ్ఞ, నీషజ్ఞ) విషయములలో పదనంహీతముందు 'జ'కారము 'న'కారముగ మారు చున్నది. అభిషజ్ఞ ఇత్యభి—నన్ను:

స్షణ్హ్ యేత్ ని–నక్నాయ కనుక షణ్ణ కోని 'ఉ'కారము ౖపాకృతము కాడు. అట్లే ఆర్యమన్, ఫాషన్ మొదలగు నకారా పై కట్టములలోని నకా రము 'ఉ'కారముగ మార్థెడ్. అయితే ఈ సూతమున వీనెని చేర్పి ౖపాకృఠాః అని చెప్పటచే వీనికి :5-వ సూత్సమచే చెప్పటోపు ఉత్య నిషి ధమును వారించి నిపత్తించబడెనని ౖగహించవలను.

కృజ్ణ, షణ్ణ – వీనిముందు బుకార, బూకార, రేఫ, షకారములను పుర స్కరించుకొని (సూ. 13–6) నకారమునకు 'జ'క్షము ౖపా\_ఫ్రించుచుండగ, నృర్మనరముగ నున్నను, తవర్గ, టవర్గ పరముగ నున్నను, ఉక్కము రాదు. (13–15) అను నిబంధనచే 'జ'క్షము తృజ్ణ, షణ్ణ అనువానియుందు వారించ బడినది. అజ్లే వై. మృ, ప్ల అనువాని మందు: — పూషన్ శబ్దము యొక్క పూష్ణా, పూష్టే ఇత్యాదులందు షకారము పైనున్న అకారము లోపించినది. ఓనుక అజ్జి ఆకార లోపము తర్వాత నున్న నకారమునకు ఉత్పము రాదు. (13–15) అను వాక్యముచే 'న'కారము ష్ఠ, ప్లు రాష్ట్రల యందు వారించ ఒడినది. కనుక ఈ విధముగ నూ. 13–15 చే నిషేధించబడిన ఉత్పమును సాధించుటకై వానిని ఈ నూడ్రమున (13–14) గృహించి "ౖపాకృతాం" అని చెప్పిరి. కాగ ఈ నూడ్రము తన్నాత నూడ్రము (15)నకు ౖవతి ప్రసవము.

అయితే, షణ్ణ, ష్ణ. మ్లా, న్ర ఇశా, ముఖందలి 'ఉ' కారము హీరణ్య పాడి, గణ మొదలగు వాగ్రియండున్న 'ఉ'కారమువంటిది కాకపోయినను, వాన్తో పాటుగ శలిపి చెప్పటటే ఇండల్ ఇకారమును కూడ ఆ విధమగు ప్రాకృతము గనే గ్రాపాంచవలెను. ఋణ్ణ, షణ్ణ, ష్ణ, ష్ణ, స్ట్లు, ఫ్లైల యందల్ ఉకారము నహాజి 'ఉ' కారము కాదన్ ఎట్లు తెల్పిమును... అని?, నూ తమునందల్ 'చ'కారముచే తెలియును. సాధారణముగ లోకమందు ప్రధానమైనవారిన్ లేవా ముఖ్య మైనవాన్ని ముందుగ చెప్పి, అముఖ్యమైనవానిన్ వాటితో కలిపి చెన్ననముడు 'కూడ' (వ) ఆను పదమును క్షామాగింతురు. కనుక నూ తమందర్ పాకృ తాం: ఆను ఇట్టమునకు సహజమైన, ముఖ్యమైన ఇతర గ్యాత్ములక్కర లేకుండగనే యున్నట్టి—అను ఆర్థములు యు క్షము. [14]

మా త్రము 15 నమమొ 2 ని ప్రభాహా విద్యా మా త్రామంలో వారు. మన్నవాయిమ శస్వట తవండ్లి యొషు ు

త్రింధాష్య:- మమ్మక, ఆగ్మక, యుజ్మాస్తక-ఏతేమ నకారో అత్వంనాడ పద్భతి సుఘ...., అంటా...., యుష్మా.... అన్న పదాంతో వరారో ఇత్వం నాంఒపద్ృతేంగా పేశౄన్...; ౖప...., అలోపాదకార లోపాత్ వరోఓపి నకారో ఐత్వం నాఒవద్యతే! పృట్త...., వృత్తి..... నన్న్ త నిమిత్త నిమిత్త నోర్ఫిన్న వదద్దాంక్ట్రాప్ విషమాదృష్టాన్లు. సశ్యమ్ సింహాపలోక న్యాయిన ప్రిధమ ప్రేశ్మే స్వామాధ్యాయి శేజాదాదారణ రూపీడ ఘటతే! త[క చ నమాన వడ నియుమోనా స్ట్రీ 'మ్మ' ఇశ్వన్య 'మాస్' శబ్దవికృతత్వాత్ "రష హార్వ్హచనీతి (7-11) పా?పై:\* సృర్మవరో నకారశృ అత్వం నాలమో 🕻 🕫 🕻 నం కృ..... అవ..... నఖ .... సృర్శి ఒక్రా ప్రసిద్ధ లక్షణ పిషయో విం ఉ్యత్≀ ఆంన్యభా పూర్హా వశ్ృదికాంγ్రొ ఉత్వం నస్వాత్≀ రిఫాతృధంచ (.4-4) ఇంకిహి వ్యసిద్ధ లక్షణం తన్నూలం చ పూర్ణేత్య్మత ద్విత్వమ్ల (పెనిద్ధ သံဂီးက ခ်ီဝေး အခူလီပြီးျှည် သူ့ ကြားကြားသည် နေထုပ ဆီဗုန္တာ သဘာဗခံႏွပ လဲပနားနှား కిం తల్లక్షణ మొత్చేవ్:\_ ద్విత్వు చతుర్హాహాం: (14-5) ఇంత్కత నూ త్రోక్ర వ్యంజన్ తరయోకి (14.5) అతివాచ్ యు కృ నర మీతి బూగ్రముకు తన్య లక్షణం తత్తై 9వ న్ఫుజీ కరిష్యతి మహతా క్రమంధోన1 నృక్కవరో యస్కాత్ ఆహా స్పర్మనరు: శ, భ, భ, టపర్గీమేమ వ్యవధాయికేషు నేత్సు నకారో ఆశ్వం నాఒపద్యతే! యుధా శశనాం...., అగ్నీ...., రోవ ైే...., సోము ...., వృ**త్**నా...., జన¶

ఋశారరాగైర.... (18-8) ఇత్యాద్రికా పేంద్ర పతిషేధోయం విహితణ

న, షుమ్మణ, అగ్నిణ యుష్మాన్తణ, అర్హాత్, స్పర్మపరణ, వ్యవాయోషు, శ, స, చ, ట, తవర్గ్ యోషు။ మంధిస్థాళ:- ఈ నూత్రము ఒకవిధంగ ఐదు నూత్రముల సమ్మిక్రమము. ఇందులో ప్రీనిని ఈ విధముగ విథజించుకొనవచ్చును.

l షుమృక, అగ్నికి యుష్మానీకు అను పదములలోని 'న'కారమునకు 6,7 సూత్సములచే అత్వము ప్రాప్తించుచుండగా, ఈ సూత్సముచే (న) నిషీ ధము చెప్పబడెను.

డి ఆ నైక అనగ పదా నైముందున్న నూరమున్ని ఖావము. ఆట్టి నకారము నమ కూడ ఇక్వము నిష్ధము.

💠 దాహారణలు: 🗕 🏿 [కముముగ

మమ్మ : సుమమ్మ  $: x \circ \phi_0 \circ \delta_1 \circ (\frac{1}{2} - 4 - 7 - 1)$ 

అంగ్ని:: అన్దా9ిగ్ని ర్యాం జ్వా నయుజా (4-4-5-1)

ಯುಷ್ಮಾಸಿಕ: ಯುಷ್ಮಾಸಿಕ್ ಅಥಯಂ ಪ್ರೇ (2-1-11-6)

వహాన్ నకారమునకు: పితృస్ హావిషీ అత్తే (1\_6\_12\_1)

[పమ్మతేహీ శ్రూస్ (1-2-14-2)

3 అలోపాత్ అనగ అకాక లోపాత్ అని ఖావము. నకారమునకు పూర్వ మండున్న అకారము లోపించినచో, అ 'న'కారమునకు అకర నిమి త్రముల కంటె ఇక్సము రాదు. ఉదాహరణకు, వృక్సమ్ను ఇన్ట్రాస్త్రియ క్స్ (1-4-1-1) వృత్రమ్మ స్ట్ర్మ్మ్ స్ట్ర్మ్మ్ (4-7-15-1) ఇచట ఫు లోని అకారము లోపించినది. కనుక ఘ్మ అయికడి. కనుక 'న' కారమునకు 'ఇ' క్సము రాదు. అయితే అక్కడొక నందేహం రావచ్చు. వృత్య, మ్మ అనునపి భిన్న పదములు కనుక, వృక్స్ పదములోని 'న' కారమునకు 'ఇ'క్సము రాలేదు కద. ఈ అక్క ప్రకరణము "ఒకే పదమునందు" (సమానపడి) అని కద చెప్పబడు చున్నది. ఇచట నిమిత్త నిమిత్తులు భిన్న పదస్థములగుచున్నవి గద. నిజమే కాని ఇచట నిమిత్త నిమిత్తులు భిన్న పదస్థములగుచున్నవి గద. నిజమే కాని ఇచట 'ఘ్మ' శబ్దము 'హన' శబ్ద వికృతి కద. కనుక "రషపూర్వో హావని...." (7-11) అను స్టూతము పింహాంలోకన న్యాయ ముచే ఇచట వృత్త్రమ్మ అనుచోట బ్రవ్హంచించి 'న'కారమునకు 'ఇ'క్సం విధించును. కనుక దానిని వారించుబకై "అలోపాత్" అని నియముము చేయబడినది.

4 స్పర్మవర్క -- అనగ నకారము తర్వాత స్పర్మ వర్ణమున్నచో ఉత్పము రాదు. ఉదా: -- సంక్రన్దన్ ఒనిమిషః (4-6-4-1) అవరం స్థ్రీ కార్ప్యమ్ (2-4-11-6)

ఇచట నేకారము తర్వాత డకార, ధకారములు స్పర్మాక్షరములు వర

ముగ నుండుటచే నకారమునకు ఇత్వము నిషేధింవటడిన**ది. అ**ట్లో "గఖ నిర్ళిన**ై"** మనంచోట (1-89—1) గూడ 'న**ై'కు ఇత్వము వారింవ**బడినది. ఇక ఆశన చట తవర్దీయేషు వ్యవహితిమం"

ఈ అధ్యాయము ద్వ స్మాతము ఋ, ఋా, రోళ, షకారముగకు పర మందున్న నకారమునటు అత్వము వచ్చునని చెప్పాచున్నది. 7వ స్మాతము ఈ నిమిత్తని మిత్తులకు మధ్య ఇతర వర్ణముల వ్యవధానము శశార, సకార. వచ్చినని వివరించుచున్నది. అయితే ఈ వ్యవధానము శశార, సకార. వచ్చియ, టవర్గీయ, తగర్గీ ఈ వర్ణములచే మ్మాతము కారాడు. అగా నిమిత్త నిమిత్తల మధ్య ఈ వర్ణములందెనేని ఇత్వము రాడు. అగా ఉదా:— రశనా నూడత్తే (?-శే-?శి) అన్నీ రోసన తేజనా (1-1-42-2) రోచ్నే రోచనా దివి (?-4-20) నోమం చి రాజానమ్ (!-?-10.1) ప్రక్టింగు వయాధాక (4-3-13-7) వృతనా జయిము (శార్వి-1) జన ప్రశ్నాయ స్పాహం (3-2-8-1)

పై యుదాహరణములను పరిశీలించగ రోభ నకారముల మధ్య శ. స. చ. ట., శ వర్హాక్షరములు కూడ యుండుటని, నకారమునకు 'ఉ'శ్వము వారించబడినట్లు నృష్ణమగును. ఈ సూత్స్లు 13-6 స్కాతమునకు ఆవ వాదలను చెప్పినది.

మాత9ము 16 పృ\_ౖైన్వరాతృరో శోడం పాష్కరసాదిః హాష్కరసాదిః⊪

త్రాష్య్.— పృక్తన్నరాత్ ఋకారాతృరో శకారో డుక్త్రిప్త నగజ్ఞకో ఉకార మావద్యతే! పౌష్కరసొదేర్మతే! మృడాతీ....! పృక్త స్వరాదితి కింక నశం వ్వమితి శాఖా నైరే! పౌష్కరసొదేర్గా హాణం పూజార్థం నతు చికాల్పార్థమ్! మూర్థ స్థాన తయా డుకక్లిప్ల శడకారయో సౌదృశ్యమ స్త్రీతి వార్యకరణానుసారీ నూ.త పారోఒలు.మ్. కథమనుసారి త్యమితి చేత్—తథాహి - స్థానేడ నైర తముకి! స్థానే బ్రాహ్యమాణానాం వర్హానామ స్వరతమ ఆదేశో భవతి!

సూడ్ ముంద్రా ప్రమస్ వ్యాఖ్యాయితే! పృక్షన్వరాత్స్లో లకారో డకారమావదృతే! యాధా — తే....။ పృక్షన్వరాదిత్తి కింగా ఇలామ్..... సమానపడ ఇద్దిమ్: పితృలో....! సహహారిత్వాత్ ఏరకృ నిషిద్ధ ఇతరన్యాఒపి పితృలోక కామస్యేత్యన్యాపి నమాన పదశ్వే నత్యపి నిషేధో భవతి! ఇదనుపి పారా\_నం౦ బహ్వాడృతమ్!

పృక్తన్నరాత్. వరః. లః. డమ్. పాష్కరసాదేః, సాష్కరసాదేః౻

మత్కేళ: - ఈ నూ**్తముకో ఈ ఆ**ధ్యాయము హారైయగును. ఇంక వరకు షకారలోవము (1-4) తీర్వాత నకాధమునకు ఇత్వము (6-15) గూర్పై విధ్యపవాడనూ తమలు చెప్పట**డి**నవి. ఇక గెఫ్డు లకారమునకు 'డ'త్వ పాపై గురించి చెప్పాచున్నారు.

వృక్త స్పరమనగ 'ఋ' కారము. ఇది న్పరమైనను రేఖ గర్భిక మై యున్నది. కాగ హాల్లును అంతకం కల్గియున్న అచ్చు ఇది. కాగ ఇట్టి పృక్త స్పరము (ఋకారము) కంటె పరమ గనున్న 'ల'కారము డకారముగ మారును. ఇట్టి లకారమునకు, దుండ్లి ష్ఠమని పేరు. ఇది స్కూకార్థము. అయితే స్కూతము నందు పౌష్కరసాదేం అని చెప్పబడినది. సాధారణముగ స్కూతమునందు ఏడేని అచారుక్రని పేరు చెప్పి, 'ఆతనీ మశమునందు' అనినచో ఆ కార్యము ఆ ఆచారుక్రని మతమందేగాని, ఇతరుల మశమున కాడు అని అర్థము. కాగ ఆ కార్యము వికల్పమని సాధారశము. కానీ కాడ్రమునందు, వికల్పమును నూచించుటకే కాక, గౌరవమును సూచించుటకు కూడ అయా ఆచారుక్ళం పేరును స్మరించు అధారము కలదు. ఈ విధముగ ఇచట స్కూతమునందు "హాష్కరసాది" అచారుక్రని పేరు పూజార్థము స్మరించుబడినదే కానీ లకా రమునకు డక్స్టపా ప్రీలో వికల్పమును సూచించుటకు కాదనీ ట్రిఖాష్కరత్న కారులు సృష్థము చేసిరి.

అవును సాధారణంగ అదేశముగవచ్చునపుడు 'స్తానే నైరతముం' ఆని స్థానా నర తమ్యమును చూతురు గద. అకారము ద<sub>్రే</sub>ము. డకారము మూర్థన్యము కద. అనైరతమ్యమును పురస్కరించుకొని చూచివచో లకార డకారములకొట్లు నరివోషును: నిజమే శుద్ధ లకారము మా<sub>ట్</sub>తము మూర్థన్య స్థానీయము. కనుక ఇట్టి లకార డకారములు నస్థానీయములే కనుక లకార స్థానమున డకారము వచ్చినది. ఇకనిపుడు ఉదాహారణము:- ఎ<sub>ఫ్</sub>డాత్ ∠దృశే ('-1-14-ే) నీజమునకిచట 'మృలాతి' అని తెలియవలెను. ఋకా రము కందె జరముగ నున్నపుడే ఈ మార్పు. లేనినో లేదు.

ఉదా:- నలమ్, ప్లైవేమ్ (ఈ యుదాహరణములు శాఖా\_న్రము నుండి [గహింపబడెను.)

ైశ్రీ ఇక్క రత్మకారులు ఈ స్కూతమునకు వ్యాఖ్యా సైరము చెప్పి. స్పాప్కరిసాది అచార్యుని మతమున అని 'వికల్పము' నే కొండరు అంగికికింది. ఆ ప్రకారము స్కూతములోనికి కే వ న్నూతము నుండి 'నమాన పడే' అనునది అనువృత్తి రాగ, 'నమాన పదమందు, దుండ్లిస్ట్ల లకారమునకు కంటే పరముగ నుండు లకారమునకు) డకారమగును అని స్కూతా ర్జ్ మండా: — తేనో మృడమున్మ (4-4-3-2) "ప్పక్త స్వరముకంటే పరముగు" అని చెప్పటిచే 'ఇలాన్లం భవశి' (7-5-3) అనుచోట లకారము నకు డర్వము లేదు. నమావపడే అనుటిచే 'పితృలోకం సోమేన (2-6-2-1) అనుచోట బుకార లకారములు భిన్మ పదస్థములు అగుటిచే లకారమునకు ఈక్సము లేదు.

అయితే పితృలోక కామన్య (ది.ది.4.1) అను నంహిందా వడమును వద పాథమువ పితృ.లోక కామన్మ అని బెప్పజడినది. దిని ప9కారము 'పితృ లోక' అనునది సమావవడమే అగును కద. మరి ఇచట ఋకారాత్సర లకా తము నఓ డత్వము ఏల రాలేదు: అని ప9శ్మ. గ్జమ్ కానీ 'పితృలోక' అను స్థలమువ ఫూర్ళమందే 'డ' ఉ్యము గ్షీధింపబడినది కద. అదే నిషే ధము ఇచటను [పక\_\_ైండును. సహచారితాన్టి కస్య నిషీద్ధం ఇతరస్యా∠పి భవతి అను వరిశాష ఛందుకు [పమాజము.

ా సౌష్టరసాది: జాష్టరసాది: ఆను ద్వరం క్రి ఆధ్యాయ వరిసమా పిన్ సూచించును. [16]

> కృష్ణ యజార్పేడి**యు తైత్తి**ర్య పాత్శా**శ్యకు** ్త్**ళా**ష్య ర**శా**ృ నుసారము పోడులోపనామక ను బ్రహ్మడ్యముచే వాయబడిన "మది<sub>క</sub>్షభ" అను అంద్ర వివరణమున వదమూడప అధ్యాయము నమా ప్రము.

ఈ ఆధ్యాయమును ద్విత్వ ప్రకరణమన్ చెప్పవచ్చును. నూ త్ర ములు 1–7 ద్విత్వ పెధిన్ చెప్పను. 8 వ నూత్సము ఛ, ఖ, భ వర్ణముల ద<sub>ై</sub> ట కైన్ చెప్పను. 9–13 కొన్ని అగమములను చెప్పను. 14–28 ద్విత్వ పెధి కపవాదములను చెప్పను. 29–33 వ్వరిత స్వరమును గూర్భి చెప్పను. కాగ మొత్తంపై నీరుధ్యాయము ద్విత్వ ప్రకరణమనపచ్చును.

సాత9్ము 1 స్వరహార్వం వృజనం ద్వివర్ణం వృంజనపరమ్π

ౖశ్ళాష్య: — ప్వరపూర్వల వ్యజ**నం వృంజనవరం** ద్వివ**ర్ణమా**వడ్య**ి!** యాధా— ఈరు...., ఏపం పూర్వ ఇశ్ కిమ్ః తత్.... ఏపం పర ఇశ్ కిమ్ః ఈరు...., పృంజనమిత్ కిమ్ః ౖవ.... స్వరః పూర్వో యుస్మాత్ తత్ స్వర పూర్వమ్! ఇంజన మస్మాతృంచిత్ వృంజనవరమ్ దృయార్వర్ణయోనృమాపారః దృ ఇర్దమ్⊪

స్వరహుర్వమ్, వ్యంజనమ్, ద్వివర్ణమ్, వ్యంజనపరమ్,

మడ్డికళ: — న్వరపూర్పమ్ = స్పరమును పూర్వమందు కల్గినట్టియు, ప్యం జనవరమ్ = హల్లును వరమందు కల్గినట్టి, వ్యంజనమ్= హల్లు, ద్వివర్డమ్ =ద్విత్వము హిందునని ఖావము.

అనగ ఏ హాల్లు పూర్వ ముందు ఆచ్చును వరమందు హాల్లును కలిగి యుండునో, ఆట్టి హాల్లునకు ద్విత్వము జచ్చునని సూతా?ర్థముం. ఉందా: ఉర్మవథన్న ఇచేట " ్వేలోని వకారముశకు ముందు ఉందారము (అచ్చు) కలడు. వరముగ రేధ కలడు. కనుక ఈ వకారమునకు ద్విశ్వము వచ్చును. కాగ ఉండప్ [వధన్న (ఉర్మప్పథన్న) ఆని అగును.

అక దశసార్థక్యము చూతము: ఆచ్చును పూర్పమందు కల్లి యుండ వలె ననుటచే "తత్ ప9పతే (€-4-₹-) అనుచోట వకారమునకు ద్విత్వము రాడు. తకారమునకు మాత9మే ద్విరు\_క్తి వచ్చును. కాగ "తత్[త్ప్పవేతే" అని అగును.

హాల్లు వరమందుండ వలెననుటచే "ఉరుకృదురణ (2\_6-11-3) ఆను

స్థలమున "క"కారమునకు ద్విత్వము వారింపబడెను. కళారమునకు పూర్వము అచ్చు (ఈ) ఈ స్మను, వరమందు "ఋ" కారము ఉన్నది కద. వ్యంజన మని చెప్పుటచే "జాక్కిగమ క్థమ్" అనుచోట ఔశారము.లో ఉకారమునకు ద్విత్వము రాడు. స్వరపూర్వం అను సమాసమును ఒకుంప్కిహిగ్గహించి స్వరః పూర్వమ్ యస్మాఫ్ ఆని విగ్రహ వాక్యమును చెప్పుకొనవలెను. ఉన్న వ్యంజనవరమ్—అనగ దేనికంటె వ్యంజనము పరముగ నుండునో అది — అని బహుప్కిహి సమాసముగని విగ్రహ వాక్యమును చెలియవలెను. అగగ అవర్మము రెండుసౌర్లు వచ్చుఓ——అనగ ద్విత్యమన్ భావము. ఇది సామాగా స్వాతము.

గాత9ము 2ి లవకారపూర్ఫ నౖర్శ్బ కా ఉందా ఉంగ

త్రిఖాష్య :- జాష్కరసాదేర్మతే లకారపూర్వ్ వకారపూర్పేవా సృర్శ్ ద్వివర్ణ మాదకృతే: కల్యాజ్....; బిళూ....; స్వరపూర్వత్వర ద్విత్వం చాన్వాదింశతీ చకారం!: సృర్ఘ అతి కిమ్: కూళ్ళా....; తస్మాత్...; లకారశృ వకారశృ లవ శారా తె పూర్వ్ యస్మాత్ సతధ్ కృంట

లువంకారమార్వి! నృర్మి:! చ! పాష్కరెాది:#

ముడి<sub>ట్</sub>పభ : - ఈ సూత్రమునందు హెడ్కరసా**ర్యా** చార్యుల అభ్నిపాయము చెప్పబడినది.

నూ తమందల్లి "చ" శారము పూర్వ సూ తమునుండి స్వరపూర్వికి, ద్వి వర్డమ్ అను పదములను ఈ సూ తములో నిక్ అన్వా దేశము చేయును. శాగ "స్వరపూర్వికి అకారపూర్వికి పకారపూర్వో వా స్పర్మికి ద్విపర్జమాపద్య తే? ఆస్ ఖాపము.

స్పరము పూర్పమందుండి. తర్వాత లకారముగాని, పకారముగాని యుండి తర్వాత స్పర్మ పర్ణమున్నచ్ అన్నర్మ పర్ణమునకు ద్విత్వము పచ్చును. ఇచట స్పర్మపర్ణము తర్వాత పృంజనము ఉండవలేనను నియ మము లేదు. అచ్చు యున్నను స్పర్మకు ద్విత్వము పచ్చును అని సూడ్ ఖాపము. ఉదాహరణలు: కల్పాన్జహోతీ (వ్-4-8-వ్) ఇచట జేకారము సృర్మ వర్జము. దీనికి పూర్వమందు లకారము కలడు. దానికంటే పూర్వము నృరము (ఆకారము) కలడు. కనుక ఈ వకారమునకు ద్విత్వము వచ్చును. 'కల్ప్పాన్జహోతీ' అని ఆగును. ఇచట 'ప' కారము తర్వాత వ్యంజనము లేకున్నను ద్విత్వము వచ్చినది. అట్లే విభూదాన్నే (వె-5-8-1, 3-5-8-2) అను స్థలమున కూడ 'స' కారమునకు ద్విత్వము వచ్చును. విభూదాన్నే (దాప్స్నే).

ఈ నూ క్రము నృర్మ వర్ణములకే ఆస్ చెప్పటటే "కళ్యాడి" అను బోట ఇ'కరమునకు ద్విత్వము వారింవబడెను. కల్యాడీ రూప సమృద్ధా (7-1-6-6) అస్లే హోతప్మమ్ దీజైశన్య అను బోట కూడ (6-1-4) వకారము కంటె వరముగనున్న యకారమ నట దృత్వము గారింపబడినది. అకారముగాని వకారము గాన్ పూర్పమిందుండవలెనని చెప్పటిచే, "కూళ్మా చకళింం" (5-7-23) అను స్థలమున 'మ' కారము కు ద్విత్వము వారింపబడెను. మకారమునకు పూర్పమిందు 'శ'కారమున్న ద్విత్వము వారింపబడెను. మకారమునకు పూర్పమిందు 'శ'కారమున్న దీ. కానీ అకార వకారములలో ఏదియు లేదు కద. ఆజై "తగ్మాదే తశ్య" (ఓ-3-11-6) అను నృలమున కూడ 'మ'కారమునకు ద్విత్వము వారింపబడినది.

సూత్రము శ్రృధ్ధివైే**పా** నాచా**ర్యాణ్**మ్∎

ైశ్రాష్ట్ర ఏకేమాం మంతే అవారభూర్వ నృర్మ ఏవ ద్వివర్ధమాతోనైతిం అనేరావధారణేన నూర్రాడ్డు వైధారమృదేన చే జాష్కరినాడిమతే అవశారయోశృ ద్విక్వమ స్త్రీతి గమ్యతే! ఇదమేవ నూత్సిమిష్టమ్ న ఈ భూర్వమ్! చేతోక్న రావే మోదా హారణాని!

τృరృ≉ు ఏవు ఏేమామ్≀ అజా**ర్యాణా**మ్∎

ಮಷ್ಟೆಪ $\phi$ : ಈ ಸ್ಥಾತಮುಜೆ ಭಾರ್ಥ ಸ್ಮಾತಮು ನಿಯಮನಮು ತೆಯಬಡು ಮನ್ನುದಿ.

ఏకేషామ్ ఆచారాృణామ్ కొండరు లాడ్లడికులముతమున, స్పర్మం ఏవ— నృర్మ వర్ణము మాత్సమే (ద్వత్వము హిందును) భార్య సూత్రమునందివ్మబడిన కల్ఫాస్, దాప్పే అను ఉదాహారందను లలో 1, 2 సూత్రములననునరించి లకార పకారములకు, వకార నకారములకు కూడ ద్విశ్వము వచ్చును. కాగ కల్ల్ ప్పాస్; దాప్ప్ న్నే అని ఆగునం. కానీ ప్రస్తుతపు ఆచార్యుని మతముననుసరించి, స్పర్శకు పూర్వమండున్న ల, కరా రములకు మాత్రము ద్విశ్వము రాదు. కేవలను పకార నకారములకు మాత్రిమే ద్విశ్వము వచ్చును.

త్రింధాన్య రత్మకారుకుగు నోమయార్యడు భార్వనూత9ము (2) కంటె ఈ నూత్రమే ఆదరణిమకుని చెప్పిరి. అముకే ఈ విధినుగు అభిపా9ియ వ్యక్రికరణణ తగు ఆవశ్యకతలేదు అని మీము భావించుడు ్నాము. [3]

సూత9్ను 4 ేఫాశృరం చ⊌

త్రాష్య: — రేఫాత్సరం వ్యంజనం ద్వినర్జమావర్యతే! యాధా ఆర్ఫ్.; అర్హ్...; ఉంద్ర్...! న్నర్యార్ఫ్ ద్విశ్వలొనారాకర్వకం చేశారం! నను వ్యంజం వరత్స్మాతర్వకం కేం నర్యాత్! నేతి మామంకి, నియమాడ్ఖావాత్! తధాహిం అవసానే (!4-!5) ఉంగ్మన్ఫర్ వర్ (!--18) ఇత్యేతన్మీ మేధ ర్వ్ యేన రేఘా తృర్ధన్న వ్యంజనన్య వ్యంజనప్రత్యాడ్ ఖాజే స్వర్హూర్ప్ త్వేడ్స్ మీత్ నిశ్వీయతే అడ్డన్ క్రైఖత్మీధ్యానుప్పు తేంకి స్వర్హూర్పత్యాడ్ న్నాడేశేన కింగ్ క్రైఖక్ మిత్యాద్ మా భాదితి! కి. చేతటే రహిళ్యాండ్స్లో (గా 8-4-46) అతి పాడినీమన్స్ తేజాడప్ స్పంపూర్ఫత్యే నత్యేవ ద్విత్యం ఓథీ యూతీ! తస్వాయుమర్హకంటే ఉత్తం యొందేళ హకారా తాళ్యాము తైరస్య యురోడ్స్ భవత ఇతికి

కేబిదిఎమూచుక— న్వరపూర్వాది శబ్దవత్ రేఫ పూర్వమికి వాచ్యే వాచ్ యు. కృ సైకమర్థాన్రం నమర్థ నుంకి అహరిత్యాడా వై కృతరిఫ్తా డు. తైరస్య న స్యాధ్విత్వమ్. ఇది తపేతదధ్యయన విరుద్ధ వద్ధతిం ఆధ్యా సై వయిం తు వడామె వాచో యు. క్రైనర్ పయోజనమ్ – రేఫ పూర్వమిత్యు కై వీరుడ్డ్ విగ్రహీణ నూ తం నందిగ్గం స్మాత్, నేఫాత్ఫూర్వం రేఫ పూర్వమిత్ ఖవ క్విష వి గాహం ఇతిచేత్ అధ్యాయాది నూ కేజైతద్దతమిత జానమ కృవమన్య మా తస్యా ఒవదివైతే! నెను జానరు కృ భయాదేవ విరుద్ధ చి గాహం వివారయాము: నేయం వరారృత్తి: ప్రజాధనాద్ధి వరకన్న దూరాద సృకృనం వరమిత్ న్యాయాత్ అత9 విరుద్ధ శంకారేశోఽపి నాఽవకాశం అభ్ మొత్తాచో యు\_కృ\_నైరేణ నూ.తమాచార్య: హో9వాత:

ేఫాత్,పరమ్, చ∎

మడిప్రభ: — రేఫాత్ -రేఫకంజె, పరం -పరముగ నున్నదానికి చ=కూడ. ఈ సూ తమునందలి 'చ'కారము పూర్వ సూ తముల నుండి న్వర పూర్వత్వ ఓ త ములను సూత9ములోనికి అన్వాడిశము చేయును. కాగ "స్వర హార్వాత్ ేఫాత్ పరం పృంజనం దృత్వమాపదృతే" అని అగును.

స్వరమును పూర్పకుండు కల్లిన రేభకంటె పరముగ నున్న హల్లునకు ఓా ము పచ్చునని నూడ్రకాపము. ఉదా:— ఆర్పన్యర్కమర్కణం (\* గా.12-3) అనునది ఆర్చ్స్ట్ న్యర్ క్లమర్ క్లిణం: ఆని చకారమునకు కకా తమ నకు కూడ ద్విత్వము వచ్చును. ఆర్క్యేణపై (7-5-2-1)—ఆర్క్రేమ్మపై ఆరి అగును. ఉర్గ్వా అనునది (5-1-10-1) ఉర్గ్వా ఆని ఆగును. ఇంత బిత్ అక్య లక్షణ సమన్వయముయినది.

ఇపుడు సూడ్రరచనపై కొంత తర్భ జరుగుచున్నది. సూడ్రముందరి 'చే'కరము న్వరహర్వత్వ ద్విత్వములవన్నాదేశించినట్లో, ఫూర్వ సూడ్రముల నుండి "వ్యంజన పరత్వమును కూడ అన్వాదేశము చేయుదా అని నందేహము. చేయుడు. ఇచ్చట వ్యంజన పరత్వమును కూడ అన్వాదేశము చేసినచో తర్వాత చెప్పిన "అవసానే (!4–15), ఊష్మా స్వర్కరి ('4–16) అను సర్మాతములో ప్యార్థమగును. నిజమున కచట ఈయఒడిన ఉదాహరణంలో చేసికంటే పరమగు వ్యంజనముకంటే వ్యంజనము లేదు. కనుక ద్విత్వ నిషేధ మునపసరము. కానీ అచట నిషేధము చెప్పబడినది. దానిని బట్టి ఇచట వ్యంజన పరత్వమును చేకారమన్యాదేశము చేయుదని తెలియుచున్నది అబ్బా స్వమగు కార్యమునకు నిషీధమువవసరము కద.

స్వర పూర్పత్వమునన్పాదేశము చేగాయుటచే "(త్యంఖకమ్" అనుచోట రేభకందె పరమగు 'ము'కారమునకు ద్విత్వము వారింపబడెను. ఇచట రేభకు పూర్పము తకారమున్నది కానీ న్వరము లేదు కద. స్వర పూర్పత్వ విషయు ములో పాడిని నూ కము "అచోరహాఖ్యం డ్వే" (8-4-46) అనునది హేక ప్రమాణమే ఆగును. ఆచ్చుకంటే పరముగ నున్న రేఫకంటెగాని హాకారము కంటెగాని పరముగ నున్న 'మర్' ప్రత్యాహార వర్ణములకు ద్విత్వము పైక ల్పికముగ ఆగునని నూ త ఖావము.

అధినిపుడు నూ తము "కేఫాత్ పరం" ఆని వృ స్త్రముగ నెండుకు జెప్ప బడినది. 'న్వర పూర్వం' అని బెప్పినట్లో రేవ పూర్వమని బెప్పక్టోషట దు .గా? అంతరార్థమేమి? అను విషయమను నో మయార్భుడిట్ల పివ్రం చూర్పారు. ఈ విధమగు ఉక్క్ సైరముచే శృశం రిఘకంటే పరశగు వృంద నమునకు ద్విత్వము రాదని నూచింపింబిను. కృతకరేఫ అ గ నహజమం సహగార, విసర్గాని, నంకారముగాని రేఘగ మారుటబో ఎబ్బినస్ కనుంచే "శహ స్థేహనాం" (1-ఫ్-మె-2) అనుచోట రేఘకంటే పరమగు దూరమునకు ద్విత్వము వారింపబడు మన్మదని కొండరాబార్యులు స్పెంట. అది క్రాష్క్రారునికి అంగికారము కాదబ్బొను. అమన మతములో న్బై పర్పత్తి కొరకే ఈ విధమగు ఉక్కన్నం ప్రమాగము చేయబడెంట "కేఫ ఫూర్వం" అని బెప్పినబో రేఫాత్ ఫూర్వం అన్ పంచమ్ తత్పురుషమా లేక రేఘ పూర్వం యుస్మాదనా అని బహుప్స్హహిగ అర్థము చెప్పక్కివవలికా అని సందేహము కల్లును కనుక నండిహలేశము కూడ యుండరాదన్ ప్రష్టముగ చెప్పింటం కాని తిళాష్క రత్మకారుని వాడన పేఅవముగ నున్నది.

నూ త్రము 5 ద్విత్య చతుర్తయోస్తు, వృ౦జనో త్రయో**ి పూర్భాంకి** 

ైత్ఖాషక్:- ద్వత్సు చేతుర్థయోక న్వత్ పూర్వాయోకి వ్వత్స్ త్రియోకి పూర్వాగమా లవర్కి మథా క్రిమ్ ఉన్నత్తున్న ప్రతమకి, చేశుర్ధన్య తృత్త్ యుక్క యుఖా— విఖ్య.. ; మెశాళ్ల...; తత్సవితుక....; సాధార్య... ి ద్విత్య చేతుర్థయోరిశిక్ష్. ఆడ్య....; ఏపం పూర్వ ఇత్రిమ్. వషట్.. ; వహ్ళ్యా... ఓఏఎం పరయోరిత్రిమ్? ఈఖా...; మేఘా... ; విశ్వమనా తేశం \_ పేశ్ కం ద్విత్వం నివర్తయత్తికి మే ఈఖా...; మేఘా... ; విశ్వమనా తేశం బార్వాగమన్య ద్విత్వం నివర్తయత్తికి సైతత్వారమ్క నవర్ణ నవర్గియ పర (14.28) అతుక్తర నిష్టాదేవ తన్య తన్నివృత్తికి

అ[త కేచిధాపా ః వృఁజగకరయొరిత్వాచ్యైవాచో తాయు\_కృస్తర మర్థాన్రం నూచియుత్కనంటాశాడు రహాజా నాధారణం పరన్మిత్తము క్రమ్ క తత ఇహాద**్ర**తరస్థా ఒగమన్మ్మి తైళ్వ్ (పా పే సా**ంపాతా వదానాం నిత్యతా**్థ త ద్రికాణమేవ న్యాయ్యమ్! ఇది కృత్వాపై కృత వృంజన వరత్వేసతి సై ြီး တာလ၀ ¢ရည်း၊ တာတာ အစႏွညာင်္ကားေတြ။ ကမ**ဘာဝ ရန္း၊ မధ**ွတာရ విరోధాన్మూల స్కూతవిరోధాచ్చు. తథాహి మూలస్కాతే స్వర పూర్పత్వే వ్యంజనవరత్వే చ నత్ విహితం ద్విత్వమ క నిష్పాడ్యత్! నతు త(త వ<sub>ొ</sub>ం జనం విశేషితమ్! తదవహాదక తా: ద\_తాఽప్ తద్విశేషో వక్షుమండుు \_క్క!! రెజ్జాది వరిక్షణాత్. అధ్యయ రాశు రోధాచ్చ వాచో యు <u>కృ స</u>రాభిపా9ియోఒ స్మాభిరభిధియుతే। అవఛాధ్యా 2వవాదకయో రనయోక నియమానా స్ట్రి కిమితిం స్వర భార్వత్వే నతి **వ**ృ౦జ<mark>నవరమే</mark>వ వృ౦జ**వ౦** ద్వి**శ**్వ౦ భజశేం! ద్విత్య చతుర్హౌచ వ్యంజనవరావేవ పూర్వాగమం భజత ఇతి। కింతు ్రపాచుర్యాభిపా9ియేజేనం సూత్రద్వయం వ్యవృత్తమ్! కథం నియమాడ్త భావః। ఆన్యభాకుత్రిచిత్ కార్యద్వడు దర్శనాత్: ఆత్తా.... ఆన్మవత ఇశాంగ్రామ్ ద్విశ్వమ్ల క్రమ...; అడ్డి....; ఇశాంగ్రామ్లో పూర్వాగముంగు కార్పా స్త్రామ్లో అత్యత్రితు పాంగ్రిప్తం సతా<sub>బ్</sub>మపి నేదం కార్యం దృశ్యత ఇత్త బ్రామం బాగులు భావః! ిఞాబైవు వక్ష్మతి—"

> స్వరాత్పూర్వన్య వర్ణన్య క్వచిబ్దైత్వం చ కథ్య**శే**। న చ ఎ**ర్డ** ద్విత్యాన్య న చతుర్దే క**దాచన**ు

హ్యాళ్యాతం చ వచనమే తద్విడ్వద్యి.— "క్కుతచిత్ స్వరయోర్మధ్యే ద్విత్యం అజ్యానుసారతః పూర్వాగమ స్థభా త తజ్ఞీయో పర్ణమిచక్రై ః!" ఏపం రూపమనియమం సూచయితుం పృంజనో త్తి యోధిత్య నైర స్వీకారః! వ్యంజనముత్తం యాళ్యాం తొక్కంజనో తైదె! తయా:

ద్వితీయ చతుర్ధయోణ తు. వ్యంజనో త్తరయోణ పూర్వణ

మణివ9థ: - పూర్వ నూ ౖతమును౦డి ఈ నూ ౖతములో నింది వృధ పూర్వత్వ మన్వా దేశము ఎబ్బును. కాగ స్వరమును పూర్వమ౦దు కల్గినట్టి ద్విత్ము తతుర్థామా∗≔వర్గియందల్ రెండవ నాల్గవ అడ్రమునకు ౖకమముగ వానింది పూర్వి కి ాహార్వమ౦దు౦డెడి పర్ణము, అనగ రెండవ వర్ణమునకు ౖవధమ వర్ణము, చతుర్థ వర్ణముశకు ఈృత్యవర్ణము అగమముగ వచ్చును. అయితే ఒ్పత్రీను చతుర్థ వర్ణములకంజె వ్యంజనము పరముగ నుండవలెను.

ఉదాహరణలు: విఖ్యాయు చక్షుషా (4-1-2-3) ఇచట ఖకారమునకు మందుగ 'క' కారమాగమను. గ పచ్చును. కాగ విక్ళ్యాయు అని అంగును. అట్లే మేళ్ళూ విడ్యుతో (ఫె 2-11-1) (మేగ్ళ్యా,....) తత్సవితు: ఇచట 14-12 వ నూ క్రమునే నకారమునకు పూర్వమందున్న తకారము ధకారముగ మారును. తథ్సవితు: అపుడీ నూత్సమందున్న తకారము ధకారముగ మారును. తథ్సవితు: అపుడీ నూత్సముచే ధారమునకు పూర్వము తకారాగమము వచ్చును. తక్ళస్పవితు: సాధా (సాద్ధాయ్); (8-3-4-8) నూ తమును. ద్వితీయు చేతుర్థ వర్ణములకే అని చెప్పుబచే 'ఆద్యమ్' అను చోట పూర్పాగమము వారించబడినది. స్వరపూర్పత్వమును పెప్పటచే "వషట్ స్వాహా" అనుచోట శ్లీ—13 నూ త్సముచే పచ్చు తకారము, 14-12 వ నూ తముచే ధకారముగ మారినను, దీనికి పూర్పముందు 'ట'కారముండుటచే స్వరము లే పోవుటచే, ధకారమునకు పూర్వము తకారాగమము వారించబడెను. నూ తమున వ్యంజన వ శ్వము చెప్పటచే, మేళాయుతే స్వాహా 7-5-1-11) అనుచోట ఘకారము ఎకు పూర్వము 'గ'కారాగమము వారించబడినది

ఇక నూత్సమునందలి "తు" శబ్దు ఇవట వ్యంజనమునకు ! వ నూ.తముచే వచ్చు ద్విత్యమును వారించును. ఈ 'తు' శబ్ద ప్రయోజనం గూర్ని కొంత అఖ్యాయు భేదము కలదు. కొందరి మతముననునరంచి, ఈ 'తు' శబ్దము ఈ నూ.తముచే ఆగ ఎమ్.గ వచ్చుచున్న స్థాథను, తృశ్య వర్హములకు ప్రథమ నూ.తముచే పచ్చు ద్విత్యమును వారించును. అయితే ఈ అఖిప్పాయము నరికాదు. అగమములుగ వచ్చు వర్ణములకు చెప్పటేవు "నవర్మ నవర్గియు.... (.4—13) అను సూ.తముచే ద్విత్యము వారించబడు చున్నది. కనుక 'తు' శబ్దము ద్విత్యమ చతుర్థ వర్ణములకు, !.ప నూ.త ముచే వచ్చు ద్విత్వమునే వారించును. ఇంతటితో లక్ష్మ లక్షణ సమన్వ యము హ్హారియైనది.

ఇక నూడుమందు, వృంజనపరయోకి ఆనీ కాక ఉత్తరాయాంకి ఆనీ విశేషపడ ప్రమాగంచే కల్లు ప్రయోజనము గూర్పి వివర్ధమచున్నారు. కొందరి మతము ప్రకారము ద్వితీయు, చేతుర్ధ వర్ణములకంటె పరముగనున్న వ్యంజనము కృతకము (సంధీజము) కారాడు. ఉదాహరణకు 'అభ్యస్థాత్' అనుచోట అఖి — ఇస్టాత్ యజాదేశము చేయగ 'య' కారము వచ్చినది. కేనుక ఈ విధమగు కృతక వ్యంజనము పరమండున్నచో ద్వితీయు చేతుర్ధ వర్ణములకు ప్రథమ తృతీము వర్ణములాగమముగ రావనీ తెల్పుటపై 'ఉత్తర మాం!' ఆను యుక్త్య నైరమును ప్రమాగించిరి.

అయితే టెంఖాష్ట్రత్మకారుడి వాదవ నంగికరించడు. పై పాదన అధ్యయన విరోధము, మూలసూడ్ విరుద్ధము. పూర్య సూత్సమందు (1) వ్యవసమునకు విశేషణములేవియును లేవు. అట్టిటో ఇపుడిచట విశేషణము విధి చుట యందు ఔచిత్యము లేదు. మరియు 1 వ సూడ్రము, స్వ సూ. కము పరస్పరము వ్యతండ్రములని చెప్పటకు మాడ్రమే 'ఉత్తరయోక' అను యు. క్రైస్టరము వ్యయోగించబడెను. ఈ విషయమును మహ్హరాత్స్పా ర్వస్ వర్ధన్య కృచిద్విత్యం చ కథ్యతే! న చ వర్ధ ద్వత్యనున్య న చేతుంద్రే కళాచన! — అని శిజాగంథములు కూడ బ్రుపీకరించుచున్నవి. [5]

సూత9్ము 6 రేఖ పూర్వయోశృ నిత్యమ్1

్తికాడ్య: — రేఫాత్పరండ (14-4) ఇత్యస్యాపవాదకమేతత్: ద్వివచనేన ద్విత్ ను చేతుల్లో గృహ్యేతే! సవిశేషణయో రేఫ భూర్వయో రనయోర్నిత్యం పూర్వాగమో భవతి! అగమాన్వాదేశకశృకారం!! యాధా, ఊర్హ్మ్....; అర్థ్య్.....; అర్థ్య్.....; నిత్యమితి కిమ్: స్వరవరత్వేఒప్ భవత్వేతదితి! ఆర్థె ; మూర్ఖా...: గోఒర్హమ్!!

ేభ పూర్వయాం: చ≀నికృమ్⊪

మడిప్రభ: – ఈ న్యూతము నాల్లవ (14-4) న్యూతమున కనవాదము. ఇందరి 'చ' కారము పూర్వ న్యూతమునుండి చైతము, తృత్తీయ వర్ణముల ఆగమమును ఈ న్యూతములోని కన్వాదేశము చేయును. రేఫ పూర్వయో? ఆను ద్వివచనముచే సాన్నిధ్య బలమువలన ద్విత్ను చేతుర్థ వర్ణములు (గహించడమను. పూర్వ న్యూతము నుండి స్వర పూర్వత్వము కూడ ఈ స్ట్రమ్లో ఓక్షడ్డ్. సీల్మ్ అన్ చెన్టటే ద్విత్య చేతుర్ద వర్ధ ములకంటె వరమ్గ వృంజుకుమున్నను, స్వరమున్నను కార్యము జరుగునని తెలియువలెను. కాగ "స్వర పూర్పత్వము గల రేఫ కంటె వరముగ నున్న ద్విత్యం, చేతుర్ధ వర్ధములకు నీత్యము బ్రాథము, తృత్య వర్ణములాగను ముగ వచ్చును."— అన్ సూత9 ఖావము. ఉదాహరణలు! ఉంద్యే— ఉంద్దేష్ట్ర (భవ) అధ్యవాబ్ద్నాణం! (6-ఫ్-2-2) అర్ద్ధ్య...... అధ్యేత— అర్త్ ధేత, ఇచేట ధకారము తర్వాత స్వరమున్నది. వృంజనము లేదు. ఐనను ఇకాగమముగ పచ్చును. మూర్హాస్ — మూర్క్ఖాస్, గోత్వర్మ్... గో ఇద్ద్ హామక ముదలగునవి నిత్యమనుటచే సాద్యముగుచున్నవి.

సూత9ము 7 లకారపూే్నచ⊪

్థిళాష్య: చేకారశృ తుర్ధాగమ యోరాకర్షకం! చేతుర్థ నృర్మే అకారహార్వే నతి పూర్వాగమో భవతి! వ9గల్భి ...! నమో ...! అకారం పూర్వో యుస్మా దహా అకారపూర్హు! తస్మీన్!!

లకారపూ ే≾ి. చ⊯

మనిక్రభ :- ఈ స్తాతమందలి 'చ' కారము పూర్వ స్కాతము నుండి చతుర్ధ వర్ణమును, పూర్వ వర్హాగమమును అన్వాదేశము చేయును.

లకారముకంటె జరముగనున్న చతుర్ధ వేర్డముగకు ఆ ఇర్గ తృత్తియాక్ష రము ఆగమముగ వెచ్చుగుం. ఉహాహారణ: ైవగల్ఫ్— ైవేగల్జ్ఫ్లొన్య జాయతి (రి-ఫ్-ఫ్-ఫ్) ఆర్ష్ నమామధ్యమాను చె ౖవగల్ఫాయు (వే9ిగల్ కాఫై ఎ) చే (శ-ఫ్-ఫ్-ఫ్)

సూత్రము ర ఉపసర్గపాధ ఏహోఒ**త్యాతి**ధామ ప**రమ** భూతి పూర్వేషు చవి భుజేషు చ∎

[త్ళాష్య]:— ఉవనర్గ పూర్వేషు, పాధ.... ఏవం పూర్వేషు చనత్పు చఖి భుజేశ్యీ శేషు పూర్వాగమో భవతి! చకార ఆగమాన్వాడేశకః! యధా... ఆ....; నమ... ; అయజ్ఞా... ః జే శతికిమ్? విభు; యా... ః ఫి శత్కి ా నిఖా... ၊ దత్స్వధి... ။ ఉవనర్గ ఇశ్రీమ్: న .. ၊ ఏజాన్యువనర్గ పూర్వాడి. అన్మాన్యుచ్య స్తే! ప్రిము....၊ పాధ.... ఇత్రీమ్: ఋతుఖి....। అతి....। పవిత్ర ...! ధామ... । పరమ....। యద్...!

> ఉపనర్గ పాథ ఏమోఒత్యాశిధాను వరమభూతే పూర్వేషు। ఛఖి భుజే**షు**। చ

మండి బేశ: ఈ సూ తమందల్ "చి" పూర్వ సూ త్రముల నుండి "పూర్వా గమం!" అనుదానిని అన్వా దేశము చేయును. కాగ "ఉపసర్గను పూర్వమందు కల్గిన ఛ; ఖ; భుజ — అనువానికి పూర్వాగమము వద్భును. అట్లే పాథ ఏషిం, అత్కి అత్కి ధామం, పరమం, భూతే అనువానికింటె పరముగ నున్న ఛ, ఖ, భుజ వీశికి పూర్వాగమము వచ్చును." ఉదాపారణలు:

శావసర్గంకో 1 అభ్యణతై (అచ్చ్పడాతై 5-1-7-4) 2 నమ అమ్దతే (.... ఆక్ మ్దతే 4-5-9-2) రే ఆముక్షయా వరిభుజౌ ( ... వరిబృజౌ.... 4-5.1-4)

నూ (తమందు 'భు' అనిగాక "భుజ" అని చెప్పటచే విభు (చమే) ్రభు (చమే) ఆనుళోల్ల "ఖ" వర్ణమునకు పూర్వాగమము వారించబడినది.

'ఓ' అను ఉపసర్గతో ... యాచవిచ్ఛందాక (ఫ్-2-11-1). న్యూత మందు "ఖ" అనిన చాలధాక 'ఖి' అని ఎందుకుం 'ఖి' అని చెప్పటచే "నిఖా తాం మనుష్యాజాం" అనుచోట "ఖ" కు పూర్వాగమము వారింవబడినడి. అడ్లో దత్స్వధి ఖాదతి" అను న్థలమున కూడ ఖ—కు పూర్వాగమము వారించ ఒడెను.

పాథ ఏషః — అప్యేతు పాథఏష రాృగః (4-6-8-1) ఏషకు పూర్వమందు పాథ అని బెప్పన్చో, ఋకుఖిరావ్ ఏష ఛందోభిః (1-5-15-2) అనుచోట ఛ-కు పూరావైగమము ప9ిషక్షమగును. కనుక దానిని వారించుటకు పాథ ఏషః అని జెప్పుడినది.

```
అశ్ — అం చృందన మువదధాం (5-3-8-3).
ఆశ్ — నవ్క అశ్ చృందనాయ (7-5-14).
ధామ — ధామ చృ దివ ఖలుపై (2-4-10-2)
వరమ — వరమ చృదో వరే (4-8-2-1)
భూతే — యద్ భూతే చృదా ు సౌమాని (7-5-8-4)
```

సూ త్రము శీ అఘాషాదూ ష్ర్థణ పరశ్వపథమో ఒభినిధాన స్పర్మ పరాత్త్రక్ష సహ్హానణ

త్రాష్ట్ర స్పర్మవరాడమోమా దూష్మంకి వరి ్ధము అగమ సైస్ట్ స్పర్మస్ట్ సస్టానికి నమానస్టాన్ ఓఖ్ నీధాన్ భవత్ అఖిస్ట్ నుత ఇత్యఖ్ నిధానికి అరోపడీయ ఇత్యర్థకి పేదా సైతే తస్యాడ్ ఖావాత్ అత్కారోవడీ ను త్వమ్ఖ యథా: యుక....; అశ్య....; గ్రీష్మీ...; ఆయుస్మ....; యుక.....ల అమోషాబిత్ కిమ్: శర...; ఊష్మణ ఇత్కిమ్: ఈక్మమ్ ...! స్పర్మ పరాదిత్ కిమ్: ఖష్యా...! సూత్రిమిదమేపేష్టమ్! నతత్వర ద్వయమ్.

> ဗာန္လ<sup>က္</sup>ဆာခ်ာ၊ အမည္မႈး၊ ဆဝဴး၊ ဆ၅ိုနာသား၊ မာဆီလီတာလံး၊ ကော္လုန္**တ**ခ်ာေ**နက္၊** လ်က္လူလံုး။

-మడివ్రభ: - ఆఘోషయుగు ఊష్మవర్జ్ఞము కంటె వరమగు నృద్మ వర్ణము నకు, పూర్వమందు సస్థానీయు ప్రభమవర్ణము అభినిధానముగ నుంచబడును -అని సూడ్త భావము.

అఘోషలగు ఊష్మవర్ణముంతు శ, ష, స, జీహ్వమూలీయ ఉపర్మా నీముములు. వీనికంటె పరముగ నుండు స్పర్మవర్ణము (ఐదు పర్ణములలోని అడ్రము) నకు పూర్వమందు సస్థాన—సమాన స్థానము గల అనగ అవర్గ యొక్క, ప్రధమః – ప్రధమ పర్ణము అభినిధానమగును. అభినిధానమనగ ఆరోపడీయమని ఖావము. మామూలు ధోరణిలో చెప్పాలంజే అగమముగ పచ్చునని ఆర్థము. ఉదాహారణలు:—

1 ထား ခေသာတီးခံ (ထားခွေးသူတီးခံ) (2.1 - 2 - 3) 2 မန္ကာႏွစ္မည်း (ဗန్နီနီနီ သင်္ကာႏွစ္မည်း) (4 - 6 - .1)

3 ုဂိုသွ်း သန္ဝေ  $a^{3}$  ( $a^{2-1}-a^{2-5}$ ) 4 မေတာဆွေတာသ်း  $a^{2}$  (မေတာဆွေးတာသ်ား) ( $a^{2-5}-a^{3}$ )

అఘోష అని చెప్పటచే, ఘోష, ఊష్మయగు హాకారముకంటెను పర మగు పృర్మ వర్డను కట అఖినిధానము లేదు. ఈదా: — కరద్యవరాహ్హే— ఇచట హాకారము కంటె పరమగు అకారమున కభినిధానముండదు. ఈష్మణ అని చెప్పటచే 'రుక్మముప దధాతి' (ఫ్-2-7-1) అను స్థలమున 'క' అఘోష యైవను ఈష్మపర్జము కాకపోషటచే, తర్వాతనున్న "మ" —కు అభినిధానము చారింపబడెను.

"స్పర్మనరాత్" అని చెప్పటచే "శమ్యా చ వ జేజ చ" (3-7-3-1) ప్రారముకంటె స్పర్మగా నీ 'వ'కారముండుటచే అచట అభినిధానము వారింప బడెరు. ఈ విధముగ ఇక్క్రక్షణ సమన్వయము, దళసార్థక్యము నీరూ పించబడైను.

ాక నూ త్రమందు ్పథమ వర్ణము "ఆగమము" అన్ చెప్పక, అభి నిధానమన్ ప్రేక్యేక సంజ్ఞ విధించి చెప్పటచే, ఈ వర్ణము నామాన్యమగు అగ్ుము కాక, ప9ిక్యేకమగు గూధో బ్బారణ కల్లియు. ండునన్ గ్రహించవలెను.

ఈ నూ<sub>.</sub>తము దృష్ట్యా తర్వాత చెప్పబ్ఫు 10, 11 (రెండు) నూ[త ్ఘులు ఆమోద యోగ్యములు శావని శ్రీధాన్య రత్మశాడులు చెప్పిరి. [9]

సూౖతము 10 అఫగోష్ ప్లాక్షేః≌

్తిందాడు.:- అఘాష ఏవ స్రృపరే నత్ అఘాపా దూడు. ఇంది పరిక్షనథ మాగమో భవత్తి ప్లాక్ష్ణి పర్షణ - యథా -- శ్ష్...; యుందు...; పశాఫ్రీ....; నిష్....; దోహా .. ; యందు...; ఆస్...; అఘాష్త్ కిమ్య్ కూశాఖ్స్....)

ఆఘోమ్, ప్లాడ్లేః∎

ముద్దిఖ: — ఈ నూ క్రమందు, మక భేదమును చెన్నాచున్నారు. "ప్లాడ్" ఆను ఆచారుంగి మతమ ననువరించి "ఆధాషయగు ఈష్మ కంటె ఆఫాష ఆగు స్పర్మ వర్ణము పరమగునపుడే ఆ హృర్మ వర్ణము యొక్క వస్థానీయ ైవథము వర్ణము అభినిధానముగ వచ్చును పూర్వ నూ తమందు అఫ్సా స ఈప్మకంటె ఏ స్పర్మ వస్థమున్నను సస్థానీయు ప్రతమ వర్ణము అభినిధాన ముగ వమ్బను—అళి చెప్పబడెను. కాని ప్లాక్షి మతము ననుసరించి అఫ్సా ష యుగు నృర్మవర్థమే యుండవలెను. ఉదాహరంఖలు:

1 యు: కామయతే ... యు: కాస్టమమతే (యు: క్రా....) (2.1.2.3) 2 వశ్చత్ పా9బీమ్ ... ప్రభ్యత్ పా9బీమ్ (వర్చ్చా....) (5.3.1.3) 3 నిష్టపామి ... నిష్ట్ అపామి ... (1.1.10.1) 4 దోషావ స్ట్ ... దోజావన్త్ ఈ....! (1.2.14.4) 5 యు: పావ్మనా... యు: ఓ పావ్మనా....! (2.1.3.2) 6 అస్పాత9మ్ ... అన్ప్ పాత్యమ్....! (2.5 8.3) 7 నిష్టవల్యమ్ ... నిష్ట్ కేవల్యమ్ ...! (4.4.2.2)

సూడ్రము నందు "అఘాష సృర్హ" అని చెప్పటచే "కూశ్మాన్" (5-7-28) అనుచ్ట శకారము అఘాషయగు ఊప్పవర్డమైనను 'మ'కాంము అఘాషనృర్హ కానందున అచట అభినిధానము వారింవబడినది. [10]

సూ**శ**9ము 1: ఉత్తమవరాత్తు స్లాజ్రాయణన్య

్తిళాష్ఠ :- ప్లాజాకుణప్య తు పష్టే ఉత్తమ పరాదాఘాపా దూష్మణం పరకృపధమాగమో భవతి: యథా--- ఆక్ట్రామా వ్యాఘారమతి; అశ్మాతి; ్థే.... ఉత్తమపరాదిశికిమ్మ్ నిష్....; యు: కా....; యు: పా....; పశ్చాత్ ఈ శబ్ది: ప్లాజ్జ్ పక్షం ప9్రివితి!

కేబిదేవమూడు! అఘోచత్సమూడులు ఈ ర్థ్ నివారుబత్! ఈ తా యం సూడాక్డు! ఈ తమనరాత్ మొడవఈ ఈ షుజు వేరి! ప్రభమాగ్మా భవత్! యథా — అహ్మాం...; శరద్య....; బ్రహ్మ...; మాడవళా కత్ శిమ్? గ్రీష్....; అశ్ ...; ఆయ.....క

## ఉత్తమపరాత్, తు, స్లామాయణన్య

మడిముధ:- ఈ స్థాతమందు ఆచార్య ప్లాక్షాయణని అఖ్బినాముమ ను చెప్పాడున్నారు. ఇతని మతమ ననసరించి అఘాషయుగు ఈష్మ శర్ధము కంటె ఉత్తమ వర్ణము అనగ వర్గయొక్క పంచమాక్షరము వరముగ నున్న ప్పడే ఆ వర్గయొక్క ప్రతమ వర్జమునకు వస్థానీయము అభినిధానముగ వచ్చును. ఉదాహారణలు: ! అడ్జ్ట్డ్యూ వ్యాఘారయతి (ప్-?-7-పే). "అక్షయా" అను స్థలమున షకారము తర్వాత ఇకారము (టవర్గ పంచమాక్ష రమ.) ఉండుటటే ష, ఇలకు మధ్య టకారము అభినిధావముగ వచ్చెను. ఇట్లే 2 ఆశాృతి — అశ్త్నాతి !-6-7-3 3 త్రిస్పైతి — తీర్థేస్ త్ నాతి కి-!-!-2.

సూత్రమందు "ఉ తమపరాత్" అని చెప్పటచేతనే ప్లాజ్యణమకాను సారము ఈ కింది స్థలమాలలో అభినిధాన ప్యవస్థ వారించబడినది. ! నిష్కే పల్యమ్ డియుక కామయేతి! పశ్చాత్శ ఇక సూత్రమందలి "తు" శబ్దము పూర్వము చెప్పిన ప్లాక్షి మతమును నీరసించును. ఈ విధముగ కొందరు వ్యాఖ్యానించిగ మరికొండలు ఈ కింది విధముగ పై సూత్రమును వివరించు చున్నారు. సూత్రమందలి "తు" శబ్దము ఈష్మలక ఘోషత్వమును వారిం చును. ఆవగ ఘోషవత్త్రయగు ఈష్మను (హ) చెప్పను. అపుడు "ఘోష వ్రక్తు ఈష్మవర్థ ముఠంజ్ వర్గ వంచమ వర్జము వరమైననే, దాని వస్థానీయు [వధము వర్జము అభినిధానముగ వచ్చును." అని సూట్ కార్థమగును.

అనగ పూర్పకుండు చెప్పిన నూ \_కడ్పయము (శి. 10) కీరన్కరించ బడినది. ఈ విధమగు వివరణకు ఉదాహరణలు:

అహ్మాం కేతుంక — అహ్మ్ నాం కేశుంకి (2-4-14-1) శరదృవరాహ్హే — శరదృవరాహ్మ్దే (2-1-2-5)

సూ తమందు ఘోషవత్తుయగు "ఈష్" అని వివరించినచో ఈ [కింది స్థలములలో నవర్గీయ ప్రధిమవర్ణ అభినిధానముండదు. ైగ్ష్మే హేమంతః! ఇవట మకారము ఉత్తమ వర్ణమైనను షశారము అఘోష అగుటచే నచట మకార సహ్హెనీయ బ్రభమవర్ణాభి నిధానము రాలేదు. ఇట్లే "అశ్మా చేమే" (4-7-5-1); అయస్మమం.... విచ్పత (4-2-5-3) ఆను స్థలములందు అభి నిధానములు వారించబడినవి.

సూత9్ము 12 - ప9్తమ ఈష్మనరో ద్విత్యమ్**గ** 

ုမာဏာဆံုး ေ မးဆံုးသင္း ုသဴထုသာလျွင္း လ်ဆံ္ပြဲတား၀ ထြို့ေနွာ သားသင္ကေနာ္ပါ

విన్....; తత్....; ద్వతీ....; తత్! ద్వథము ఇతికిమ్: తాంకి....; ఊష్మవర ఇతి కిమ్: వాంక్....; అర్వా.... ఇత్యక "ప్రథమపూర్వ్ మాంకారశృతుర్ధం తన్య సస్థానం" (1–38) ఇత్ హంకారన్య చతుర్థావ త్రికి, విశేష విహితతాన్నత్! తతం తృత్వుకు "న్నర ఘాషవత్సరు" (8–3) తృత్యుత్వమ్! ఇదమ్మవ నూత) మిష్మమ్! ఈష్మవరో యుస్మాత్ అనా పూష్మ వరం!

ုုသဴధమး၊ ఊష္စ္သံဗႏ၊ ႐ိ္သမီတဴယံသြံး။

మండిప9ళ:- "ఈషൂ పర్ణమును పరముగ గల్గ్న దర్గ ప్రధమాక్షరమునకు, ● పర్గయొక్క ద్విత్యు పర్ణము ఆగమముగ ప స్పును"— అని సూట్ కార్థము. ఈచాపారణలు:-

- l విరస్ శమృదాదాయ విరస్థ్ శమృవాదాను (4-1.9-3)
- రీ తంత్ర్మారం శీ 🕳 💮 తంత్ర్ మారం శీ (6–6–1'–1)
- 3 క్షక్ జోము: ్షక్ష్ హోమం: (1-8-21)

స్వాతమండు ప్రభమ వర్హమన ఒచేతనే "తాంగు నిరోహంక" అనే చోట ద్విత్య వర్హము వారింవబడెను. అట్లే ఉండు పరం అనుటచే "వాక్ తే" అనుటవే 'క'కు ద్విత్మ వర్హము వారింవబడెను. ఈడు పరము అనగ ఉండును పరమందు కల్లియుండుటు.

ానూశ9ము 13 జాడమ్కరాన్య అన్నానపరః#

్తిళాష్య్: — జాడబీకరన్య మంతే ఆత్మనో ఒసస్థానే ష్మాపరి ్పడముం నవ ర్గీయం ద్వితీయ మావద్యతే! సమానం హైనం యుష్య ఆసౌ నస్థాంకు. న నస్థానికి! అనస్థానుం! నుం వరికి యుస్మాత్యకి తధ్ క్రికి! యుథా — వినృహి విరిప్ ఫూశిన్క్ తథ్షేక్జశ్కీ అనస్థాన ఇత్తికిమ్య్ తత్సవితుం!! నేదం నూ త మిష్మమ్#

စားဖေးညီန**ပေನ**္ႏ မာလိဘ္ကြာ သိပ≸။

మణిప్రభ:- ఈ సూత్రమున భాధ్య సూత్రము కంటె వైవిధ్యమున్నవి.

ఈ సూత్రములో వరముగ ప్రథమ వర్ణము కంటె వరముగ ఈష్మ వర్ణముండవలెను. అయితే ఆ ఈష్మ వర్ణము ప్రథమపర్ణ సస్యానీయము కానక్కరిలేదు. కానీ బాడబీకారునీ మతములో ప్రథమ వర్ణము ఏ వర్గకు చెందునో ఈష్మ వర్ణము ఆ వర్గకు చెందలాదు. అట్లైననే ఆ ప్రధమ వర్ణము సస్యానీయు ద్విత్తీము వర్ణముగ మారును. ఉదాహారణకు— విస్పహి విధఫ్రిస్ అను చోట వకారము కంటె శకారము (ఈష్మ) ఉన్న ది. ఇవి రెండును భిన్న వర్గముంకు చెందినవి కనుకనే వకారమునకు 'ఫ' కారము ఆదేశముగ వచ్చి వర్గముంకు చెందినవి కనుకనే వకారమునకు 'ఫ' కారము ఆదేశముగ వచ్చి వది. ఇట్లే తర్ షోడశీ — తథ్ షోడశీ అగును. స్మాతముందు అనస్యాన మనీ చెప్పటచేతనే "తత్సకితుక' !-5 6-4 అన చోట "తి"కు థత్సము వారింగబడిను. తకార సకారములు ఒకే వర్గకు చెందినవి కద. సహ్హైనమునగ ఒకే ఉద్భాంణ స్థానము కల్లియుందులు సహ్హీనము కానీది ఆసస్థానము.

မာတ ခေါ် ခြီးကြာရွာပုံရွှေ ခေတ်ပေါ် လာ ချေတော် လေ ချစ်သွေး စီဝဲသီဝီ.

సూత9ము 4 అథన∎

မြီးစွားရွှင့် - "မရ" မနေ့ ညာသည်ချာပုံး၊ ေနာ္ခြလွ် ညီရွန္ျွာသီးမှီး တာ တော့ လာစစ္ သော လူသို့တိုု ၁၉၂၆သာခြီး အခုသီးလိုမှာရွည်း၊ မန ေနာ္ခြာပ္ေတာ့ လည္ရွည္သွားသား။

అంథు న#

విందిన9థ: ఈ నూ శ్రమ అధికార నూ శ్రమ. ఇంతవరకు ఈ ష్మను విందినుగగల్లి , పథమ కర్ణములకు ద్విత్వములు వదేశింపుడినవి. అయితే ఆ ట్విత్వ విధానము కొన్ని స్థలములందు నిషేధించబడినది. అట్టివాన్ని ఇపుకు చెక్కాడున్నాయి. కనుక ఆ నూ మ్రాములలోనికి నిషేధవాచకమగు "న" అనునది అధికారివాచిగ అన్నా దేశమగును.

సూత్రము 5 అవరానే రావినర్జనీయ జిహ్వమూలీయోవధాని నీయాంగి

్తిఖాష్య : \_ పవావరానే వర్తమాగో ఇక్టో రిభో విద్య నియో ఉ**త్పమాలీయు** ♦పధాృన్ముళ్ళ శత్మితే వర్హాం దృత్వం రావడ, ౖే యథా — ఈర్మ్ ( రేఫాత్సరంచ (14-4) అత్ ప్రాప్తికి అనసాన వచనం విరామాఖ్ పొడుకు తప్పాన్న సంధానే విషేధకు యుథా — ఉంర్క్లో చ....! నా ర్రిమార్చ్ఛత్కి మనకేష్ట్రేమే! యుక్కామయేత! యుప్పాప్ప్నానా! స్వరహార్వమ్ (14-1) అత్యనేసై వ పా ్త్రిక్కి అవసాన ఇత్తి చతుర్వర్థం వృథగిన నూత్సిం కేచి దూచుకి ఏకీకరణే దోష దర్శకాత్! కో ఓ సౌ దోషకి అవసానే వేర్డమానా ర వినర్జనియాదయు ఇత్యవ్వయు సంపాదనం "అవగ్స్ హ.... (5 10) ఇత్తి వదితి చేత్; సై షదోషకు ర వినర్జనీయూదినాం పదావసానే ద్విత్వపా ్త్రిక్కి దూరోత్సా రతా ఇత్తి నేతుమత్స్ శంకా! కించ వృథక్కరణే సత్తి అవసానే కిం వా భవ తీత్తి సౌకాండ్లతయా వచనమనర్థకం స్యాత్! ఏకీకరణే తు రవినర్జనీయు ఇత్తి పర్ణసాహచర్యా దవసానే వర్తమానో వర్ణ ఇత్తి చ లభ్యతే! తస్మాదేకీకరడామేవ రమణియమ్మ్

# అవసానే၊ రవినర్జనీయజిహ్వమూ లీయో పధ్మానీయా ៖။

మండి చేశ :- పూర్వ న్యూతమునుండి "ద్విత్వము లేదు" అనువది (న) ఈ సూత్రములోనికి వెర్డించును. కాగ— "వదా స్థమందున్న వర్డమునకు. రేఫ, వినర్గ. జిహ్నమూలీయము, ఉపధ్మానీయము—పినికి ద్విత్యము లేదు" అని న్యూతార్డము. సూతముందలి 'అవసాన' శబ్దముచే వృస్త పదమునే గర్తిహించవలేను. వాక్యమందు సంధత్తమగు స్థలమున ఈ సూతము వెర్డించదని గర్శిహించవలేను. కనుకనే విరామ చిహ్మమును కల్గిన "ఈర్య్" అను పదమునందలి కకారమునకు ద్విత్యము నిషేధించబడినది. ఈర్య్ అమి పాక్యమందు సంధత్తమగుచోట్ల 'ఈర్య్ చేమే' అనుదగ్గిర 'ఈర్క్స్ చే' అని ద్విత్యము వచ్చివది. అట్లే నార్జమ్మే క్రిమార్చృతి (ఓ-2-4) మనక్షేస్టమే ('-2-1) యుక్కామయేత (ఓ-1-2) యుక్ఫాప్నునా (ఓ-3-13) అను స్థలము అందు ద్విత్యము 'స్వరహార్వమ్' (14-1) అను స్కాతముచే ప్రవర్ణించినది. ఇది తిళ్ళాష్కరత్మకారుని వివరణము.

ఇక గార్గ్య గోపాలయజ్వ ఈ స్కూతమును.... "ఆవసానమందున్న పృంజనమునకు ద్విత్వముండదు. ేఖ వినర్జనీయజిహ్వమూలీయో పధ్మా నీయములకెచటను ద్విత్వముండదు." ఆని చెప్పిను. [అవసానే వ\_ర్తమానా రేభాదయి: ఇత్యన్వయో నోపపద్యశే! వినర్జనీయ వృత్తిక్తానాం త<sub>్</sub>తా2 నమృవాత్, వినర్జనీయున్య చ త[త ట్విత్న ప్రా ప్రా ఫాత్: తస్మాదవసానే విద్యమానను వృజ్జనను బృత్వం న భవతీ: రేఫాదీనాం చతుర్హాం నర్మత న భవత్తి యాజనా! ఇది గార్గ్రా హ్యాఖ్మ]. [15]

సూౖతము 18 ఈషాా ్ద్రపరః∎

ైత్ళాష్య : — స్వరవర ఈ స్కా ద్విత్వం నావర్యతి! న్వరిశవరికి యస్మాదనా స్వరవరికి! యథా — దర్శ ...! వర్షా....! జర్సం....! జర్హి ...! రేఫాత్వరం చ (14-4) ఇతిపా ్రి ప్రిక్ ఈ మ్మేతికిమ్మ్ విళ్... ॥ స్వరవర ఇతికిమ్మ్ పా....! వర్ష్ .. ! మృదం....! అన్మి ....॥

#### ಡಂಮ್ಮಾ≀ ≥್ವರಏರಃಗ

మ**డ్ముభ: "**న్వరమును షరమందు కల్గిన ఊష్మ వర్ణమునకు ద్విత్వము లే**దు." అని** నూ[కార్డము.

ఈ నంపాతయుందు ఈష్మ వర్ణములు ఆరు గడ. జిహ్వమూల్చొనాళ రామ్నీయుములు శ, ష, ప, హ. అంచు మొదటి రొండింటి గురించి ఫూర్వ నూ తమున చెప్ప¤డినది. కనుక ఇంకనిపుడు మిగిలిన శ, ష, స, హ పర్ణ ముల గురించి చెప్పాచునాక్టరు. శ, ష, స, హ వర్ణములలోనేదేని యొకి దాన్కంటె అచ్చు పరముగ నున్నచో, ఈ ఈష్మ పర్ణమునకు ద్విత్వమురాదు.

#### 🚓 దాహరణ:

డరృభార్థమానా — (ఓ.రి.:) [దర్శ్ఆ....] వర్హాథను: — (7-2-18) [వర్ష్ ఆ....] బర్సం నహించ్రి — (ఓ.రే.-?) [బర్స్అ...] బర్హిచా — (1-7-4) [బర్హ్అ....]

పై వదములలోని శషనపాలకు రేఫా కృరం చ (14-4) అను నూ త్ర ముచే ద్విశ్వము రావలనీయుండగ ఈ నూ త్రముచే నిష్థించబడినది. నూ కృక్తుందు చెప్పిన ద్విత్వ నిష్థము నవర వరమగు ఊష్మలకే చెల్లను. అద్ది న్వరము వరమందు లేనిచో ద్విత్వము పార్తిపైందును. పార్శ్వే పర్ షాథనంగి మృదం-బర్స్ప్వేళ్ళు అగ్నిర్ హ్యాన్య (ఫ్-1-ఫ్) అనునవి బ్రత్యుదాహరణలు. సూత్రము 17 ప్రధమపరశ్చ ప్లాక్ష్ ప్లాక్షాయణయోకి။

్తిళాషు. — ప్లాక్ష్ ప్లాజాయబయోక పడ్డ్ వథముపర ఉంప్పా ద్విత్వం నా పర్యత్: చకార ఉంప్పొబమన్యాదిశత్, యహ— సుశ్బ....! అహ్హ్...! ప్రధిమపర ఇశ్రీమ్! తస్మా...! ప్రము: పరో యస్మాన ా ప్రధము పరః! చకారోఒత్తి యుద్యహ్యాబ్మ మా!తాకర్వకి, తధాప్ శషన ్ాష్మ్మ స్టమ్పత్య యు!! అన్యథా అవనానే... (14- ?) ంక సూ తే జిఎ్మామూ లీయో వధ్మా నీయుయోకి గమాణం వ్యర్థమ్! అనేపై పెక్ష్ఫెష్ట్రెట్!

# [ఎధమపరి≀ ఓ హైద్ హజైడుఎయాః⊪

ముడివ్రభ: — పూర్వనూత్రమందు, ఈష్ట్రంటె స్టర్లను పరముగనున్న చో, ఆ ఈష్ట్ల పర్ణమునకు ద్విత్వము రాదని చెప్పబడెను. అట్ల యినచో ఈష్ట్ట్లకింటె వ్యంజనము పరముగ నున్న హో ద్విత్వమగునా అని సందేహము. ఆ పందేహ నివృత్తికై ఈ సూత్రము చెప్పబడికది. "ఈష్ట్ల వర్ణముకంటె, మధము సంజ్ఞ కల్లివ ప్యంజనము అనగ, క. చ. ట. త. ప.... వీనిలో ఏ యొకటియైనము...పఠముందున్న చో ఆ ఈష్ట్లకు ద్విత్వము రాదు ఆని సూతార్లము. ఉదాహరణలు: ...

సుశ్చన్ద) దన్మ... (4-4-4) [సుశ్ చన్ద)] అష్టా కృత్వ... (6-4-5) [అష్ టౌ]

ఈ మాత్రములోని చేకారము పూర్వ నూంతమందలి "ఈష్మా" అను వదమువన్వాడికము చేయును. ప్రథమ వర్ణమును పరమందు కల్లియున్న ది "ప్రథమ వరం" అగును. మరియు ఇదట ఈష్మపదముచే శషన హ పర్ణ ములే గ్రహించబడును. అట్లుకాన్చో అపసానే... (5-15) నూంతమున జిహ్మమూలీయావధ్మానీయు స్మరణ వ్యర్థమగును అని చెప్పటచే, ఈ నూంత మందరి ప్లాడ్ ప్లాజాయణ పదములు గౌరవ వాచశములగునే కానీ మతాంత రమును మాచించవని గ్రహించపలెను. అయితే పైదికాళరణకర్ణ ఈ విషయమును "ప్లాడ్ ప్లాజాయణ గ్రహిణం పూజార్థమ్" అని నృష్ణముగ చెప్పెను. సూత్రము 18 ఉప్పాడిమోహి హారీతన్య#

్తారాష్క్ల మారీతన్య మతే ఆఫా ష ఉంట్మా ద్విత్వం నావద్యతే! పై కోళ్టి....! పుష్య......! నాస్యా..... అఫా ష ఇత్కిమ్: మహ్హ్య...... ఉండ్ము గ్రహం ఇం పూర్వ నూ శాంβ్ న నప్రేజ్థమ్! ఆత్ మద్యున్ము గ్రహం న క్రియోతం, ఉండ్మేత్యే తత్ స్వరపరత్వేన ప్రతమ పరత్వేనచే నమ్బద్ధమ్! తస్మాదిహాపి తత్సంబంధపై వా ఫా పత్య విశేషణం స్యాత్! ఆత స్ట్ర్మీ పృత్యుధ్ధం ఉండ్మేత్ గ్రహం కృతమ్! అతక నర్వావన్మ ఉండ్మాఓ త నిషేధ భాక్॥

### ఈషాన్మై అఘా మంగ్రితన్యంగా

మద్దివళ: — ఈష్మ వర్ణమునకు దృత్వనిషేధ విషయము. పూర్య న్యూతము అందు చెక్పబడినవి. ఇప్రడి న్యూతమండును అడియే విషయము చెప్పబడు మన్నది. కానీ ఇది మశాంతరము. అనగ ఇది శాఖాంతరమువకు చెందినది. ఈ న్యూతమునుండి ఐదు న్యూతములలో "హారీతును మతము చెప్పబడును. ఈతని మతముననువరించి "అఫూషయగు ఈష్మ వర్ణమున రెప్పుడును దృత్వము లేదు" అఘాషయగు ఈష్మ అవగ హాశారమును మినహాయించి మిగిలివ ఈష్మ పర్ణములు. కానికి వరమందు స్వరమున్నను, వృంజన మున్నము ద్విత్వము రాదు. ఉదాహరణలు: —

పుష్యతి ప్రజయా వశుభిక.... (2-1-8)నాస్కౌఒవరూపమ్ .... (3-5-7)

ఘాషవత్తుయగు ఊష్మ (హశారము) కు ద్విత్వము వచ్చునని తెలు టరీ అఘాషలకు లేవని చెప్పెను.

హాంరమునకు — మహ్హ్మమీమాన్... (3-1-9) [18]

సూత9ము 19 రేఫవరశృ హ**రారః**11

[తిళాన్య: - పూర్వమూష్మాడ ఘోష ఇత్యు క్రే ఘోష్మోణ్ నిత్యం ద్విత్యే [పా స్తే పిందిన ష్ట్రీడానీం రేళవరో హకారశృశాం కృష్ణ హారీతమతే ద్విత్యం శావదృతే!యథా -- దుదు....: రేళవర ఇశ్రీమ్: జాహ్వే....! హకార ఇశ్రీమ్: శ్రీతం....! రేళవరో యస్మాదనా రేళవరకు

#### రేఫపరః। చ∣ హంకారః⊍

మండివ్రభ: — ఈ స్వాతమందల్ చకారము పూర్వ స్వాతమునుండి 'హార్ తన్య' అనుదానిళ్ ఇందులోనికి ఆనువృత్తి చేయును. పూర్వసూత్రమందు అఫానయగు ఈష్గురించి చెప్పటిందింది. ఇప్పడీ సూత్రమందు ఫాన వ్రాత్తగు ఈష్మగురించి చెప్పటున్నాడి. హోరీతున్ మరానునారము ఫూప వ్రాత్తగు ఈష్మనర్లముకంటె రేఖ పరముగ నున్నచో అట్టి ఈష్మకు ద్విత్వము నిషిద్ధము. అనగ హాకారమునకు ద్విక్వము రాదు అన్ స్వాతార్థము. ఉచ్చాహరణలు: — దుబ్రమ్ అహ్మయుకి ... (1-5-5) ద్విత్వము రేఖ పర మండున్ననే హాకారమున కిర్మును. కమర్ "జర్ హ్మాహ్యగృకి (1-5-12); శ్రీ లో తిర్యణ్కి (4-1-11) అమని. ప్రత్యాదానాకులు. [13]

సూత్రము 20 టపర్గే తపర్గపరిః॥

్తిఖాష్య : — చకారో హారీతాన్వాడే పెరకు: టవర్గ స్థవర్గపరో న ద్విత్వ మావ ద్యత్తి. యధా — పష..... విడ్...! తపర్గపరో యస్మాదసౌ తపర్గపర్ టమర్గ ఇతికిమ్: షబ్ ..! విడ్...! ఏపం పర ఇతికిమ్: షబ్ ..! విడ్....!

#### టవర్గు చ. తవర్స్కు

ముడిప్రభ: — ఈ సూత్యమునందల్ చేశారము పూర్వమా తమునుండే "హారీ ఈన్య" అను వేస్తమునన్నాదేశము చేయును. కాగ్ హోరీతున్ మతమను సరించి "తవర్గాక్షరమును పరమంపుగల్గిన టవగ్గాక్షరమునేకు ద్విత్యము రాడు" అని సూ తార్థము. ఉందాహరణలు — పషట్తే విష్టో... రే-రే-18) ప్రై విజమ్.... (1-8-18) ఈ నిష్టము తవర్గాక్షరమును పరమంపు కల్గిన టవర్గా క్షరమునకే చెందును. ఇతర వర్ణములకీ నిష్టము లేదు కనుకనే వాక్ తే .. (1-8-9) త లే.... (1-3-8); షజ్ట్ కపాలనమ్ (1-8-న్); విడ్డ్పై మరు తు.... (ఓ-రే-న్) అనునిప్ ఎత్యుదాహరణలు.

సూత9ము 21 లతవ్లొ యవకార పరెగు తి9ఖాష్య:- హారీశ: సాన్ఫిద్యా, ల్లభ్యతే! తన్మతే అతవర్గొ నఖలు ಯವಕ್ರಕ್ಷರ್ ದ್ವಿಕ್ಷ್ಮಮಾನ್ನು ಈ ಸ್ಟ್ ಯಾಥ್ ಅಕ್ರಾಕ್ ಕಲ್ಬ್.... ಶ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಿಸ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್ರಕ್ಟ್ ಪ್ರಾಕ್ಟ್ ಪ್

#### ಲಹ್ಮನ್ಗೆ ಯುವಕ್ರಶನ್॥

నుడికథ: — ఈ నూ (తము కూడ హారీ**కునీ మకాను**నారమే చెప్పబడినది. "హారీకన్య" అనునది సాస్మ్ ధ్య బలముచే ఈ నూ (తములోనికి పచ్చును. కాగ "హారీకునీ మకాను సారము లకార తవర్గాక్రములకంటె యకారము కానీ పూరము కానీ కర్కగ్పన్న అపూర్వ వర్ణములకు ద్విత్వము రాదు" అని నూ కా<sup>9</sup>క్షను. ఉనాహారణలు:

లకారమునకు కలా్డి... (7-1-6)

 $\overline{\underline{a}}$  ల్వ్యూపిక.... (2-1-8) కనేంద తున్నా ... (3-1-11

తవర్గాక్రములు కన్యేవ తున్నా.... (3-1-11) ఇషే క్యా.... (1 1-1).

[187]

సూత్రము 2 పఠశ్చి!!

్తిఖాష్య: — చకారో హరీతాకర్వకు పర ఇత్యేక వచనేన వకారో గృహ్యతే! పూర్వన్స్ తన్య న్మ్ త్రామాక యుక్షకర సోఒప్ ద్విత్య మాషర్యతే; హరీత మతే యుథా — విళూ.... గార్మ్ ... వకార ఇత్తిమ్కి కల్....! నృర్మ ఏమై కేమామ్.... (14—3) ఇత్యతాంగ్రివధారణ నిరాకరణాయాయ్యి మంద్రిలోలో అథవా ద్విత్వేకృతే వరో ద్విత్య వ్యాయా ద్విత్వవిధిర్నా స్త్రీ తెళ్ళాలో వసంగాత్! నను నవర్ల నవర్గీ ను పరక (14—23) అతి పరస్కాతేణాప్ ఫోన్ డ్విత్య నిమేధకి పానడు కృత్తమావహత్! మత్తేణాన్నై షదోష అత్ బ్లూపుకికి హరీతమతమేతత్! ఉంట్మా ఒమోజా హరీతప్య (14—18) ఇత్యాతం నూ తక్రం చకమనిషమ్మ్

#### ಏರಃಃ ಪ∥

మణిప్పథ: — ఈ సూత్రము కూడ హారీతుని మతమునే చెప్పాను. సూడ్ మందల్లి చకారము పూర్వ స్కూతము నుండి వకారమును మాత్రమె ఈ స్కూతములోనికి అన్వాదేశము చేయువు. ఈ స్కూతముచే పూర్వ స్కూత మందు చెప్పబడిన నిమి త్రములో (యకార, వరారములు) వరమైన-తర్వత నున్న లేక రెండవది మంగు వరారమునకు ద్విత్వ నిషేధము చెప్పబడినది.

ఈ అధ్యా ముమందల్ పథను స్కూతముచే న్వర పూర్వత్వము, పృం జన పరత్వముగల వృంజనమునకు ద్విత్వము చెప్పబడినది. కానీ ఆ ద్విత్వ హెప్త్ లకార, నకారములకు లెదనీ మూడవ స్కూతము (స్పర్మవ్స్ ఏకే షామ్) చెప్పినది అయితే హరీతుడు ఈ స్కూతమున పకారమునకొద్విత్వ గ్షేధము చెప్పుటచే మూడవ స్కూతమనం కివి ఆపవాదముగుచున్నది. ఈ హరీశుని మతములో లకారమునకు ద్విత్వము ఎచ్చును. ఉదాహారణలు:ఎ విభా కాన్స్మే.... (3 5-8) గా 9్జ్ఞు.... (ఓ ఎంది)

స్వాతమున నకారమునంటు దృత్వము రాజ్నీ చెప్పటచే అకారమునకు (శేవ స్వాతములోని) దృత్వము నచ్చునని తెలియవలెను. కనుకనే కల్ ల్ఫాస్ జాహోతి.... 5-4-8 అనుచోట అకారమునకు దృత్వము పచ్చినది.

అయితే ఈ హరిశుడు చెప్పిన ఐదు నూ తములు (18, 19, 20, 21, 22) ౖపాతిశాఖృకారున కరగీకారము కాడు. కనుకనొ ౖతిఖాష్యకారుడు "నూ ౖతపంచక మనిష్టమ్" అని చెప్పెను. [22]

సూత9ము 23 సవర్ణసవర్గ్రీయు పరఃగ

్తిళాష్య :- నవర్డవరః సవర్గీయు వరశ్చ ద్విత్వం నావద్యతే! నవర్డ్లక్షం నామ సార్మాప్య ముచ్యతే! న తుల్యస్థాన కరుణతామాత్రమ్! నవర్గీయు సమాన వైర్గ నమ్బ్మ్ బ్రీ యధా—అత్వక్కాయ అత్తా హమీషీ! పివ్పకాతే! సంయత్తాః! యల్లో హితమ్! త్వం వాత్రెః సవర్ధపరాణ్యేవమాదీని! సవర్గీయు వరాణ్యపి ఎదామః! అజ్ఞా న్య జ్ఞ్మ్ బ్రాహ్ఛ్ ముప్! కాడ్డాత్కా రెడ్డాత్ః తంతే దుశ్చ జ్ఞాః! అమృస్స్ట్లు

అనునానిక ఘార్ఘస్తు కరారోమధ్య ఆగమం≀ గరారశృ కథారే చ భరారే చ యుథా ౖకమస్ుం

అతివచనా దిదమప్పుదాహరణమ్...... ్రాజ్ క్తో యజ్ఞ లోజ్ క్తు కాన్ బ్రాయాద్యుజ్ గ్రృమితి"။ ఏపం పర ఇతికిం≀ వాజ్మ ఆసన్≀ షణ్మాను: విదథాని మన్మహే≀ దామ్ మా ౖఽజామృన్⊪

### **సవర్ణ స**వర్గీయ ప**రః**⊪

ముదిప్రభ: — ఇప్పటివరకు చెప్పిన స్కూత పంచకము ఆనిష్టమని నిర్ణ యించి, ఇకనిపుడు స్వమతమగు సిద్ధాంత స్కూతమును చెప్పుడున్నాడు.

సవర్ధమును భరమందు కల్గియున్నను, సవర్గీయపర్ధమును భరమందు కల్గియున్నను, ఆ పర్ధమునకు ద్విత్వము రాదు. ఇచట సవర్ధమనగ సమాన జాతీయమను పర్ల ప $_{3}$  క్ర్మ్ నైరము. అనగ కళారమునకు కేశారము, సశారము నకు సశారము సవర్ణ ములు. ఈ విధముగ ఒకే పర్ణమునకదే పర్ణము సవర్ణ మగును. ఇక సవర్గీ నుమనగ అదే వర్గకు చెందిన వర్ణాంతరము. సవర్గే ఈ సవర్గీ నుక్క ఉదాహరణలు: — అత్వర్యాయ (7-5-12) ఇచట అత్వర్ శాయు అండి ఉండగ కళారమునకధికముగ ద్విత్వము లేదు. అట్లే అత్వా హవీంషి (2-3-12) పిప్పశాతే (5-5-19) సంయుత్తాంకి (1-5-1) ఇవి సవర్ణ పదమునకు ఉదాహారణలు:

అజ్ కౌ న్య జ్ **కో** (1-7..7) బాఞ్యమవ (5-2-7) కాజ్ఞాతా,జ్ఞాత్ (4-2-9) తంతే డుశృజూ (3-2-10) అమృస్స్.... (1-5-6)

ఈ సందర్భంలో ఒక శిజ్ఞాకారికను ఉదహరించా**రు. దానిన**నుసరించి అనునానిక వర్ణముకంటె పరముగ తకారముగాని ధకారము**గాని యున్న**చో ఈ రెండింటికి మధ్యగ <sub>క</sub>కముముగ కకారముగాని, గకారము**గాని అగమము**గ శిచ్చును అని తెలియును.

స్మాతమందు సవర్ణ, నవర్గీయుమని నిర్దేశించుటచే వాజ్మ అనన్; షణాహ మీ: మ మే అక్యాదులందు సవర్ణము కాని, సవర్గీయ వర్ణములు గాని వర ముగ లేకపోవుటచే ద్విశ్వ నిషీధము ్రవప్రించడు. కనుక నచట ద్విత్యము వచ్చు నవకాశము కలదు.

సూత9ము 24 - నాను త్రమ ఉత్తమ్పరః 🛚

[తిభాష§:- నరారోఽయం వ9ితి ప9ిసవార్థు: ఉత్తమపరోఽను త్రమా

ထြွန္ွင္ေလာဆံရွိေတြေ႔ လြတ္ေ— လာက္ေတြ ခ်ႏုိ ျမစ္ ...၊ လွန္း...၊ ဘား....၊ မားလ ခ်ေသ အခါဇီး ခံသားႏွာ...၊ တာ ခြံသား ဆံဇီး တာကဲႏွာင်းကဲ ဆွန္ခြဲသ ဆံဇး၊ လဲဆင္ထုံ လဲဆင္ပိုတာ ဆံဇီး (14\_28) အခါ ေဆြာဘဲ့သြတာသက္ေတာ္မႈ။

### న∣ అన≥ త్రమ ః∣ ఉత్రమ**పరః ు**

> యాచ్చ్ళా.... (1-5-7) యజ్ఞ్ యజ్ఞ్దీని: (-1-11) ఆట్ ట్లాకి: (5-5-5) స్పత్ తృవత్ (2-2-2) పాప్ పాృనమ్ (1-4-41)

నవర్గీయు అను తైపు పర్జమన్ చెప్పటచే "తనూ ౖడేవాంక" (3-3-శి). అను చోట మకారము క౦జె మకారము౦డుటచే పూర్వ నూ ౖతము ప9ప\_ర్తి ఈ ద్విత్వ న్షేధము న్డ్లీ౦జెను.

ఇకనిపుడు కొన్ని మత భేదములను చెప్పాచున్నారు. [24]

సూత్రము 25 అథైకేషాబాచాన్యాహామ్॥

్రిభాష్య∶- అధితృయుమధికారః: ఏకేపా౦ మతమధ్రిిముత ఇత్యేతద్వేది తప్ప౦ ఇత ఈ త్రౖర౦ యుద్వజ్యామఃః

అథు ఏకేషామ్! ఆచార్యాణాన్ 🕇

మద్దుభ:- ఇంతవరకు ద్విత్వ చ్రానము చెప్పటికినది. ఇకనిపుడి

52 8

విషముమువ కొందరాబారు ్ల భిశాృతిపా 9యములను చెప్పటురాృత అథ అనునది అధికార వచనము. ఈ క్రింద చెప్పబడు సూ.తములు భిన్నమతమ లకు చెందివవని సూ.త ఖావము.

నూత9ము 26° లకారో హశవకారపరః∎

త్రాష్య: - ఏరేమా మత్ పాశవకారపరో లాంగో ద్విత్వం నావవ్యతే। మల్హా ...। శత .. : తగ్ ప్రంకర ఇత్తింగా కల్ల్మాస్ ...; కల్ల్యాతీ... : హకారశృ శకారశ్ పాఠశ్మ హశవకారాం: తేవరే యస్మాత్య: తధ్క్తే। ఆత్రి హాశవరే కార్మన్ : నతు ఖకారవరే! నాటప్ వరసూక్రిమిడ్డమ్!

#### ಲಾರಃ! ಏಂತಿಹರ್ಲೆ ಭರಃ॥

ముడిక9ళ: — లకారమునకు ద్విత్వ విషయమున మత భేదనుడు చెప్పా చున్నారు. లకారముకంటెహా, శ, ప ఈ మూడింటిలో ఏద్దర్గు గనున్న షం, లకారమునకు ద్విత్వము తెడ్డి — అన్ స్కూ కార్డలు:

> మల్హా ఆలళ న్.... (2-1-2) శతవల్మం విరోహం.... (1-1-2) శతో బి**ల్వ**ి.... (2-1-8)

ఏపిం పేర: అని ఎందుకు? అకారముకంటె ఏతడిృన్న పెర్ణములు పెర మగుబో అకారమునకు ద్విత్వము పెచ్చునని తెలియువలెను. కల్ల్మా షీ.... (5-1-1); కల్ల్యాణీ (7-1-6) ఇచల అకారముకంటె మకారము, యకారపేయ అండుటవే అకారమునకు ద్విత్వము సిద్ధించివడి.

ఇపుడు చెప్పినది మకాంతరము కద. మరి సిద్ధానైమేమి అళ్ళివర్మిల చగ: వ్యాఖ్యకారుల్లు నుడున్నారు. అకారముకంటె హా, శకారములుమాడ్రామే పరముగ నున్నచో ద్విశ్వము లేదు. కాని వకారము వరమందున్నచో ద్విశ్వము సిద్ధించును. ఇందుకు వ్వమాణము....

లకారస్య వకారేణ సంయోగి స్వరితోయు**ది**।

తదా నంయు\_కై ఏపస్యాత్ అనంయు\_కై స్తోఽన్యాఖి అను శిఞా పాఠము. అనగ "లకారముకంజె న్వరితమగు పకారమున్న చో ద్విత్వము వచ్చును". అని గార్యగోపాలయజ్వ వివరించెను. [20] ತ್ತಿತ್ತಿರಿಯ ಶ್ರಾಶಿಕಾಖ್ಯ

సూౖతము 27 సృర్శ సృర్శపరః⊪

త్రిఖాష్య్ :- ఏకేపాం మతే స్పర్మవరః స్పర్మ్ న ద్విత్వ మాపద్యతి! యభా -- వాగ్డే.... అపా.... ఆట్.... గ్రమ్.... యమ.... స్పర్మిక వరో యస్మాదనా స్పర్మవరః॥

### స్పర్శః, స్పర్శపరః॥

మండి వళ :- కొందరాచాతుంది మంతమున "స్పర్మవర్ణమును వరముందు కల్గిన పృర్మ వర్ణమునకు ద్విత్వము లేదు" అని సూడ్రాంధ్యమం. ఉదాహరణలు: వాగ్దేవీ .. (1-7-10); అపామోజ్మానమ్ .. (4-4-6); ఆస్టారు .. (5-6-శ్); స్వత్మ పత్ ... (2-2-12); యముప్పవాను (1-5-5) సృర్మ వర్ణమును పరముందు కల్గినది సృర్మాపరమగును. అయితే ఈ సూడ్రము అమోద యోగ్యము కాదని వ్యాఖ్యకారులు త్రస్కరించిరి.

# సూత9ము 28 పదాడ్కు వ్యాదపరః పా9్ృతః॥

అతి ప్రయోగ సాఫల్యాయు నకారస్యామకర్షణం యు క్రమితి పారిశేష్యమ్! కిళ్ళ మాహిమీయే ఎప్పకార్స్ హైమా కర్షణం సిద్ధవత్కృత్యో క్రమ్! తక్తె?) పం సూ క్రయోజనా — "ఏకేపొం మతే పదా నైం! ప్రాకృతి! నకారో ఒ నైస్థాని వ్యక్తానపరో ద్విత్వం నాపడ్యతే! యథా జనాన్యాతయంతి! ఓమన్వత్తే! ఏకాన్ హోమాన్! పదా నై ఇత్కిం: తాన్ రక్షధ్వం! పై ష్ట్రాన్ రక్ష్ హాణి! నను కథమత? వికృతత్వమ్!

> ేఫాట్జ్వర్హ్ తూఎ**్**క్ష్మ్ **శవ**ర్గాశ**ృ పరశృనః। తవ<sup>్గ్</sup>స్థాన ఇత్యాహంధతత్ స్థానోఒన్య ఉచ్భ<b>తే**।

ఇత్ వచనాడ<u>ై</u> స్థానభేదకృత**ం వికృతత**్త మిత్తియా9ముంగ్ శిజ్ఞా<mark>నై వం</mark> వక్ష్మత్ —

> বিহিফালী কলালী কাঃ হালা বুঁ কা ৰ దృశ్యతী। মীৰিহাত ভাৰ జাংগীকাভ নিঃৰাজী মাৰ্কাজী দিকাভী।

ఇత్రి వ్యక్తాన మస్మాత్పరమితి వ్యక్తానపరు: ౖపకృత్తితి న్యకాపు తత్పంబంధి బ్రామ్మాతు

ဆံတာ\_လွဴး, ဆံ၊ ဆရွဗ္ဗကဆံဝံး၊ သြာဧ**ျွမ်း။** 

మువిక్కళ: — ఈ స్కూతములోనికి 'అథ వ' (14-14) అను అధికార స్వాతము "- థె కేషామాచార్యాబామ్" (14-25) అను అధికార సూత్రిమును వర్రియము. కాగ కొందరి అచార్యుల మతముననునరించి వ్యంజవమును వరమందు కల్గినట్టియు. వచ్చామందున్నట్టియు, అవికారియగు సృర్భ వర్ణము నకు ద్విత్వము లేదు" అని స్వాత ఖావము. స్వాతముందరి "చె" కారము పూర్వస్వాతమునుండి "సృర్మం!" అనుదాగిని ఈ స్వాతములోనికి అనవృత్తి చేయును.

ఈ సూ క్రమును వివరించుడు క్రాణ్య కర్మకారులు ఇద్దనినువరిం చిన వైదికాభరణక ర్రయు "వరముందున్న వృంజనము" "అవికారి" (టాక్స్ తక) అను వదములను వివరించుటకు చాల ప్రయత్నము చేసిరి. అయితే పీరిరువురుకంటెను టాబ్బీనుడగు మాహిష్యుడు మాత్రము సూ తము యుథా తథముగనె వివరించెను. ఆ వివరణమే యు క్రమైనదన్ని "విట్ని" వండితుడు కూడ అభ్యిపాయువడెను. ఇకనిపుడు త్రిఖాష్య రత్నకారుల వివరణమును చూతము. "వృంజనవరిం" అనగ స్పర్మవ్యతీర్కైమగు వ్యంజనమును వరమందు కల్గిన అని అర్థము. పూర్వనూ క్రమందు స్పర్మను వరమందు కల్గిన న్ఫర్మకు ద్విక్వము తాదన్ చెప్పబడెను. కనుక ఇచేట మరల నృర్మలను కూడ గ్రామించినటో పునరంక్ర దోషము వచ్చును. కనుక ఈ సూ.తమందల్ వ్యం జన పడము "స్పర్మష్థిర్కై వృంజనములకో" వరిమితము.

ఆశ**రక: - ఇ**చట **న్**మొక్తియగు నృర్మ వర్ణమునకు పదా న్రమం**దు**ై, "పారృశమ**గు" అను చిశేషణములున్న చి కనుక** గ్మొత్తుడు**లు క**ూడ పూర్ప నూ**క**్రమునందల్లో పానీశంజె మర్ల పోడుగ నుండవచ్చును కడ. కనుక గ్మా త్తములుగ మొత్తము వ<sub>్</sub>రాగములనన్ని టిన్ గహించవచ్చను గరం

సమాధానము.:- విజర్జాని, ఇదట స్పర్మ ఇర్దక్కులు గహి చి ను గ్రామించికోనియినను విశేషము లేదు కనుక ఈగవనరుంగు విశేమార్ధమంగ వృంజన పదము ఇకు గాహించుకు వృధాయాగును. కళ్ళ కృత్విత్తి మగు వృంజనములనే వృందినంటులు కొయిక్కి ఆర్థంలుగ్ గ్రహించుకు చెల్లు ఆగును. కాగ స్వూతమందల్ వృంజన పదము "అంతస్థాని వృంజనములని" చెప్పాను.

ఇక అంతస్థాది వ్యజనములను వరముగకల్లిన అవికారియుగు పదా స్త స్పర్మ అనగ కేవలము నకారము మార్రమీ యున్నది. కాగ ఈ స్కూరము అంతస్థాది వ్యంజనములను పరముగ కల్లినట్టియు. అవికారి అగునట్టి వడా నై నకారమునకె వరిమితమగును.

ఈ సూత్రము "సమాక్ట్" అను స్థలమున కూడ వ్రైంచును కథ్. అచట (సమ్రాజ్) మకారము పదా గ్రా స్పర్మ అవికారి. అండస్టాది కృధజ నమును వరమందు కల్లియున్న దీ కద అని (వక్క. నీజమే కానీ ఇచట మకారమునకు ద్విత్వ నీమేధము "న సంసామితీ రావరు" (13\_4) అను సూత్సముచే గతాధ్యమగుచున్నది కనుక, మధల ఈ సూత్సమును వ్యక్తింద చేసినచో ఆ పూర్వ సూత్సము వృధ్ధమగును. కనుక ఇచట "సమాక్రిలో లక్ష్మము కాదనీ సమాధానము. మరియు "బహ్మజ్జ్ నుం" "న్యజ్రెశ్మిఖిం" అనునవి కూడ లక్ష్మములు కావు. ఏలయన, సూ తమున అవికారిముగు సృధ్మ అని చెప్పబడినది. అవికారి అను పద ప్రియోగముచే ఆ సృధ్మ వర్హము నకు ఇతరత్ర విశారము హిందునటై యుండవలెనని తెలియును. కానీ వదా స్థమందున్న ఆకార జకారములు ఎట్టి పరిస్థితిముందును మార్పు చెందిన స్థలములు లేవు. కనుక అవికారి అగు స్పర్మ అనినచో ఈ అడ్రములు గ్రహించబడవు. అవి ఎక్కడైనను వికారమొందినచో అపుడు అవికారి అని చెప్పదుము. అనలు వికారమే చెందనివానికి అవికారి అను విశేషణము వ\_రైంచడు. కనుక "బ్బహ్మణ్మ నైక వ్యజ్రశ్మిఖిక" అనునవి ఈ నూతము నకు లక్ష్యములు కావు. కాగ ఈ నూత్సమునకు ఉందాపారణలు:

ఇపుడు దళసార్థకృమును మాపుచున్నారు. వధా న్రమందల్లి అని ఎందుకు: అట్లు చెప్పన్చో "అన్యాయ నై" అనుచోట కూడ నకారమునకు ఓ్విక్వ స్టేధము పచ్చును. కనుక ఆట్టి నిషేధమును నారించుటకై (అవట ద్విక్వము రావలెను) వధా నమన్ చెప్పబడినది. (అన్యాలో నకారము వధా నమందు లేదు కనుక ద్విక్వము 14-1 మా.(కముచె సిద్ధించును.)

అ గైస్థాది వ్యంజన పరమనుటచే "జాన్ కల్పయంతి, ఇమాన్ థ్రాన్" అను స్థలములలో పడాగ్ర నకారమునకు ద్విత్వము వాధింపబడెను. ఇక పాకృతముగు (అవికారి) అని చెప్పటచే "జాన్ రక్షర్వం (1\_2-7); పై షైజాన్ రక్ష్ హణం?" (1\_3\_2) అను స్థలములలో పడాగ్ర నకారమునకు ద్విత్వ సౌషీ ధము వారింపబడెను. ఇచట సందేహము, పై స్థలములలోని పడాగ్ర మశా రము పాకృతము కాదని (అవికారి కాదని అనగ వికారము చెందనిదని) ఎట్లు చెప్పగలము.

ఈ సందేహమును తీర్పుటకు [తిఖాష్య రత్మకారులు రెండు కారికల నుట్టంకించిం.

- 1 రేథపూర్ప్ నకారో యు: వదాన్తో యుత్ర దృశ్యతేం విశేషం శత) జాబీయాత్ ద్విత్వమిత్యభి ధీయతేం
- 2 ేఫొడ్ఫవర్జాత్ పూర్వశృ టవర్గాచ్ప పరశృ వ బవర్గ స్థాన ఇత్యామురతత్ స్థానోఒన్య ఉచ్యతెక

వీన్ సారాం శమేమనగ పదా న్రమండల్ నకారముకంటె రిఘగాన్ ఋకారము గాన్ పరమందున్న జో ఆ వకారముకుంట్ ద్విత్వము పచ్చును లేదా అది టపర్గ స్థాన్ మమంగ నుచ్చరించబడును. ఆన్ శిజ్ఞా గ్రంథములలో చెప్పఒడినది. ఇనుక "తాన్ రక్షడ్వం" అత్యాద్ స్థలములలోన్ పదా న నకారము ఉద్భా రణముందు హై. వికారమునొండెను. కనుక ఆట్టి నకారమును వారించుటకై సూత్రమున "ైపారృతం" ఆన్ చెప్పబడెను. ఈ విధముగ (తిళాష్ఠ్రత్మ కారులీ సూత్రమును వాళ్ళాక్స్నించిరి.

ఇక పైదికాభరణ కర్త గాడ ఇవే విధము ననువరించెననీ చెప్ప పచ్చును. అయితే అతను ఈ స్కాతము కేవలము నకారమునకి గాక వహ స్థమందల్ జజారణకార. నకారములకు వైర్థించుననీ చెప్పెను. "అర్వాజ్ యక్క, ద్వత్మజ్ హోకారమ్, వృషణ్పత్ మన్వాహం, ఆదిక్యాస్ యాదిహా మాహా, అప్పేస్ రాష్ట్ర్, డుస్మనా, యుంకి" అక్యాదుల మదాహారణలుగ చూపెను. ఇతను కూడే శిహ్హా గంభములనుండి తన వివరణమున కనుకూల మగు కారికలు నుడహరించెను.

- l నూరా నైం పెట్ల భార్వను నైహైను పగాను చ నూరా నై స్టైమెగా రృధ్యే ఈ ఈ వర్ధమనంతుముతమ్మ
- సీ నంగా నైం పదం పూర్పం పశాగానృషరి నుండిం విశేషం ఈ ఈ విజాన్ యా డ్విత్వమ్తృభి ధీయతీం
- 3 పండుుక్తైనవిశారా చేడ్పకారః పరతో యుది! పండు కైత్వం ఈ జానీయాన్మైధయార్వస్పైక్తిరిష్మతే!

ఇచట మూడు శారికకు "అస్మా న్పృణక్తు, వాజిన్పృహ్" అను ఇవ లక్ష్ములు.

[తిళాష్క రత్నకాడులు తమ వ్యాఖ్యనములో "మాహిష్యుడు కూడ పహా నైనికారము నేదే ఈ సూత్రమ ప్రైంచునను భావముతో వివరించెను."— ఆని చెప్పిరి. కానీ ఈ ధోరడి ఆ వ్యాఖ్యనములో కానరాడు. ఇచట మాహి షే ను వ్యాఖ్య ఇట్లన్నది.— "ఏకేమామాచార్యాణాల పదా నైశ్చ వర్హ్మనవరి! అవికారి ద్విత్యం నాపద్యత్: వ్యాఖనవర ఇది కింగ్ ఉంద్రన్నములై వా సైసై (5-4-9) [పాకృత ఇది కింగ్ వా గైస్ట్ దేవేళ్యం! (కె— -4); యుద్వ్ హోకా ధ్యాత్యం! (కె-2-8)!" పై వ్యాఖ్యలో ౖతిళాష్ఠ రత్నకారులు చెప్పిన రీతి కన్పొంచదు.

విమర్శ:— ఈ మువ్వరి క్యాఖ్యలలో మాహిష్య క్యాఖ్య నరళముగను, యుక్రముగనున్నది. అదై కేషామాచార్యాడాం అను సూత్రముచే (2శ్) క్రింద చెప్పిన మూడు స్కూతములు (26, 27, 28) ఖిన్న మతములకు చెంది నవి. కనుక ఇతని మతమున చెప్పిన స్కూతములో చెప్పిన నదములకు, ఇంకొక మతములో చెప్పిన స్కూతములోని పదములకు పునరు క్రి దోషము నాపాదించజాలపు. ఏ న్కూతము (అభిపా)యము) నకాస్కాతము స్వతం (తములే కాని, ఒకదానికొకటి అనుగతములు కాపు. కనుక ప్రస్తుత స్కూతము లోని "వ్యంజన పరశా అను పదము వ్యంజన సామావ్యమంతటికి ప్రంచునే కాని, కేపలము స్పర్మ ఖిన్మములగు అంతస్థాది ప్యంజనములకు మాత్రమే ప్రంచునని చెప్పుకోనక్కబలేదు. అయితే ,శ్రీకాష్య రత్మకారులు పైదికాళరణ కర్ణయు "ప్యంజనవరికి" అనగ స్పర్మభిశ్శమించిరి. ఇంతటి అకాండ కాండవడు చేయుక పరము లేము. కనుకనె మాహిష్యులు సరళముగ "ఎకెపామాచార్యాడాం" అని సృష్టముగా చెప్పుటచే సోమయార్య. గార్గ్య గోనాలయజ్యల వితండ కాదపమనవసరమని బుజువగుచున్నది. [28]

ఇంజరీతో ఈ అధ్యాయ విషమములగు ద్విత్వవిధి ప్రతిషేధములు ముగిసినవి. "అథై కేషానూచార్యాడామ్" అను అధికార స్వూతముల పరిధి హై\_ైర్మైసెది. ఇక నీ యధ్యామమందలి ఈ కింది స్వూతములందు పర్ణ ములలో విశిష్టములైన ఆచ్చుల న్యాఖాసమును వివరించుచున్నారు.

సూత్రము 29 ఉదాత్తాత్పరో ఒనుదాత్రణ స్పరితమ్။

్తిళాష్ : - ్పాతిహాత, పాదవృత్త, తైరోవ్యంజనవిషయ మేకత్క ఉదా తాత్పర: అనుదాత్త: వ్యరిశమాకద్యత్ల యాథా — న ఇధా....! ఆథా....! బేఉం .. : తయా... ! వర్ణ విఖాగావస్థాయాం అనుదా త్రత్యే నత్యేవ పునస్త తృంహిశాయామేవ తల్లక్షణ న్వరితత్వం ప్రశాగమ్శాయా విజ్ఞీయమ్క

ခဏ္ဏာ၍ ဆံ႘) မေလးထာ မွား၊ လွှ**∂ခ**သော်။

మద్దిఖ :- 🐞 🖝 త్రా త్రామదా 💆 స్వరితములను స్వరములు అచ్చులయొక్క

అక్షణము. కనుకనె అచ్చులకు స్పరములని కూడ పేరు. "ఉదా క్రమగు అచ్చుకంటె అను దాత్రము పరముగనున్న చో, ఆ అనుదా త్రము స్పరితముగ మారును" - ఆన్ సూ క్రార్థము. అందు స్పరితము ప్రధానను గ న్వతం త స్పరితము, సంధిజము అని రెండు రకములు. పద నిర్మాణమందు కాని, వాక్య నిర్మాణమందు కాని ఒకటాని ప్రక్కన, ఒకటిగ నుండు ఉదా త్ర అను దా తములగు న్వరములందు కలుగు మార్పుల ఫలితమంగ వచ్చిన స్పరి తము సంధిజమనబడున. అట్టి స్పరిశములలో ఈ స్పాతము వ్యస్తతము పాదవృత, పాతిహత, త్రి ప్యంజనములను స్పరితములకు నంబంధించి నట. ఉదాహారణలు: -

న ఆధాను (4—4—4) అధా . ఏత్ (5-2 li) ప9ఈగముక్షమ్ (4—4—2); తయాదివశాg (4-2 శ్రీ ప్యూసి (1—2—శ్ర

రాగ ఉందా త్రమగు అమృక౦జె ఆనుదా త్రహన అమృ అనునద్ న ఇథాను: ప్రచాగమ్ అనువావలో వరివోవును. మిగిలీన వరములు చెప్పటోపు నూ[తమునకుదాహరణలు.

సూత9ము 30 వృజ్జనా నర్హిత్ఽపి∎

్తిళాష్య: — విర్యాహన్ స్ట్రీ కో బస్యు దాత్రాత్ర్మ్ మదాత్రికి స్వరితమాన దృశేగ యథా — తద....గ యస్త్వా....గ ఇత్యాదిగి అన్డర్హీ కో వ్యవహితో ఇత్యర్థకిగి

# వృఞ్నా నర్లితః, అపి≇

మడివ్రల్: - పూర్ప సూ.తమందు ఉదాత్తమగు అద్పుకంటే అనుదాత్త మగు అద్పు వరమగుచో ఆని చెప్పితిమి. అయితే ఇప్పడి స్కూతము అడ్డి అచ్పులు ఒకటి లేక అధికమగు హల్లులను మధ్యమందు కల్లియున్నను. ఉదాత్తముకంటే వరమగు అనుదాత్తము న్వరితముగ మారును అని వివ రించుచున్నది. ఇందుకు ఉదాహరణలు! తదగ్నే అనృణిం... (శే-శే-8) యుస్వై హృదా.... (1-4-46)

కాగ పై రెండు సూ తములవలను, ఉదాత్తానుదా తములగు ఆచ్చులు ఆవృవధానముగ వరమైనను హాల్లను వ్యవధానముగ కల్లినను, ఆ అనుదా త్తము స్వరితముగ మారునని తేవినది. [30] క కెక్ సూత9ము 31 నోదా\_త స్వరితవరః∎

్తిళాష్క్ - ఉదాత్తవరి స్వరిత పరోవా ఉదాత్తాత్పరో∠నుదాతి స్వరి తం నావద్యతే! యథా— స ఇమం—! తస్మాత్త....! కిరిజా....! తప్పై....! ఉదాత్తపై స్వరితకృ ఉదాత్త స్వరితె! తెవరె యస్మాత్ సః తథో కౖః!

### ను ఉదా తౖ స్వరితపరః⊪

మడి వ్యవధ: — పూర్వ సూర్తములందు అనుదాత్రము స్వరితముగ మారుటకు నిముమము చెప్పబడినది. అనగ ఉదాత్రముకంటె నవ్యవదానముగనో, అవ్యవధానముగనో పరమగు ఆనుదాత్రము స్వరితమగును. ఇది సామాన్య సూర్తము. అయితే ఈ అనుదాత్రము స్వరితముగ మార్పు నొందకుండుటకు నియమములను ఈ సూత్రమున చెప్పచున్నారు.

"ఉద్తము కంటె వరమగు అనుద్త్రమునకు వరమందు మరల ఉద్తముగాని, స్వరితముశాని యున్నై బో ఆ ఆనుద్రాత్రము అనుద్రాత్రము గనె ఉండును. వ్వరితముగ మార్పు చెందడు."— అని సూడ్త ఖావము. ఉదాహారణలు:— సఖమం లోకమ్ (1-5-9] తస్మాత్ర ఆర్యా: (7-1-17

తేన్మాత్త అడ్యా: (?-1-1] కిరిజామవృ మాన: (1-4-46) తమై, పృద్ధమ్ (8-5-8) [31]

సూత9ము 32 నాగ్నివేశ్యాయనస్య∎

త్రిళాష్య : — పూర్వ సూత్రిన్య వర్తించనవార్థించియం నకారిం! ఉదాతా తృరోజమదాతం అగ్ని పేశ్యాయనన్య మతి ఉదాత్తవరం న్వరితవరో వా న్వరితం నాడవదృత ఇత్తిన పూర్వో క్రాన్యేవో దాహరణానిం

### ను అగ్నివేశ్యా**య**నన్య**ు**

ముదిప్రభ: – ఈ సూడ్రము పైన చెప్పిన కి1-వ సూడ్రమున కవవాదము కాగ, అగ్ని వేశ్యాతునాచార్యుల మతమందు "ఉదాత్తము కంటె పరమగు అనుదా త్రము తర్వాత ఉదా త్రము కాబీ, వృదితము కాబీ పున్నను, ఆ ఆను దా త్రము స్వరితముగ మార్పు చెందును—— ఆవీ సూడత ఖావము. అనగ ఈ ఆచారు, లవారు పై మాడ్రము నంగీకరించ లేదన్న మాఠ. [32]

నూ**త**9ము 33 సర్వ్నేత్యేకే సర్వ్నేత్యేకే∎

త్రాష్య :- నకేవలముదాత్రాత్పరః కింతు సర్వవీవ న ప్రవిధ స్వరితోనా స్త్రీ శాఖనోమన్మన్ని తథాహి -- హాజననేయి టూహాఖైబే ద్వాపేవ స్వరా పుదాత్రాృనుదాత్రు! నేదం సూత్రద్వయమిష్టమ్။

నర≲ు: న, ఇంకు, ఏకేఖ (సర్వ్నితేం∫్కే)‼

మడివ9ళ:- ఈ స్తాతముతో ఈ ఆధ్యాయము హార్తిమాగును. ఈ సూత9మందు స్వర విషయకమగు మరియొక మకాంతరాభిపా9యము చెవ్రబడుచున్నది.

సర్వి-సర్వవిధ స్పరితము; నంజేందు అని ఏకే కొందరను చున్నారు. అనగ కొందరి మతమందు స్వరములు రెండేయున్నవి. ఆవియే ఉదా త్రానుడా త్రములు. స్పరితమను మూడవరశము లేనే లేదు. ఈ విషయము వాజననేయి బ్రాహ్మణమందు స్పష్టము చేయబడినది. అనగ తైత్రీరియ శాఖకు సంబంధించి ఉదాత్రానుడా త స్పరితములు మూడును కలపు. ఇంకను స్పరితముందలి పాతిహత, పొదవృత్త తైరోవ్యంజనాది ప్రభేధములు కూడ అంగికరించబడెను. కాని శర్ణ యజార్వేదీయుములగు కొన్ని శాఖాంతరము లలో రెండు న్వరములు మాత్రమే అంగికరించబడెను. అవిషయము నిచట పాంసింగికముగ చెప్పబడినది.

స్పూతమందలి ద్విర్ముత్తార్యాయ వరిసమా ప్రేస్థి సూచిందును. [33]

కృష్ణ యజార్వేడీయు లైత్త్రియ ప్రాతిశా**ఖ్యకు** టైళాష్య ర**కా**్ని నుసారము వేదులోవనామక నుబ్బహ్మణ్యముచే ట్రాయబడిన "మది[దభ" అను ఆంద్ర వివరణమున వదునాల్గవ అధ్యాయము సమా ప్రము. అనునాసికానుస్వార విధులు.

స్తాములు 🕒 🐧 🍇

సూ త్రము ి నకారస్య ేళోష్మయకార భావలు ప్రేచ మలోపాచ్చ పూర్వస్వరో ఒనునాస్కః॥

> ನ೯ರಸೃβ ဂီಘ್ಷൂ တၖ೯ರ¢ာဆာစ်၊ ဗာ\_್ತಿ] చ≀ ಮಲ್ಎಾಠ್၊ చ≀ ಘာరೃಸೃరଃ၊ ಅನುನಾಸಿಕଃπ

మండి పథ : — ఈ అధ్యాయమందు అనునానిక విధి, అనుస్వార విధులను వివరించుచున్నారు.

పదా నై నకారము కొన్ని స్థలములందు రేభగను (నూ 8-20) కొన్ని చోట్ల ఉంటే పర్ణముగను (నూ. 5-20) పేరొకటోట యుకారముగను (నూ. 6-14) మారును. మరియు పదా నై యకారము లోపించును. కనుక పదా నై నకారము ఈ విధమగు మార్పులను పొందునపుడు. ఆ నకారమునకు పూర్వ మందున్న స్వరమునకు (అద్భునకు) అనునాసిక్యము పద్భును. అనగ అ అచ్చును ముక్కుద్వార (సానునాసికముగ) పలుకపలెనని ఖాపము. అజ్లో కొన్ని స్థలములందు పదా నై మకారము కూడ లోపించును (నూ. 12-1). అట్లు లోపించగ పూర్వమందున్న న్వరమునకు సానునాసిక్యము పిద్ధించును. ఈ మార్పులకు నంబంధించిన నూక్సములు పూర్వాధ్యాయుములందు చెప్ప బడినవి.

అంజ్నిపుడు ఈదాపారణలు:- పదా\_న నకారము 1 రేళగ మారుట-- అగ్బీస్ అప్పషడు:--అగ్బీ రప్పషడు (5-3-2) శతూ<sup>9</sup>స్ అవవ.... శ<sub>్</sub>తూ ప్రనవవ్యరు\_ను: (4-6-8)

- 2 ఈష≀గమారుట— కర్హాన్ చ ఆకర్హాన్ చ—— కర్హా చాళ్ళకర్హా చేళ (1-8-8) శ్రీన్ ఋచాన్—— \_ శ్రీ ప్రస్తృచాన్.... (2-5-10).
- 3 యాంధాముగ మారుట] మహాన్ ఇం[డు:—— మహాయ్ ఇం[డు ఆయాంధారము లోపించుట] మహా రై ఇన్లి:.... (1-4-28)

నృమ్రాంగ్ ఓషకా ... నృమ్మకా ్రి ఓషరా (1-2-14)

4 వదా\_నౖమకారలోవము— [వతుృష్ట్ రథ్యా— [వతుృష్ట్రథ్య (1.1.2)

ఈ విధముగ వికారలోపము నొందిన వశార మకారములకంటె హార్జ మందున్న స్వరమునకు ఆను నానీక్యము పచ్చును. సూడ్రమున మలోప మనగ మకారము యొక్క లోపము అవి అర్థము.

సూత9ము 2 నైకేషామ్∎

త్రాష్య: – ఏకేపాం కుతే పూర్వనూ త్రేమ గానునానిక్యం భవతి! ఈ కాన్యేమోదాహందాని! ఇదమ్పోష్యం, నతు పూర్వమ్။

#### న। ఏకేషామ్ు

ముడి[వళ:- ఈ సూత్రమందు భార్వ సూ తమందు చెప్పిన విషయములు కెరన్క రెంపబడుచున్నవి. "పదా న నకారమునకు రేభోష్మ యకార ఖావ లోవములు, మకారలోపము పచ్చును. కానీ తత్పూర్వమిందున్న అచ్చునకు అనునానిక్యము మాత్రము రాదు".

ఇది కొంకమంది ఆచార్యం మకము. తైత్తిరీయ శాఖయును ఈ ఖావమునే అంగీకరించును. పూర్వనూ తమంగీకారము కాదు.

అయితే ఆనునాసికృష్ణునంగీకరించకపోయిపచో మరి ఆ పూర్వ స్వర మున కేమియుగును:— అను ప9ిశ్వకు సమాధానము ఈ కింద సూతమున చెప్పటున్నారు.

సూత9్ము 3 తత్త్వను స్వార:

[తిఖాడుని- తత ఇతి సర్వనామ్నా పరామృష్టాత్ ఛార్వ న్వరాత్ పరో∠ను స్వారాగమో భవతి⊪ యథా— న[తీ ్రిక్డశా ్రి అహ⊪ పరామృష్ట న్వరస్క ఆమనానిక గుణం కు..శబ్దో నివ\_ర్తయం కిః తస్మాదనునానిక ౖపతిషేధ ప్రవాయమనుస్వారాగమః స్యాత్ః

### తతః। తు। అనుస్వా**రః॥**

మదివ్రభ: - ఈ సూత్సమందు తైత్త్రిరీయశాఖ యంగీకరించిన సిద్ధాన్ మను చెప్పటన్నారు.

తశ-- దానికంజె కనగ పూర్వ నూత్రమందు చెప్పిన న్వరముకంటె, అమెన్వారు క్రమాన్నరమాగకుముగ పట్టమం. నూత్రమందలి "తు" శబ్దము న్వరమునకనునానికృమ మ నిషేధించును. కాగ పదా\_న్న నకారము మార్పు చెందగ, ఆ పదా\_న్న యూరారము. పదా\_న్నకుకారములు లోపించగ, తత్పూర్వ మందుండు న్వరముకంటె అనుస్వారమాగకుముగ పట్టును" — అని నూట్ కార్థము. ఈ ఆనుస్వారాగకుము, పూర్వ న్వరమునకు ఆనునానిక్యమును అంగికరించని ప్రముననె నిద్ధించును. కాగ ఆనునానిక్యామనానికి కారమందు నిద్ధించవు. ఇక ఉదాహరణలు పూర్వమందు చెప్పినవానికి గ్రహించవచ్చును.

పననృత్కరను (4\_?\_8); శర్హా కృష్ణా కృ **(2\_3\_1)** శ**శ శ**ర్హా కృ ప్రామా న్తి (1\_5\_7) నృబ్**రా ్ ఓషరా**శ్ (1\_2\_14) **[3**]

సూత9ము 4 సా9్దిమ జై⊤పద ఊచ్మవరః⊪

[త్రాష్య]:- ఆగమాన్పాడేశకు చేశారు: సాందిష్ట్రింపోడే ఆఖండవడి ఈష్ట్రిలోడిను స్వారాగమో భవతి: యుథా [శో ు సామోద ఇవ! సాదిష్ట్రి కింగా తాసాం త్రిణి చె! ఏకపవ ఇత్ కింగా తం మా నున్నజు. అఖండ విశేషణేన కింగా త్రిమాహ్ స్ట్రిస్ట్! ఈష్ట్రర ఇత్ కింగా మాయా మాయినామ్!!

# ြေကြာငါသုံး၊ ရ၊ သိန္ဘင်း၊ ဆေရွေးနှင့်။

ముడివ్)ళ: — ్సాదులనగ ్బ, శో, హా, ఫా, శ — అను ఈ ఐదు పర్ణ మూలు. సూర్తమందరి చశారము అనుస్వారమాగ**మమును అ**న్నాడిశము చేయువు. రాగ "ఏకవదమందు (అఖండ పదమందు) సా9ిమలకంటె ఊష<sub>ళ</sub> తై త్రిరియ పా**్రతిశాఖ**్య

వర్హము వరముగనున్నచో, అ<sub>ట</sub>సాది వర్హముక**ం**దె పరముగ అనుస్వారము ఆగమముగ వచ్చును — ఆగౌ నూ ౖకార్హము.

ఈ స్కారుల గురించి 18..వ ఆధ్యాయం మున కొన్ని విశేషములు చెక్క ఖడినవి. ఈ కృస్తుక మాత్సము గ్రామలకు సంబంధించిన**ంక పరకు** మామాన్య మా\_తనని ఖావించవచ్చును.

్సాడులు అదక్రములున్నను, ఊష్టలు నాల్లున్నను, ఉదాహారణ మాత్రము "శో"కు ఒక్కదానికి, అద్యును, నకారము పరమవేగ అనుస్వారా గమము చూషెను. ఉదా: శోవై సామోద ఇవ.... (3-1-11-5).

మాహిషేయం, వైదికాభరణ కర్తలు కూశ ఈ ఒక్క ఈవాహరణను మా<sub>.</sub>తమె చూపిరి.

"ఇక " సౌదులకు" అని ఎందుకు? ఈ ని మమము లేనిచ్ " తాసాం త్రింది" అనుచ్బ తాకంటె అనుస్వారము వచ్చును. అడ్డినానిని వారించుటకై సౌకిమలకని ని మమము నే సెకు. ఏకపదె అని ఎందుకు? ఈ అనుస్వారాగ మము సౌకింది, ఈష్మ వర్ణములు ఏకపదముందున్న ప్రేతే వచ్చును. ఈ నియు మము లేనిచ్ "కం మా నం ఎ. జి" అనుచ్బ "ఎఎ. కర్వాత అనుస్వారము రావలనియుండును. సం, సృజ ఇవి రెండు భిశ్మ పదములు. అఖండ పదము అను విశేషణము వలన వక్తియోజనమేమి: " తిమాహ్మన్ మై" అను స్థలమున అనుస్వారాగమము వారింపబడినది. ఈ స్మపరమని ఎందుకు? అట్టి నియుకుము లేనిచ్ "మాయా మాయికాల" అను స్థలములందు కాడ అను స్వారాగమము వచ్చును.

[అయితే ఈ వృశ్మ సమాధానములు సంతృ ప్రేకరముగ లేవు. ఆాసాం.... ఇది మాతృము యు క్రముగ నున్నది. మిగిలివవానిలో బ్రాదులు లేవు. మరి ఈ ప్రాకృతా నమాధాపములు ఎట్లు సరిపడునో ఋజువుగ బోధవడలేదు.]

సూత9ము ఏ నా\_నౖవిశారాతూృర్వ∺గ

్తిళాష్ఠ:- న ఖలు పదా నై వికారాతూ ఎర్వస్మ్న్న ను స్వారాగమో భవత్ యథా— బహి స్ట్ అస్తు హిషుజగ (16−18) శత్ పా ప్రిక ఆ స్తవిశారావితి కిం: మా హిం..... అన్నప్పకారు అన్వవిశారు. తస్మాద స్వవిశారాత్⊓

## ను అ\_నృవిశారాంత్। ఘార్వాంగు

మడిప్పళ: — మనము ప్రస్తుతము అనుస్వారాగమము గురించి పరిశీలిస్తు న్నాము. "పథాన్త పర్ణము ఏ కారణమ చేసైనను మార్పు చెందినంత మాత్రమున, ఆ వర్ణమునాధారము చేసికొని తత్పుర్వమండున్న న్యరము నేకు అనుస్వారమాగమముగరాడు" అని ఈ స్కాతము హెచ్చరించుచున్నది. ఉదా: బహిస్తే ఆస్తు ఇచట "బహిం తే" అని ఉండగ అంతృవర్ణమగు వినర్గ సకారముగ (సూ. ఏ-2) మారెను. కాగ "బహిస్ తే" అని యుండగ తర్వాత అధ్యాయమున చెప్పిన హిపుజగ.... (సూ. 16—18) స్కాతముచే సశారమునకు పూర్పమండు అనుస్వారాగమము రావలెను. కాని ఈ సకారము వికారము చెందిన అంతృవర్ణము కనుక, ఈ ప్రస్తుత స్కాతముచే ఆ అను స్వారము వారింపబడెను.

"అ గృవిశారన్య" అని చెప్పటచే మాహ్ ి సీడ్వి పాదం ఆను నృంధములో హీ తర్వాతనున్న సకారమునకు పూర్వమందు అనుస్వార వచ్చినది. ఇచట సకారము విశారము చెందిన అంత్యరూపము కాదు. [5]

က်ားမျွန်သေသ ၆ ఆప9గ9హింగి నమానాక్షరాధ్యనునాసికాన్యే క్షేమ్ ు

్త్రాష్ట్ర: - యాన్ నమానాక్షరాణి అవ్దరహ నంజ్ఞాన్ తాన్ వీరేమాం మరే భవ న్యైను నానీకాన్! యుథా -- కుళాయిన్ వనుషత్ (4-3-4)! అడ్ గ్రహ ఇశ్ రీలు అమ్ ఇశ్! తనూ ఇశ్! నమానాక్షరాణిశ్ కిం! నో ఏ పై పై తన్మ! పైదమాత్ర శబ్మార్నియత లింగతయా పరస్పరాన్వయో ఘటంతే! వ వ9గ్రహింకి అప్పుగహిం!!

అ[ప[గహా⁵ః, సమానాక్షరాజి; ఈనునాసికాని≀ ఏకేషామ్⊯

మణిప9ళ:- ఈ స్పూతమందు మజాంతరముగ "ఆనునాసిక" గురించి చెప్పబడుచున్నది.

కొండరాచారు్యం మతముననుసరించి, మ్రామా కావటువంటి పడముల యొక్కు అంత్యములగు అఅఅ…ి, ఇఈ ఈ ని ఉండాని వర్ణములకు అనునాగికృము వచ్చును. ద9గ9హ సంజ్ఞ లేనివి ఆ పౖగహలు. గమా నాకరములనగ అ అ ఆ-3, ఇ ఈ ఈ-3, ఈ ఈ ఈ-3 (సూ. 1-2).

అట్రగ్రహలకన్ న్యమము చేయుటచే అమ్ ఇశ్, తనూ ఇశ్, అను స్థలములలోని ఈ, ఈ లకు అనునానీకృషు వారింపుడెను. "నమానాక రమలకే" అని న్యమము చేయుటచే "నో ఏవైపై తన్య" (?\_?\_9) అను స్థలములలో ఓకార జకారములకు అనునానీకృము వారింపబడెను. [8]

సూత9ము 7 .పదం చ స్థత<sub>ి. శా</sub>్ఞాయన రాష్ట్రమాయనయోంకు

్తిళాష్య : — యత్మత వచ్చదా, కచ్చపదకాలే శారశాయన, కాణ్ణమాయు నయోర్మతే అనునానీకం భవతి యధా — త్వ్వీ కత్యక్స్ఫీమ్ ఆస్తు హీ — పె ఇత్య టూజామ్! పదమితి కింగా నంపాతాయాం మాళూత్ చేశబ్దు పూర్వ స్టూత్ కైఫీధీయ సముచ్చమం కరోతి! ఆపరే తాంగ్రామం "ప్రత్తి కన్నరం పదమితి ఆన్యన్మాళూత్! న చిన త్వ్వీ ఇత్కి "న విచిత్యా-పే ఇత్కి నేదం సూ క్రిడ్నియమిష్టం!

ಪದಮ್ಕ್ ಪ್ರಶ್ನಮ್ಮ ಕಾಫ್ಘ್ರ್ಯನಕ್ಷಾಹ್ರ್ಯಾಯನಯಾಃ⊯

ముడిస్థ:- శారశాయున, కారడనూయను లెరుపుడు యుఈర్వేదమునకు చెందిన అమాంతర శాళా ప్రవ\_రేకులు. ఈ సూత9మున వీరి అంఖ్సాముము చెప్పబడినది.

సంహీతాపాఠముందు ప్లకాంతమగు పడమును, పద పాఠములో చెప్ప నిపుడు, అపడా న్లమందున్న ప్లకము అనుశానిక మును బొందును. ఉడా: త్వీ-శెశకృజ్మీస్ (2-4-12). ఇది సంహీతా పాఠముం పదపాఠ మున త్వ్రీ -31 ఇత్క అడ్డవ్స్ అని ఉండును. అట్లే అన్లు హీ-కె ఇతృ బూ?తామ్⊪అని సంహీతా పాఠముం. పద పాఠమున ప్లకా స్థమగు హీ-కె అనుపది హీర్ -3 అని ఉండునుం

ఈ నూత్సమందళ్లి చేకారము పూర్వ సూత్సమ నుండి ఆనునాసిక్యము ననువృత్తి చేయును. ఈ నూతమును వివరించటలో కొండరు పేరొక విధ ముగ చెప్పాడున్నారు. అది ఎట్లన, "సంహీతా పొఠమున వీరాద్యమగు స్థతాంత వడమునకు మాత్రమే వద పొళమున అనునాసిక్యము వచ్చును". ఈ అఖ్యిపాయుమునే పైన మాప్న ఉదాహరణలు (ధువవరచుచున్నవి. అడ్డి ఈ వివరణమును అంగీకరించినచో "న భివ త్రీ-వేశాతి" (1-7-2) అనుదానిని పదపాఠములో చెప్పనపుడు భిశ్యీ చేతోని తీ-వేకంటె అనునాసిక్యము రాదు.

అయితే ఈ నూ తము, వివరణము కూడ తైత్తి రీయుమండ్ర, వేద నం హిశలకనుగుణముగ లేనందున ఆమోదయోగ్యములు కావు. [7]

ကော**ုန**ဿ 8 မခႏိုင်ညွှေ အဲ႕ **ဘီးစားတာသာသီ**း။

్తిళావు. - సాన్మి ధ్యాదనునానిక స్లుతా గృహ్యంతే! ఈ కబ్బు ౖపాకృతా చారువుఈ నివ\_రకు! అత ఏవ నంహితాయా మనంహితాయాంచ అందు వధా ను: స్లుతోఒన నానికో భవత్! యుదృవ్యశార ఇత్తి సామాన్యేనో కౖుం, ఈథాప్ "ఆన్యాదేశోఒ నృన్య" (1-58 నూ.) ఇత్ వచనా దవి శబ్దోఒనునానిక ధర్మ ఈమా నిమి తైనం పదా నమేన ఆశార మన్యాదిశత్∦ యుథా— నుక్లో..... ఉమ... ! యకో .. ! యుద్హా9....! ఇత్యనృశ్యం శాశాయామ్! అవి శబ్దం కీమ రీకి! సత్య .. ! అాన్మా \_ 3 ...! విచి ..! శాఖశాయన శాబ్దమాయువయాం! ఆ నుం విధికి అకాల ప్రత్యేకుకుకి

ಅತರಃ! ಹು! ಸರ ಸ್ಥಾಯಾಮ್! ಅಫಿ:!

మణివ్రభ :- సూత్రమందల్ ఈ శబ్దము వరమేతమును నివ్రైంచును. సాన్మిధ్య జలముచే అనునాసిక, ప్లతములు ఈ స్కాతములోనికి ఆమేష్మ కై వచ్చును. అప్ శబ్దము సముచ్చము వాచకము. కాగ, ఈ ఘాత్రము తైత్రిదీయ శాఖీయు.ఆకు నమ్మతమని తెలియును.

"పద్రాథమందు ప్లకమగు వద్దా అశారము నంహి కాహీర్మునిండు కూడ అనునానిక ధర్మమును కలిగి యుండును"— అని నూడ్ కావము. అప్ శబ్ద సామర్థ్యముచే పదరాశమందునుం, నంహి కాపొఠమందును (ఉళ యుత్ర) ప్లకమగు వద్దా వ్రకారము అనునానిక ధర్మమును కలిగియుండు 66

నన్ గ్రహించవలెను. ఈ సిబ్ధాంతము కాంఖాయన కాండమాయనాది యుతరముతములవారికి కూడ అంగికారమె.

ఉదా: సుక్లోకా 3 సుమంగలా 3 (1-8-16) ఇది నంహింది. సు - క్లోకా చై - 31 సు - మంగలా - 3 ఇది వడపాఠము. ఇట్లే ఉపహారా కా చై - 3 (2-6-7); యకో మహా చై - 3... (7-4-20); యహ్మా చై - 3 ఈ ఉదాహరణ అన్యశాఖనుండి (గోహించబడినడి.

విడ్ని పండితుడు సహకటించిన గ9ంథములో రుయ్హా9 ి - కి ఆనున**ది** లేదు. దినికి బదులుగ<sub>్</sub> హాఖి - వి ఆని చూపబడెను.

సూ శ్రమందల్ అప్ శబ్దమొందుకు: అప్ శబ్దము వదా స్త్రేమను తెలియుచేయును. అట్లుకానిచో వదా స్త్రమిందు అకారములేని "నత్యరాజా ఎస్, అగ్నా చెళక్యాహ" మొదలగు పదములందు కూడ ఉభయుత్త అనువాసి కము పచ్చును. కనుక దానిని వారించుటకై అప్ శబ్దము వాడబడెను.

అశారము అని ఎందుకు: ఈ నూశ్రము పదా\_న ఆశారమునేకి గాని ఇశార ఉశారములకు ప\_రైంచడు — ఆను సృష్ట్పతిప్తి కొరకు ఆశారము చెప్పుండినది.

సూడ్రము శ్రేమికయమం పూర్వేషాం సర్వమికయమం పూర్వేషామ్

(తిఖాష్య్ : - సర్వం వర్ధజాతమేకయమం ఏక్పట్టితి హార్వేషామ్మతమ్ యమా నామ స్వర్ణ ఉదా తై ఇత్యర్థణ హార్వేనామయాజ్ఞికాణ తేషాం యజ్ఞ కర్మడి సర్వమేక (తతి భవతి: అన్యే మన్మోనే, హార్వే నామకేచిచ్చాఖిను, తేషాం సర్వమేక (తతీతి: అధావరే కథము బ్రైనర్వమేక స్వరమనునాసికం భవతీతి, సమానాక్షర మా తాపేజామధిశ్లే స్త్రమ్మ్. నేదం సూ తమిష్టమ్మ్

సర్వమ్, ఏకయమమ్, పూర్వేషామ్॥

మండ్రిఖ :- ఈ సూడ్మును భిన్న ప్రాంతములవారు భిన్న రీతులలో

వివరించిరనుకొందును. కనుకనె నోమయార్యులు మూడుధకముల వివరణను చేసిరి. నూ కమందరి "పూర్వేషాం" అను పదమునకు నృష్ణమగు ఆర్థమును నిశ్భయముగ చెప్పలేకపోయిరి.

సూడ్రమండు 'సర్వం' = అన్ని స్వరములు (అచ్చులు), అనగ కేవ లము సమానాక్షరములే కాక అచ్చులన్ని యును, ఏకయమమ్ = ఒకే స్వరము, అనగ ఉదా క్ర స్వరముతోనే చెప్పబడువని యాజ్ఞికుల యొక్క మతముం అనగ యజ్ఞయాగాది క్రియలండు స్వరభేదము, వై విధ్యము లేకుండ, అన్ని జిని ఏక్కతతి యండే (ఉదా క్రముగనె) చెప్పవలెనని యాజ్ఞికుల అభి పాయము.

అయితే కొందరీ "పూర్వేషాం" అను వదమునకు భివ్మ శాఖీయులని వివరణమిచ్చిరి. మరికొందరు సంహేకా పదపొఠముల రెండింటియందును, స్వరములనన్నిటిని ఏక్కుతలో సానునాసికముగ పలుకవలెనని ఖావించిరి. ఈ విధముగ ఈ స్కూతమును పలువిధముల వ్యాఖ్యానించి, చివరకు ఈ స్కూతము తైత్రిరీమశాఖ అంగీకరించదని [తిఖాష్యరశ్మకారులు చెప్పిరి.

ఇతను "పూర్వేషాం" అను వదమును యాజ్ఞికులని వివరించుటలో, తక్పూర్వమందుండెడి మూడు ఖాష్యములువట్లే వివరించెనేమో తెళియుడు కాని, అందులో ఒకటియగు మాహిష్యఖాష్యమిట్లున్నది.... "కానః యజ్ఞ కర్మడి బ్రిహ్మేశాన ప్రభృత్వం పర్వమేకయమం భవతి। తస్మాడిక మ్రత్త్యేవ యజ్ఞకర్మను మన్నా అఖిధియ నేజి"

ఇక వైదికాభరణ క\_ర్తయగు గార్గ్యగోపాలయుజ్వ "పూర్వేషామ్" అను పదమును పేరొక విథముగ వివరించెను. అతని మతము ననునరించి "పూర్వేషాం" = వైయాకరణుల యొక్క అని అర్థము చెప్పెను. అతని వ్యాఖ్యాగమిట్లున్నది — "పూర్వే వైయాకరణాం! ఏతల్పాడ్తున్న మూల భూతం వ్యాకరణం కృతమన్తో హీ తే! అథ పూర్వే విద్వాంన ఇతి విద్వదపేడ్లం పాథమ్యం తేషామ్! ప్రథమే హీ వైయాకరణా! ఇతి ప్రసిడ్డే!! తేహి పేదా ధ్యయపే ఏకశ్రిత్యం వికాల్పయ స్ట్రి: "విళాషా ఛన్డస్" (పా 1\_2\_35) ఇత్సి న కు పూర్వశబ్దేవ యాజ్ఞికా ఉచ్ఛ స్ట్రేక

ఈ యా జ్ఞీకులకు "పూర్వే యా జ్ఞీకాం" అను మైనస్థ్ లేదు గద. అంతే కాక యుజ్ఞమాగాది కర్మలండు ఉదాత్తానుదాతాైది స్వరములన్ని గాము విన్పించుచున్నవి కడు. కేపలమొక్క ఉదా తైమె చెప్పబడుట లేదు. ఈ విధముంగ గోపాలడుజ్వ పూర్వ ఖాష్యకారుల మతమును ట్రోసీపుచెప్పను.

ఇక నూ**క**్రమ**ందరి** "నర్వమేకయామం భూర్వేషాం" "నర్వమేకయామం భూర్పేషాం" అను ద్విర్మక్తి ఈ ఆధ్యాయ సమాప్తిని నూచించుడు. [8]

> కృష్ణ యజార్వేడీయు కైత్త్రీర్య ్పాత్శాళ్యకు ్త్రాష్య రక్షా నునారము పేడుతోవనామక నుబ్బహ్మడ్యముచే జ్రాయుబడిన "మడిబ్రభ" అను ఆండ్ర వివరణమున వడునైదవ అధ్యాయము నమా క్షము.

> > -- 0 ---

అనుస్వార విధి.

స్తాములు**\_3**0.

పూర్పాధ్యాయుమందు వదాదివర్డములకంటె అనుస్వారాగమముగూర్ని కొంచెము చెప్పబడినది. ఇషడీ⇔ ధ్యాయుమందు పదమధ్యమందుండు ఉప్ప వర్ణమునకు పూర్వమందు అనుస్వారాగమ విధులను గూర్ని పూ\_ర్తిగ వివ రింవబడును.

လော⊛9ုသသော l မာတ လေးဇာပည**ား**⊯

తిళాష్య :— అథ ఇశ్ధికారః! ఇ**త ఉ\_త్**రే **గ్రహణవిశేషా: నకారపరా:** ఇత్యేత డధికృత౦ వే≆తవృమ్. నకార: పరో యేథ్యం తే నకారపరా:∎

ဗာတ∣ လဴಕాပံႀတား⊯

ముడివ9భ: - 'అభ' అనునది అధికార వాచకము. ఈ ఆధ్యాయ మున చెవృ బోపు అనుస్వారము సకారమును వరమందు కల్లిన వర్ణముకంటె (తర్వాత) వచ్చును —అను భావము ఈ చెప్పబోపు నూ తములలో నికి అన్వాదిశమగును. ఇది అధికార వద సార్థకృత. సకాథపరాః = సకారమును వరమందు గల్గిన వర్ణములు.

సూత9ము 2 స9్థ్హపాశ్వదాదయుస్స్వరపరేఖ

కెంట్ కార్క్ కేస్కాల్ కేస్కి కా. పా. శ — ఇత్యేతే ్గహంజనీశ్షా: పదాదయం! సాకుపరాక, తన్నిన్నకాకే స్థిరపరే సత్యనున్నారాగమం ఉజ్యే! యాథా— వి స్థి...! కో ...! దిన్నో కిర్యా ఆశా....! హ్యాన....! హేస్ట్రీన్ కిర్యా జీహా....! హోమం....! మాదయు ఇత్తికింకా అహా....! మాదయు ఇత్తికింకా అహా....! మాదయు ఇత్తికింకా అహా....! మాదయు ఇత్తికింకా అహ్మి....! మాదయు ఇత్తికింకా తన్నా....! హ్యూ....! కా. ..! కేబీదక్కి నూడ్ హీ గహణ మంగికుర్వతే! తద నువవన్నమ్! పదాదమ ఇత్తికిందిన మమాత్. "అహ్మీ సాయై" ఇత్యక్ అనుస్వారాఖావ పక్రసం గాత్ నను "హీ స్థిస్ పరమ్" ఇత్యక్ ద్యోదాహరణ మంతీచేత్ మైవమ్! హీ సమీదా.... (నూ 16—13) ఇత్యక్ నియమా ఖావాత్! పదాదావవదాదాచ హీ గహణన్య కార్మనీడ్కి పునర్తత్నగహణం వ్యర్థమ్! స్వర్ణ పరణ యస్మా తనా న్వరవరణ తన్మన్కి

### ్సశోహంపాశవదాదయుః, స్వరవరే⊪

మడిమైళ: – పదాదియుందున్న ౖస, శో, హ, పా, శ — అను పర్ణములలో దేబికంటెనైనను అచ్చుతో కూడిన పఠారము పరముగనున్న చే ఆ స్కాది పర్ణముకంటె ఆనుస్వారము అగమముగ వచ్చును — ఆబీ సూ[తార్థము.

్ సళోహాపాశ — ఈ ఐపు అక్షరములకు ్నాడులు (స్క అడిముందుగల నముదాయుము) అని పేరు. దీనిలో ఏ ఒక్కటియైనను వదాదియందుండ వలెను. అట్టి ్సాది అక్షరముకంటె సకారము అచ్చుతో కూడి యుండవలెను. అపుడు ఈ స్కాది వర్దముకంటె అనుస్వారము ఆగమముగ వచ్చును — అని శావము. ఉదాహారణలు : \_

∟్స: విస్కృ సయో దమింహిం నాధ్వరు≲ిం... (6-2-8) (స9 ు వ)

శో ! శోఫసా మొద ఇవ (3-2-8) (శోఫసా)

హా : హా ; నుంటృచిషద్... (1-8-15) (మా ; నః)

పా : పా ు నుర ఖరావత్.... (1-2-13) (పా ు నుర)

శ : యుదానీ నశ్వ సతి... (7\_4-18) (శ ్షత్)

ఇక**నిపుడు కొన్ని సందేహములు—సమాధా**నములు.

#### 1 'శో' అని ఓకారమొందుకు: శకారమనిన చాలదా:

వడాధియుందు శో ఆన్యె యుండవరెళు. లేనిచో "ఆశాసాన" (అ శాసాన) ఆనుభోట కూడ "శా" తర్వాత ఆనుస్వారము వచ్చును. అడ్డివాన్ని వారించుటకై నూ తమందు నృష్ణముగ "శో" అని చెప్పిరి.

# 2 'ఈ' అమ్ బ్రాస్వ న్రోశమొందుకు: హద్రమనీన చాలదా:

వదాదిముందున్న డీర్ఘహకారము కంటె స్పరవర సకారము పరముగ నున్నను అనుస్వారాము రారాదు. ఉదా∶ హిస్జ్ (ఫ్-ర్-ర్) ఆను స్థలమున హా తర్వాత ఆనుస్వారము పారించబడినది. అందు ై్ౖరహస్వము విధింప బడినది.

## శి 'పాం' అని డీర్ట్ మొందుకుం ౖహాస్పమున్ననేమిం

్రాంగ్ృవరారముకంటే ఆనుస్వారమును వారించుట≧ై డిర్హము విధించ ఇండినది. కనుకనె ఆహతం గమ్మే ను∎ (7-4-18) అను నథామున 'మ' తర్వాత ఆనుస్వారము వారించబడికడి. 4 సూడమున "పదాదయం" అన్ సాడులకు విశేషణమొందులకు:

పదమధ్యమందుండు (సాదులకంటె న్వరవరనకారము పరముగనున్న ను అనుస్వారమును చారించుటపై ఆ నిరుమము చెప్పబడినది. కమకనె ఆగ్ని... వాహసా (1-5.11); సోమం పిపాసీత్ (?-1-18) డవాశను (?-?-14) అను స్థలములలో వరమధ్యమందుక్న సా)మలకంటె అనుస్వారాగమము చారింపబడింది.

"హ్వరవరే" అని ఎందుకు: అవగ "హ్వరమును వరచుందు గలిగిన" అను విశేషణము నశారమునకొండుకని భావము. అట్టి నియుమము లేనిచో….. విస్త్రిస్మక (8-2-8); హ్వ్రామా: (4-1-5); కవి శస్తా: (2-6-2) అను స్థలములలో కూడ బ్రామం కంటే అనున్వారము బ్రాప్తించును. కనుక అట్టి వానిని బ్రామంకు నంబంధించినంతవరకు వారించుటకై "హ్వరచరే" అని నియువుము చేయబడైను.

ఇకగిపుడు ఒక వ్యర్థ వండిహమును ప్రదర్భించి ఖండించుచున్నారు త్రిశాష్ఠ్రకారులు. సూత్రమందు "హాక్ పాటు "హీ" నీ కూడ అంగికరించ జలెంగ్ కొందరు ఖావించవచ్చు. అట్లు అంగికరించినచో అహ్మి సాయ్లు (ఫ్-2-8); హీఎసీ పరమే (4-2-10); ఇత్యాది స్థలములలో అనుస్వారము నకు సాధుక్వము సిద్ధించును.... అని వారి ఖావము. కానీ ఇది ఆనంగతముం హీఎసీం.... అనుచోట హీపుజిగా.... (సూ 16-13) అను స్కూతముచే అను స్వారము సిద్ధించును. మరియు అహింసాయై అను స్థలమున కూడ అన్నాత్ ముచేతనే కార్యము సిద్ధించుచుండగ, మరల "హీ" అని స్వాదులలో బ్రేజ్యే కముగ గ్రహించుట వ్యర్థనుు. అవ్యకారాది (1-52) అను సూత్రముచేగూడ అగును. కాని హీపుజా... స్కూతము వడాది పదపుధ్యములయుందుండు హీం ఫై... మొదలగువానికి వ్రించును. కనుక ఇట్టి సందేహమున కవలు స్థానమే లేదు.

సూత9్ము 3 వికృతేఒపి#

్తిళాడ్య:- ఆపిశబ్ది స్వరాన్వాడేశకు! నకారాత్పరే తన్మిన్ స్వరే వికృత మావన్ని ఒపే వృంజంతాముకగతేఒపి స్వాదనుస్వార విధిం! యధా.... అవ హ ్ర సృగ్నే ి

# ညិ>្ខាទី៖ មៈសិ៕

ముడ్డివళ:— సూ తమందల్ అప్ శబ్దము పూర్వ సూ తమునుండి స్వరవరే అను దానిని అన్నా దేశము చే మును. స్పరము వికారము చెందినను అను స్వారము వచ్చును. అక్ర పూర్వ సూ తమందు స్వరపరుంగు నకారము చెప్పబడినది కథ. అయితే ఇపుడు ఆ సకారముకంజె పరము గనుండు స్వర్ము సంధివశమున నేరగు హాల్వర్జముగ మారి, తర్వాత అచ్చు మున్న ను పూర్వ సూ తమందల్ కార్యము సిద్ధించును.... అని సూ తళావము.

ఉందా: ఆంఎహా: న్యైగ్ని (4-7-13)కి అందు హా: సీక్ అన్నికి అయితే దర హీశా మొక్తమునందు ఈ మొక్య స్థామ్ ఈ మాత్రమునకు లక్ష్ణుగు చున్నద**ు** "విట్ని" వరడికుడు చెప్పెను.

ఇచట మాహ్ష్య ౡృఖ్య: వికారమా ని ౖౖౖౖబ్ స్టరో ఈనుస్వారా గమా భవఊం - యథా — రజౌ ౖ స్టవ హర్ స్ట్గే ౖ

పైటెకాభరం వాం,ఖు: నీపు త్రహదాంత్ చరే నృదే. నాహింతామశాన్న **కృవే**ఒప్ సాగ్య్ లభవక<sub>్తి</sub> మను ఏ నా హాగనుంది. అకడం 3 నృద్భి 8

దినిని ఇట్టి ఆలోబించగ ఈ సూక9ము సా}మలలోని "హా"కు మా<sub>క్</sub>తమే ప**్రించుననిపిం**చినది. [3]

మాత9ము 4 రాఘార్వశృ⊪

ైత్రాష్క్⊶ చే శబ్ది ైనాదీమ శకారమన్నాటికత్కి ఏకటర్థమ్వే నృక్షక్ యోఒప్ శకారగ9హింజం శకా9ై ైే నృక్ష్క్ రాఖత్యేవం పూర్వ: శకారిక నంశర పరోఒనున్నారాగమం ఖశత్కి మహా — నారాశవై న్శృకు అంపబాచృధ్హిం యమారంభకు

### రాఘార్ఘ‱≀ చ⊪

మణిప్రభ: — ఈ సూ తము ౖసాదులలో చివరదియగు "శ" – ఈ సూ తము ప\_రైంచును. సూత్రమందరి చకారను. "శ"ను మాౖతమ్ ఈ సూౖతము లోనికి అనువృౖత్తి చేయును. మరియు రెండవ సూ తము. (16-2) వదాది యుందు ౖసాదులునృైనే వ\_రైంచును. కానీ ఈ సూౖతము "శ" ఈ సంబం ధించి వదాది నియమమునకు ఆవకాదము. కాగ— సా9్డులలో నాకటియగు "శ" పదమధృమందున్నను, దాగ్రీ పూర్వ మందు "రా" యు౦డి, పరమ౦డు స్వరపరమగు నశారచున్నచో, ఆ "శ" క౦జె ఆనుస్వారము ఆగమముగ వచ్చును—— అని నూ తార్థము.

⇔దా: నారాశ∶నీళ£ః (7-5\_ll). నారాశ∶నః (5\_7\_2).

"రా" పూర్పమందుండవల్నని నిర్ధోశము చేయుటచే, విశన్వ (5-7-2) అను న్థలమువ "శ"-కు అనుస్వారము వారింవబడెను.  $\begin{bmatrix} 4 \end{bmatrix}$ 

· • 💣

సూత్రము 5 శంద్రానస్తోదాత్రి

్తిళాష్ట్ర క. స్ప్ ఇత్యే తస్మిస్ గ్రామాజే అనన్న్ దా త్రే సకారవరే భవ త్యను స్వారాగములు ఈత క. స్పా నువ్వవుల అనన్న్ దా తై ఇత్రిం: "అక్వస్యా విశస్తా" స్పోకా.... (16-2) ఇత్మిపా ప్రే సత్యాం సకారవు న్వర వరత్వాడి ఖావేడప్ నాయం విధింగి నిషధ్యశామితి గ్రామంట్లు అనే ఉదాత్తియ సృతత్ అన్ని దా తమ్క న అన్న్ దా తం అనన్న్ దా తం, తస్మిస్ట

## శకస్తా! అననోదా తే॥

మడివళ:- ఈ శ శ ్ స్తా సువిక్సికి (4-8-8) అను ఈ ఒకే యొక స్థల మందు శ కంటె పరముగ పచ్చిప అనుస్వారమునకు సౌధుత్వము చెప్పటకై ఈ నూత్రము చెప్పబడినది. ఇదట శ ఆద్యుడాత్రము. కనుకనే "అంతో డాత్రము కానటుపంటి శ ్ర స్టాలోని శ కంటె పరముగ అనుస్వారము. ఆగమ మంగ పద్భునని-నూత్రకాపము. ఇదట నకారము పరముగనున్న బాలును. న్వరపరమగు నకారమక్కరలేదు. హినీ వికృతేఒపి (16-3) అను నూత్రము నమనరించి న్వరము మాడ్పు చెందెననుకొనుటకు అవకాశము లేదు. మరియు అన్నాడాత్రము కానటుపంటి అని చెప్పటచే అశ్వన్య విశస్తా (4-6-8) అను స్థలమున "విశస్తా"- లోని శ కంటె అనుస్వారాగమము వారింవబడినది. ఇదట "విశస్తా" అంతోందా త్రము.

సూత9ము 6 అశ∶ సన్⊪

త్ళాష్య్:— "అక ్రాస్స్" ఇత్యస్మ్మ్స్ (గహాణే స్వాదిను స్వారాగముంగ యథా — అభివృశ ్రస్! అవదాదృధ్యమారంథం!!

#### అశ ి సౌన్మ

ముడిప్రభ:— ఈ సూ క్రము కూడ "అశి స్థన్" ఆను ఒక్క పెదమునకె పెర్తియము. అశి స్థన్ అను పెదములోని శకరచ్ పెరముగ "స" యు నెట్టి కనుక శ—తర్వాక అనుస్వారాగమము పెచ్చును. శి స్థించగ, అవ్యకారాది అనుస్వారాగమము [సశోవా... (16-2) నూ కముచే సిద్ధించగ, అవ్యకారాది (1-52) నూ కముచే "ఆశి స్థన్" అను చోట కూడ అనుస్వారాగమము సిద్ధించుచుండగ, మరల ఈ నూ కముపడుకని సందేహము. నీజమే కానీ నూ కము 16-2 పాటాబియుందలి హ్యాదులకే పై కించును. అశి స్థన్ అను చోట శపదాదియుండిని లేదు. కనుక ఈ ప్రేక్ సూ తన్ము చేస్పోఓడెను. అశి స్థన్ (6-6-11)

సూ త్రము 7 గగననం విశసనేన#

్తిళాష్య్:- శశనం, విశసనేన ఇత్యేతయోర్లిహుజానూరనున్నారాగమో న భవతం శశనం వాజ్యర్వా! శునో విశసనేను ౖశనోమా (16−2 సూ.) శత టా మైంట

ముడివ9థ:— శశనమ్, విశననేన ఈను ఈ వదములలోని వదాదియుదరి శ\_క౦జెవరమ**ందు వ**ృరమునృదు, అనుస్వారాగమము రాదు— అని నూ \_క ఖావము. ఈ నూత9ము ఈ రె**ండు** పదములకొ ప\_రించును. [7]

సూౖతము 8 పూపదాదిరనుదా\_తౖঃ⊪

్తిళాష్ట్రం కిమా"— ఇత్యయం వర్ణ వదాదిరినుదా తైం సరాధవరోడను స్వారాగమం థజతేం అత నియమాళావాత్ నరారన్య వరత్వాడభాపేడపి నిమిత్తక్వం థవత్యేవం యథా— అహరాఖ్యా సేనం, మార్ధ్యచన్యాం! వదాదిరితికింగా సిలిక మధ్యమాహిం! అనుదా తైఖతీ కింగా మానం దీజైతం!

သာ၊ သတ္တာလီး၊ မာလတာ မွာ္း⊪

ಮಣಿವ $\beta$ ಥ:- ವಧಮಂದು ಅನುದ್ರಾಕ್ತಮಗು "ಮಾ" ಆಧಿಯಂದುಂಡಿ, ಕರ್ನ್ಪಾಕ

సకారమున్న బో, మా కంటె అనుస్వారాగమముగ వచ్చును— అని నూట్రార్థము. ఇచట సకారమ కంటె స్వరముండవలెనను నియమము లేదు.  $\Phi$  దా : అహరా $\chi$  సేన ( $\tilde{\nu}$ -7-2 $\tilde{\nu}$ ); మా  $\chi$  నృచన్యాక ( $4-\tilde{\nu}$ - $\tilde{\nu}$ ).

వదాది అని ఎందుకు: ఆమదా క్రమగు "మా" చదమధ్యమందు పశార మును పరమందు కల్లీయున్నను, అచట అనుస్వారాగమమును వారించుటకు "వదాదియుందుండెడి మా" అని నియమము చేయుబడెను. ఉదా: సిలిక మధ్యమాను: (4.6-7); అనుదా క్రమని ఎందుకు: ఉదా క్రమగు "మా" వదాదియండు, సకారమును పరముగ కల్లియుక్నను అనుస్వారమును వారించుటకు "కాక్షా క్రి" అని చెప్పబడినది. ఉదా: మానం దీడ్డకు: (4-6-7). పకారపరమని చెప్పబడిన షకారము పరముగ నున్న బో అను స్వారాగమము రాదు. ఉదా: శరది మాషశిలో (7-2-11) [8]

సూత్రము 9 పుమ్మాధ్వశ్చ నిత్యమ్11

[తిళాష్య: — వకట్టే మా ఇత్యాపతుత్తి పు. మీ ఇత్యేవం పూర్వే మా ఇత్యయం జర్హి నకారవరో నిత్యమను స్వారాగమం భజ**ర్/ ఉత్ప**మా ు ..... మీమా ు ..... అనుదా త్రత్య నిముమనివర్త నిత్యశజ్ఞి

ခော်သီး ဆောင်္ကေး၊ ဆ ဂါခံႏွည်း၊

మడి బ్రామండలి చక్కును పూర్వ నూ త్రము నుండి "మా" అనుదానిని అన్నా దీశము చేయును. "నిక్యం" అని చెప్పటచే "మా" కు ఉచాత్రాది స్వర నియమము లేదని తెలియును. కాగ "మా" అనుదానికి పూర్వమందు "పు" లేక "మీ" అనునది యుండి పరమందు సకారమున్న చో ఆ "మా" తర్వాత అనుస్వారము ఆగమముగ వచ్చునని సూ కాంగ్రిము.

ఉదా: ఉన్నమాత్నత్వార్సై... (6-5-10); పృమాత్నమ్ హాంధ్నై! మ్మాత్నే కారి.... (6-2-6).

"మా" — పదాదియుందుండవలెనను నియమము లేదు. [8]

సూ[తము 10 - నథాయపర∞ై∏

్జ్ఞాష్య'.— ద−శబ్దో మా'ఇత్జ్ఞావయత్≀ మా ఇక్కరుం వర్ణః సకాయు వరః అనుస్వారాగమం భజతీః రుథా — అమా రైనకారు స్వాహిం∗ః ఇత్ః

#### ಸಕ್ಯವರಃ ಮು

మండ్రి మండ్రి మండ్రి కింద్రి కింద్రి మండ్రి మండ్రి

⇔రా:- అమా చి నకాయ స్వాహ్... (7-5-1८).

అమ్మకారాదింకి (నూ. 1.72) అను నూ తముచే నిచేట సాధుత్వము రాదనియు, అందుకనే ఈ నూత9ము జప్పజడెకని ైనహి చేషలెను. [10]

సూడ్రము 11 నావగ9హాహార్వణ

[తిఖాష్య: — మావదాదిరనుదాత్రు (16\_9) ఇత్యస్యాయమవవాదు. ఆవ గ్రామా భూర్వ్ మా ఇత్యమం వర్డ్ నానుస్వారాగమం భజజే! యధా — పూర్ణమాస్ పై! ఆర్జమాస్ దేవాంటి అవ్యమం పూర్వ్ యస్మాదసౌ అవ్యహ పూర్వం:

మండ్రివళ: — ఈ నూ త్రము "మావదాది రనుదా కైం" (16 8) అనుదానికి అవవాదయగును. అవ్రహను పూర్వమందు కలిగిన పదాదియిందలి అను దా క్రమగు "మా" — కంజె అనుస్వారము రాడు — అని నూ కాళ్ళానము. అనగ నమానమందు రెండవ వదాదియందు ఈనుదా కైమగు "మం" అనునది ఆధి యందున్నను దానికి అనుస్వారము రాదని ఖావము.

ఉదా: - పూర్వమాసే.... (**ఓ**-5-5): ఆర్థమాసే దేవాం:... (ఓ-5-6); 
$$($$
పూర్వ — మాసే $)$   $($ ఆర్థ — మాసే $)$   $[11]$ 

సూత9ము 12 మానీ మాను మానో మాసామితి చ

్తిళాష్య: – చకారో నిషేధార్థకు: మాసి, మాసు, మాసాి, మాసామ్ —

ఇశ్యేతీమ గి)హదేషు న స్కావను స్వారాగముం! ఏమానుప్ "మాపదాచింబి... (నూ. 16—8) ఇశ్ ప్రాప్టిం! కేబిద[త "ప9థమే మానీ వృష్టాని" ఇత్యదా హర నై, తదసాధు! న వదే ద్విస్వరే నిత్యమ్ ... (నూ. 16—17) ఇత్యనేన ఏవ నిషిధ నిద్దిం! తళ్ళాడన్య శాఖాయాం బహున్వరముదావంరణ మవధార దియమ్! దశను మానూ త్రిష్టన్! షణ్మాన్లో దడ్డినైతి! మాసాం ప9త్షిత్యె!

మాసి, మాసు, మాస్ట్, మాసామ్, ఇత్కి చ∎

మణివ9భ: — స్వాతమందలి చకారము పూర్వ స్మాతము మండి నిషీథ వాచకమగు "న" — అను పదమును ఇచటకన్వాదిశము చేయువు. కాగ మానీ, మాను, మానో, మాసామ్—అను ఈ పదములకు మాకంజె సకారము వరముగనున్నను, పదాది.మందు అనుదా\_త్తము ఉన్నవృతికిని, అనుస్వారా గమము రాడు — అని స్వాకార్థము.

పై పదములన్ని యు "మా" –ను పదాదియందు గల్గిన ఆధ్యనుదా క్ర ములు. కనుక నూ. 16-8చే నిచట అనుస్వారాగమము ప్రాప్తించుచుండగ ఈ నూ క్రముచే నిషేధము చెప్పబడినది. ఉదాహరణములు:

మానీ డ్రమ్ మానీ వృష్టాని— (7-5-3). మాను దశను మానూ త్రిష్టన్— (7-5-2). మానో షణ్మానో దక్షిణేసై  $\theta$  — (6-5-3). మానామ్ మాసాం పరిష్టాత్య— (7-5-2).

పై ఉదావారణలలో, "వైథమ్ మానీ వృష్టాని" అనుదానిని ౖత్ళాష్య రత్మకారులంగికరించలేదు. ఇచట "న వడే ద్విన్వరే నీత్యమ్ (నూ. 16-17) అను నూ[తముచే అనుస్వారకు నిషేధము సిద్ధించును. తమక బహు న్వత మగు వదమును శాఖాంతరములందు అన్వేషించవలెనని చెప్పిరి.

గార్గ్య గోపాలయజ్వ మాత్రము తెళ్ళాడ్య **రత్నకారుల వాదనను** అంగీకరించలేదు. [12]

వస్తుమ్మా

လေးခရှိသေး 18 ေသီး ဆံုး ဆံုး ဆီက ဆီဆံုး မံုး လီးခ်ံခံ ့ လဲလာထားခွာ ့ လီးခန္နီလံတာ ဆားႏွတာေႏြးထြားေတြးတာ ငြံဆိုတာ နံုးရွိတာေနာ္တေလာ္ေႏြးမွာ သည္။ တြက္သည့္ လီး ဆန္လီသာ ဆီသည္သာ ဆီဂါသာ ဆီဂါသာ ခ်ဴလွီသာ ထာခွာ္မွာ ထီးထဲသာ သီသီသာ သီသီသာ သီထာ္ရ သီသီခံသာ ဆံုးဆံဆာ လဲလွဲသား၏

త్రాష్ట్రం జి. పు. జిగా.... పన్ఫవా ఇశ్వేవం పూర్వం నకారవరో ఒను స్వారాగమో భవీశి! యథా — హి ్ ....! చిను....! తేన ....! పు ్ నుం....! లోక....! త్విష్టా...! ట్రాహ్మ....! నే ఇత్ కింగ్ వయు....! గమే....! యదీతి కింగ్ ఆశ....! కనీ....! జ్యాయా....! దూమీ....! ఆశ్....! వశ్మ....! మన్నీడి కింగ్ అన్నా....! మాచం....! మీగి....! ఇత్ శాఖా న్రోడి కింగ్ అన్నా....! జిష్ట్రి...! ఖాచం....! జీగి....! ఇత్ శాఖా న్రోడి ద్యామాన్ని...! దాశాన్ని...! మచ్చు! వీని....! పీపి....! ఏద్యాని....! అవి...! మీని....! పీపి....! మీద్వని....! మాచం....!

బాళ్ళా వివేశేహా తుక్కపేశ్యత "స్కాదీషు పైకపడి" (15-4) ఇత్ ప్రామ్య శశారవరోడనుస్వారాగమః కిం స స్యాత్: ఆథ "మారో పరా!" (18-1) ఇత్యూష్మ విశేషన్య సకారస్యానుప్ప తేరిత మదామః! తర్హి హాస్ యా, వసీయా, తస్థివా నన్నవా. ఇత్యుత సకారపర ఏవాగమః కిం న స్యాత్: ఉద్భారం సామర్థ్యాదీప ఇత్ ప్రతమః పరిహారీః! అథనా అశా ్రాసీత్. కనీ యా ్ర సమిత్యాదిమ అర్వుతోదీవ్యన స్వరమేవానుస్వార స్థానమితి తత్సాహ చర్యాడ్ తాఓపి న స్యాదమస్యారవ్య హ్యాస్విన స్వరం స్థాన మిత్యవరః పరి హారంకి

ဆီး၊ ဆုံး၊ ဆီကာ၊ ဆီဆုံး၊ ရဲ ၁ လီလီ၊ မေခံ ၃ လိလာခ်၊ မေခာ ၃ လီခ်ေး၊ နေလိလာ၊ ဆာရွလား၊ ထာရှိသို့ လား၊ ဝီသို့လား၊ အီရှလား၊ အာရှိလိ လား၊ နေလိလား၊, ဆာလား ၁ လဲ၊၊ ဆန္တီဆာ၊ ဆီသို့သာ၊ ဆေးဂါဆာ၊ ဆီဂါဆာ၊ ခံလို့ဆား၊ ထာအာရွှဲ၊ ထီထိဆာ၊ သိဆာ၊ သိဆာ၊ သီထာရွှဲ၊ သီသီဆာ၊ ဆေးကြို့ဆော လ်လွှဲသား။

మడ్డేవథి:- పదమువంటే హీ, పు, జిగా... నన్నవా వీనిన పూర్వమందు గాల్గిన నకారమునకు పూర్వమందు అనుస్వారాగమముగ వచ్చును. కానీ ఛ, అండి, ఆజా, భూయా.... అను ఈ నాల్గిందికి క్రమముగ సినే, నయక్, పిత్<sub>రా</sub> ప: అనునవి పరముగమక్నపుడే<sub>ర్</sub> ఈ వీని వేశారమువకు పూర్వమ<mark>ందు అను</mark> స్వారాగమము వచ్చును.

ైఈ వాల్గించిని మివహింటుంబినటో, మిగిలినవి వదై కడేశవర్ణాను పూర్వియగును. ఇన వీని తర్వాతనులడు సహరమునకే పాధాన్యము. అంతే ఇవి వద స్వరావమునకు నియతి లేదు. ఇనీ ఈ, అత, అతా, భూ అను బానికి సంబంధించి వద న్వరావము గూడ నిశ్చయము చేయబడినది. ఇగ ఆ వదములందలి సహరమునకు మాత్రమే పూర్వమందనుస్వారము వచ్చును. అంతియె ఇని భూయాంసింసీ, భూయన: మొదలగు పదా\_న్మమందలి సహరము వకు అనుస్వారాగమము రాదని గ9హించవలెను.]

#### ⇔దావారణలు:

- 2 పు శీన పు ; వ్యక్తి.... (1-5-8); పు ; ను పూరా9న్..., (4-8-8)
- క్రిమిందిగా చేశ్యమంగా చేస్పు (ఫ్-ఫ్-ఫ్)
- 4 జిఘా త్వమ్హారమంజిఘా ; సన్..... (8\_5\_8)
- 5 చ౩నిని ∟బాహ≥ౖజాచృ ౖు నని....। (1−6−18)

పకారము త్వాక "శనే" అని ఎందుకు: "ప్రయుప్ఛస్కుఫో" అను స్థలములలో సకారమునకు పూర్వమందు అనుస్వారమును వారించుకుకు. 6 అక ్రముత్ గభ్ముష్ట్రిమత ్రస్తుత్.... (?-4-19)

"యత్" అని నే కర్వాక ఎందుకు: అక కర్వాక స ఉని యున్నను దానికి వరముగ ముత్ ఉన్నపైపుడె న\_కు ఆనుస్వారాగకుము. యత్ రేనిచో అనుస్వారము రాదని సృష్టవరచుటకై యత్ చేర్బబడినది.

**⇔రా: అక**నంనశుష్మమ్.... (1\_2\_14).

7 అంకార్థన్త్ అయోక్తార్ న్రీకృష్ణు... (4మ7413)

సకారము తర్వాతో ఈక్ అని ఎందుకు? సకారము తర్వాత "ఈత్" ఉన్న ని అనుస్వారము వచ్చును, లేవీచో రావు.

⇔దా**! అను హ**్రిశాస\_స్థవ.... (4-6-7).

-8 కన్యా - కన్యా∵్ నో దేహా: (5–3–11)

భూడా ; సుం ఆంగ్ విశర్గ ఎందుకు: న కంటె విశర్గ లేనిచో నకారము నకు భూర్పమందు అనుస్కారము రాదన్ (గహించవలెను.

```
నకు ఫూర్ఫమందు అనున్నారము రాదన్ (గహించవలెను.

ఉదా: అన్నాదో భూయానమ్.....)

16 జక్షివా జడ్జివా సం..... (1-4-44)

17 జఫ్స్నివా జఫ్స్నివా స్టాన్ (1-7-8)

18 జిగివా జిగివా స్టాన్స్నమ ఇత్ శాఖా నైరే (జూహ్మణం కి-8-6)

20 తస్థివా ద్యమాన్ని తస్థివా స్టేట్లు (1-2-4)

21 దాశాస్త్ర దాశామకు.... (1-4-16)

22 దీదివా శుచయా దీదివా స్టానం.... (2-512)

23 వసీవా పసీవా స్ట్రాన్స్లు... (1-4-44)

24 పీసీవా పీసీవా స్ట్రాన్స్లు... (1-4-15)

25 విడ్ని స్ట్రాన్స్లు... (2-5-11)

అవిద్యా స్ట్రాన్స్లు... (4-7-15)

26 వివిశివా ప్రవిమినవాస్లునుమహీ.... (4-7-15)

27 శంశువా శాచస్తన్నవా స్ట్రాన్స్లు... (2-5-8)

28 నన్నవా వాచస్తన్నవా స్ట్రాన్స్లు... (1-7-8)
```

ఈ విధముగ లక్ష్మ లక్ష్మణ నమన్నయమును చూపి. ౖత్రాష్మ్రత్మ కారులు, అనుచితములగు కరకలకు సమాధానములను కూడ చూపిరి. కానీ ఈ కరాం సమాధానములను పై దిశాభరణక రై అయు క్రములు, నీరవశాశము అని గర్హించెను. ఈకని వాదన సమంజనముగనే యున్మది.

పై దిశాథరణకారుల గర్హ ఇట్లున్నది... "ద్విత్తు [హనీయా, పనీయా

అక్కాదిమామ్మవర్సు గ్రహణేమ అవ్హర్స్ రైన ఊమ్మణః టైాగనుస్వారాగమః కస్మామ్మ భవతీ క్యాశంకాముద్భావ్య వరిహర్స్, ఉద్భారణ సామర్హ్యాడ్డీర్హ హర్వక సాహచర్యాడ్స్తా అనుస్వార్ న భవతీతిం సా ఖలు ఉచిత యోజనా న భవతిం నిరూశ్త్రే వా శంకాం అన్మదు\_క్రయోజనాయాం తదనుత్థానాక్ం తథోచ్చారణ సామర్థ్యాబిత్ పరిహార్ వ్యయు\_కేం! నహ్యస్మన్ శా స్ర్మీ నిపాత నాత్యార్యం సాధ్యత్తే, అప్రికు విధివైవం...... వ చ డీర్హ సాహచర్యాదితి యమ్మద్యం పరిహారశ్ఖ] ప్రానామవ్యస్మన్ నూడ్ కార్యవిధానాకం తస్మాద సబ్బోద్యం పరిహారశ్ఖ]

సూత9ము 14 ఆధారిశారోశారాస్ప్షిపరా: వద్ద్యాలు

[తిళాష్య: — సీ, ఓ పరాం ఆకారేశారో కారా స్థ్రాయాం సిమ్మిం పదా స్థ్రాయాం సీ రీసు స్వారాగమం భజ్నే అవా మాయా పదా పదాయాంతి కింగా తస్సా....! మసీ....! అకారేశారో కారా ఇత్తి దీర్ఘే ఇకింగా యథా — జ్యోతి....! అయుషీ....! ఫీషీ త్య్రితారేజు కింగా ప్రజా....! పిష్టి తమాషు....!

ಆಕ್ ರಕ್ ಕರ್, ಸಿಫಿಪರ್, ಪದ್ಗಾನಮ್:1

మండ్రి ప్రభామందర్ కోస్ లేక "ష్"లకు పూర్వమిందు అ/ఈ/ఈ కారములన్న చో, ప్రొకంజె పరముగ, (సి. షిలకు పూర్వమిందు) అనుస్వా రాగమము వచ్చును—అని సూడా)ర్థము.

ఈ స్కూతము పదా గ్రామందు సింగాని, పింగాని యున్ననే, వానికి పూర్వమందు అకారముగాని, ఈకారముగాని, ఈకారముగాని యున్ననే స్థప ర్తించును. ఉదాహరణములు:-

- 1 వయా న సి వక్సగస్థోవ....: (5\_7.23)
- ర్ తమా 3 నీ గూపాంతామ్....: (1-8-22)
- రి దశవంప్ పి....: (7−5−14)
- 4 జోకృత్వి కుడుతో....: (5-4-1)
- 5 ఆగ్న ఆయూ : a....: (1-3-14)
- ర్ ఆవధృశ్యజా నైష్..... (6\_6\_3)

"వడా\_న్నమందున్న" (సీ, షీలస్) ఆస్ ఎందుకు: పదమధ్యయం దుండు సీ, షీలకు పూర్వమందు ఆ ఈ ఈ కారమున్నను అనుస్వారాగమము రాదు. ఉదా: శేహృధ్వాస్మా (3-5-2); మనీషణ్ మనసా (4-8-2).

ఆ ఈ ఈ అని దీర్హా నములెందుకు: వదా న్రమందల్ సి. షీ లకు పూర్వ మందు మాస్వములు (ఆ. ఇ. ఈ) ఉన్నను ఆమస్వారము రాదు.

ఇద్దములగు సి, షీ అని చెప్పూటెందులకు: ఇద్దములగు నకార, షకారములకు మా తమోకం సూ తము వ రైంచుడు. అకార, ఉకారా న్రము లగు సకార, షకారములకి సూ తము పర్వించడు.

సూత9్ము 15 వికృతేఽపి∎

్తిళాష్య:- అప్ శబ్దాన్పాటెఫ్ట్ స్ట్యోరి కారే విశృశే∠ప్, యుకారమావన్నే ఒప్ భవతృను స్వారాగమ∗⊪ యథా.... ఛందా .... హమీ....! తహా....⊪

# ညီဧွန်၊ ಅသိ။

మండి పథ : - అప్ శబ్దము పూర్వనూ క్రమునుండి సి,షీలలోని ఇదారమును అన్వా దేశము చేయును. కాగ "పూర్వనూ క్రమందు చెప్పిన సి,షీలలోని ఇదారము విదారము చెందినను, అనగ యకారముగ మారినను, పూర్వ నూత్సము ప్రవ\_రించును -- అని నూ క్ర ఖావము. అనగ అనుస్వారాగ మము సిద్ధించును. ఉదా:

1 ఛందా ు నుృక్కడాతీ.... (ఫ్-మీ శీ); [ఛందా ు నీ ఈవదధాశ్]

2 మాఫ్స్ ష్యాసాదయోక్.... (1—6—16); [మాఫ్స్ షీ ఆసాదయోత్]

కి శహాధవృద్ధి జహా≲్.... (1-2-14); [శహాధమీ ఆంగ్ఫీ....] [1]]

నూత9ము 16 అనాకారో హా9్న్ల సాంకృత్యస్ఖ∎

్తిఖాష్య: — ఆకారాడన్య: ఆనాకారః ఈకార ఉకారశ్పేత్యర్థః। తయోందేవ [పకృతత్వాత్: సాంకృత్యన్య మతే ఈకార ఉకారశృ హ్రావ్వమావద్యతే။ హావ్కి షీ....! యజం కైషీ....⊧ ఆనారార ఇత్ కిందా చేయా కైసీ....⊭ నేద≎ నూ[ఈమిష్మ్⊪

မာကဗာဇာ၊ အား၅ကြွည်း၊ ဘဲဂေဇျွန်းငွေလွေးကျ

మడిడ్రు :- పూర్వ మాత్రములందు చెప్పిన సి. షీలకు పూర్వమందున్న ఈకార, ఈకారముల నుచ్చరించుటలో మత భేదమును చూపుచున్నారు.

అకారము కానీది అనేకారము. (న ఆకార్క=అనేకార్కి). అనిగ ప్రకర బానుసారము ఈకార, ఈకారములని ఖావము. పేసిని ప్రాన్వముగ వలుక వలెనని సాంకృశ్య మతము. అనగ లేఖనమున మావీ ్రేష్ అని దీర్హ ఈకార మున్నను, ఉచ్చారణమున మాత్రము హవీ ్రేష్ అని స్థాన్వ ఇకారమును వల్కవలెనని సాంకృశ్యాచార్యలభి పాయము. కానీ ఈ నూత్రము గ్రహించయోగ్యము కాడు.

సూత9ము 17 నపదేద్వన్నరేనిత్యమ్⊪

్తిళాష్ఠ్ర: ద్విస్పరే వదే వర్రమానా: ఆశారేశారోశారా: వదా నై స్టివరా: నామస్వరాగమం నిశ్వం భజ\_నే దుథా — స్తుతో..... యూసీ..... నిశ్వ శబ్దక పా మృక్..... (సూ. 16-8) ఇత్ పా ని ద్విక్షన్ ద్విక్షన్ దున్ని ద్విక్షన్ శక్ ద్వి స్వరం, తస్మిస్!

న, వది, ద్విస్వరే, నిశ్యమ్∎

మడి<sub>డ్</sub>వఖ: — ద్విన్వర పదమందల్ ప<mark>దా\_నైసి, షిలకు</mark> పూర్వమం**దుండు** ఆ, ఈ, ఈలకు పరముగ ఆనుస్వారాగమము ఎన్నడును రా<mark>దు —</mark> ఆని నూ\_తార్థము.

ద్విన్వర పదమనగ రొండు అచ్చులను మాత్రిమే గల్గిన పదముం. ౖపకృ తమువ పదా న్రమందల్ సీ, షీ లలో ఒకటి; ప్రీనికి పూర్వమందు ఆ. ఈ, ఈ—— లలో నౌకటి యున్మ అశ్ఞరముం. ఉదాహారణ:

స్టుతో యాసి 1-8-5; యాసిదూత: 3-5-5

ఇచట "యా" తర్వాత అనుస్వారము పూర్ప నూడ్రముచే (16–14) పెచ్నుట

కవకాశమున్న నుం, యాస్ అమనది ద్విస్వర పదము గనుక అనుస్మారాగమము ఈ నూ[శముచే బెప్థింపబడినది.

స్వాతమున "నిత్యం" అనుటచే, కేవలము నూ. 16-14 చేతనెగాక, ఇతరమగు స్టూతములమే ఈ ద్విస్యర వదములలో అనుస్వారాగమమునకవ కాశమున్నను, దానిని ఈ స్వాతము నిషేధించచున్నది.

ఉదాహరణ: వైధ్యక పాస్... (1-3-14) ॥ ఇచట ప్రశోహపావ.... (నూ. 18-2) అను స్థూతముచే సీ-కి పూర్వమండు అనుస్వారము వచ్చుటకవకాశ మున్న ను. ఆది ద్విన్వర వరమగుటచే ఈ సూక్రము ఆగమమును నిషేధిం చుము. ఇట్లే ప్రథమ్ మాస్.... (₹-5-3). ఇచటను అనుస్వారాగమము "సి" కి పూర్వమండు స్మూతము "మావదాది!" (16-8) అనుదానిచే వచ్చుట కవకాశమువ్మను, ఈ స్మూతము నిషేధించును. కనుకనే నూత్రముందు "ఎన్నడును రాడు" — అని చెప్పిరి.

శ్రీశాష్ఠ్రారులు ఈ సూర్హమును ఆ, ఈ, ఈల కంటె అని చెప్పి నను, వాస్త్రముగ సంహీతలో పూర్యాక్షరమున ఈంకార, ఉంకారముతో కూడి, సి. షలను వరమందు గల్గిన ద్విస్వర చదములు లేవు. కనుక ఈ సూర్హము . 'ఆ' కాళము కంటె వచ్చు అనుస్వారాగమమును విషేధించును. కమకనె ఉదాహారణములన్నియు ఆకారము కంటె చూరుండినవి. మరియు వైదికా భరణక\_ర\_\_\_ "ద్విస్వరే వదే పర్తమాన ఆకారం?"— అని సృష్ణముగ ఆకార విషయముననే ఈ నిషేధము ప్రించునని చెప్పియున్నాడు. [.7]

మా[తము 18 ఋమీషీ, జిగాం, జిఘాస్యజాంస్, యజాంస్, దదాంస్, దధాంస్, వర్రయాంస్ చణ

్త్రాష్ట్ర. చకారో నిమేధాకర్మకు! ఋజీష్! జిగానీ.... ఇత్యేతేషు గ్రహ జేషు నానుస్వారాగము: స్యాత్, ఆకారేకారోకారాం! ... (16-14) ఇత్. బ్రామైం!! బహున్వరత్యాదేషు పూర్వ స్కూత నిమేధో నసిధ్యత్త్యయ మారంథు! యథా— తేన....! అబ్బా....! ౖపథ....! ఇత్ శాఖా నైరే! ఆత్వ....! హవి...! యూభి....! దథా....! ఆశ్వ....! ဿာಜိုရီ၊ ಜಿက္ကေဂါ၊ ಜಿఘ္ကေဂါ၊ မာဏာဂါ၊ တာထားဂါ၊ ထံတာဂါ၊ ထံတာဂါ၊ သံပ္တတာဂါ။

ముడివ9ళ:- స్వాతామందరి "ద" పూర్వస్పూతము నుండి నిషేధార్థకమగు నకారమును ఈ స్వాతములోనికి అనువృత్తి చేయును. కాగ ఋజీషీ, జిగానీ.... మొదలగు ఈ పదములలో నీకి పూర్వమందున్న ఆకారేకారోకార ములకిందె (వాస్తవముగ ఆకారముకందె) అనుస్వారము ఆగమముగ రాదు... ఆని స్వాతార్థము.

ఈ వదములు ద్విన్వర వదములు కావు. కనుక సూత్యము 16-14 ఇదట వ్యవ\_ైంచదు. అందుచే ఇదట అనుస్వారాగమమునకు ్రవేశ్యక సూత్రముచే నిషేధమును చెప్పిరి. ఉదాహరణములు:

ఋజీషి తేన ర్జీషి నర్వాతి.... (3-2-2) జిగాన్ అచ్చా జిగాన్.... (4-2-4)

జిఘాసి [వథమే జిఘాసి.... (శాఖా న్రమునుండి గ్రహింపబడెను).

తజాని ఆశ్వమజాని గరృథమ్.... (7-4-19)

యజాసి హవిషా యజాస్యగ్నీ.... (3-5-11)

దదాని యాభిర్ధదాని దాశుషే.... (3-3-11)

దధాని దధాన్ దాశుష్కవే.... (4-2-7)

వ్రాయాసి అశ్వహ ప్రయాప్ నs.... (7-4-20) [18]

సూత9ము 19 ద౩ననాఖ్, ద౩నోళిర్వైసం బృహాద౩శో ద౩శుమా ద౩మైం 9ాంఖాం, పరంగా

త్రాష్క్ దు ్ ననాభ్యిక్ ... ద ి హ్లాం ఫ్ర్మాం ఏమ్ [గహణేమ వరం ఏవ అను హ్వారాగమో భవర్క యధా — వై క్యా... ! నజో ... ! లింది కేం! ఉందే .... పురం....! వృష....! వర్కా ... ! ద ి హ్లాం ... ! ద ి సీతోం కావతై వాలమ్! కేం ఇశ్రీ వడపారేన: కుర్వేశ్....! ఇత్యాడె మా భూడింది! పరే ఇశ్రీం! వృష ద కే ఇత్య[త స్థాన ద్వియోఓప్ "[సాందిషుటై కవడి" (15.4) ఇశ్ టాం హై పత్యాం పూర్వ[త మా భూడిత్! నన్క్ గహణ సౌకుర్హ్యాడేక అనుస్వారాగను: పూర్వ్ శ శవర్కి యాభా — హానీయా, వన్యా.... (18-18) ఇత్యాడె [గహణ సామర్థ్యదువపాదశమ్!.....నై ష దోషం!! స్రాతిమ టై కవడి (15.4) ఇత్యత ఉప్పనామాన్య ము తమ్! "అథ సంకార పారాం!" (16-1) ఇత్యక

### ತ್ರತ್ತಿಂದು ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

తు తద్విశేష ఉక్కు! సామాన్య విశేషయో ర్విశేషో జలీయానిశి న్యాయు! తథా నశి జలవద్భాధనమేవ భూషణం న కు దుర్భలభాధన మిశి తత్రైవ గ్రామం సామర్థ్యం సమర్థనీయా, వత్వత్ర దుర్భలస్థానే! తథాహి లోకే అధికు పుడుషో విరోధిన మధికమేవ బాధశీ భూషత్వాత్; న కు కదాచిదల్ప మిశి వరశబ్ద ప్రామాగ ఉవపద్యశే॥

> ದರಸನಾಥೃಃ၊ ದರಸ್ಥಿಃ၊ ದರಸಮ್၊ ವೃಷದರ ಕಃ၊ ದರಕಕಾ, ದರಷ್ಟಾ∮ಘಾೃಮ್၊ ವರಃ⊪

ముద్వళ: — దు సనాళ్యక, దు నోళిక, దు సం, దు కూ దంష్ట్రాంగ్యం — ఈ శ్వములలో ఊప్ప వర్హమునకు (నకార, కకారములకు) పూర్వ మందు అనుస్వారమాగమముగ వచ్చును. కాని "వృషదు క" శబ్ధమునందు చరమందున్న ఊప్పకంటె (శకారముకంటె) పూర్వమందు అనుస్వారమాగమ ముగ వచ్చును. సూత్రమందలి "ఎరక" అను కదము వృషదు శ శబ్దము నుద్దేశించియే బెప్పబడినడి. అట్లు కాన్చో షకారమునకు పూర్పమందు కూడ "న్యాడిమ బై కవది ఈప్పకరక" (కే...4) అను స్వాతముచే అనుస్వారాగ మము వచ్చును. కనుక దానిని వారించుటకై "వరక" అని ఈప్మకు విశేషణముగ వాడిరి. ఉదాహారణలు:

అగును. పై వదములన్ని టిలో "దు స" అనునది సామాన్యముగ నున్నది కద. మరి దానినే గ్రహించి "దు స" అను అనుపూర్విలో సకారమునకు పూర్వము అనుస్వార పచ్చునని చెప్పిన సరిపోవును కద. మరి మదము లన్ని టిని పేర్కొనుట ఎందుకు: విజమీ, కాని "న" ను పూర్వమందు కలిగిన దకారము అనేక పదములలో కలదు. కాని వానియుందెల్ల అనుస్వార రారాదని, మరి వదపారము చేయబడినది.

ఉదా! **కుర్వతేమే** మోపదసశమ్ (1-6-3).

సూ**త9ము 20 మ**ు స్యృము ు సంతైయ ు సద**ൃ**ు సనృవు నతేవ ౖసగః•

[తిఖాష్య: — మరస్య్, మరస్తై.... ఇత్యేతిమ గ్రాంతిమ స్యాదను స్మారాగమం! యథా — పశా....! శార....! శోబి....! ఇష....! అగ్ని...! తిగ్ని....! మరస్, యరస్, వరస్! ఇత్యేకావతైవాలం, కిముఖీల వద పారేను ఉత్త....! యన్య...! అడ్య....! ఇత్యాదౌ మా భాదితి!

మ ై ేంద్రమ ై నతై య ై నత్, య ై నస్ వరై నతో, వరై నగంగ

మదిప్రభ:- ము. ేస్య, ము. సతై... వు. సగ:— ఈ పదములలో ఈష\*కు పూర్వమందనున్నారాగమముగవచ్చును. ఉదాహరణలు:

1 သင္းကိုး၌ နားကားများသင္းကိုးမှု သင္းကိုးမှု သင္းကိုးမှု သင္းကိုးမှု (3-1-9)

 $\mathcal{E}$  మ ్రస్త్రా శారమ ్రస్త్రా  $\mathcal{E}$  స్ట్రా  $\mathcal{E}$  స్ట్రా  $\mathcal{E}$  స్ట్రా స్ట్రా  $\mathcal{E}$  స్ట్రా స్ట్రా  $\mathcal{E}$  స్ట్రా స్ట్ స్ట్రా స్ట్ స్ట్రా స్ట్రా స్ట్రా స్ట్రా స్ట్రా స్ట్రా స్ట్రా స్ట్రా స్ట్టా స్ట్రా స్ట్రా

3 တာ ့ အခ် ေ စီးပါဆဲက တာ ့ ဆဲရီွနွွေ စေ ဆွွေ ချောကား…. (4-6-1)

4 యు స్థన్ ఇచవశృర్మ యు స్థన్.... (4<u>-</u>8<u>-</u>8)

5 వృసతే అగ్నిర్ని వృసతే రయుమ్.... (4-6-1)

8 వృసుగు: తుగ్ముత్తుంగో వవృసుగు.... (2-8-11)

ై పదము లన్ని టిలోను మ ్ర స్. య ్ర స్. వ ్ర స్ అను నది ఉన్న డి కద. కనుక వాళిని మా అమే చెప్పక, ప్రతివద పాఠమొందులకు: చెప్పెద. వినుము. మ ్ర స్. య ్ర స్. మ ్ర స్ అను ఉనుపూర్వి కల్గిన ప్రతి పదము నేందు అనుస్వారము అగవుముగ రారాడు. ఉదావారణకు ఉత్తమస్యాప దళ్ళి (8-8-18); య స్య భూయా ్ ను (3-1-7). అద్య వను వనతి (2-5-8).

ఈ సూత్రమును పైదికాభరణకారులు వివరించిన విధానము చాల సరళముగ నున్నది. పరిశ్రీంచుడు.... "మ శబ్దం పరమనుస్వారమువ గచ్ఛతి. స్కే, సతై, ఇత్యనయోంగా పరతం! యు శబ్దం సత్, సస్ ఇత్యనయోం! పరతం! పశబైన సతే, సగం ఇత్యనయోంగా పరతం!"

ానాత9్ము 21 ఉన్న వర్శమ్∎ ౖత్ఖాషు:- ఉద్, న ఇత్యేవం పూర్పే "మర్శమ్" ఇతృస్మిన్ల9హాణే స్కాదనుస్వారాగమణ యాథా— ఉద్వం...! ౖపాబా.... ఏపు పూర్పశతి కిం: భవతి ...:

ఉత్≀న≀ వ∵శమ్ృ⊀

ముణి వేళ: - ఈ త్, న, వ్రీనిని పూర్వమందు గల్లిన "వశమ్" అను వదమం దల్లి ఈ ష్మకు పూర్పమందు అనుస్వారము అగమముగ వచ్చును.

ఉదావారణ: ఉద్భ శమివ యొమరే.... (1-6-12). పాచీన భరశరోశి.... (6-1-1).

ఏపిం పూర్పి (ఈత్గానీ. నగానీ పూర్పమందున్న) అను నీయమ మొందుకు? ఆ వర్ణములు లేనిచో పంశమందలి ఊష్మకు పూర్పమందు అను స్పారము రాడు.

భవత్వశం వా ఏష చరతీ.... (१-1-7).

ఖచట పైదికాథరణ వాృథాృ్నరశిన్ గమనింపుడు—

"ఈత్, న ఇత్యేశాధ్యం ఉందబన్హాధ్యాం పరో వశబ్దం పరమనుస్వార మువగచ్ఛతి శమిత్యస్మీనృరతం: .... ఉన్నేతి కింగా ఉట్టపశ మాలఖతే (2-1-7) ఇత్యడ్రాప్ స్యాత్! అతంశాధ్యప్రమ్మమిత్! మదారాధిక్యం విస్పష్టార్థమ్!

నూత9ము 22 అక9; స్్ౖత్రై, నృతీ, ర; నృతే [థ; శతీ, ర; హై§ చ⊪

్తిళాష్క్... అద్ర సై, ఉంతక్కా న్యతీ..... ఇత్యేతీపు దనహదేమ స్కాదనుస్వారాగము≀. యాథా... ⊏ార్య...! ఉంతక్లు...! ఉందమ.... నా . ! హాష్ట్....! చకారన్య వృత్హార్థాన్వయాడు తైర నూ,తీపి9ీయొజనముచ్యతే⊪

မာနျိုး ညာ ျခားချားနှင့် ဆွဲချီး ေတြ ့ ဆွဲခြဲျပည္ ညာႏွ၊ျမာ။

1

మండి<sub>ట్</sub>వళ :- అత్ర, ఉత్రం, ర, భ, రఆను ప్రిక్ కమముగ ైన, నృశ్, వృశ్, శశే, హైద్ర అను నవి పరమందున్న పుడు ప్రీ ఉండ్నకు పూర్వమందను స్వారాగమముగ వచ్చును. ఉదాహరణలు: బ్యార వాజ్యా<sup>28</sup>) చై<u>న</u>.... (?-:-18)

7

83

್ರಹಿಯ **⇔**\_త≽ ్రష్థి స్వావం.... (7\_1-18)<sub>)</sub> ्ै•रहे ఉవరు నృశ్ స్వామా.... (?-1-18) నాస్మాటాష్ట్రం <sub>డ</sub>భ చ శ**ే....** (5\_7\_4) నకు OB. హా**ష్ ర**్హ్యా....

ఈ సూత్రమందల్ చ**ార**్వయోజనము. తర్వాత సూడ్రమున్<sup>ద</sup>చెప్ప బడును. 1 €55]

మాత9ము 23. ఏకార,ఉఖృన్య నీతా\_నిఃు

్తిళాష్య :- ర ్రైక్ట్రాత్య స్మీన్స్తో పూర్వనూత్సిస్థ చేకార నమండ్స్తికి ఇత్యర్థః సైతన్మతమిష్మ్∎

စ္ခင္း ఉఖ္နည္နွ ဂီတား ည‱

మంజియైళ :- పూర్వనూ తమందు చెప్పబడిన చకారమును వృత్తిహార రీశిలో అర్హము చేసికొనవలెను. అనగ ఆ చకారము **నిజ**మునకి నూ<sub>డ్</sub>తములో చెప్ప కాని ఇచట చెప్పినట్లుగ భావించి, పూర్వ సూడ్రము నుండి "ర ్థా హైళ్ల" అనుదానిని ఈ సూత్రములోనికి ఆన్వాదేశము చేయును —అని గ్రహించవలెను. కాగ—"ర ు హైృలోని ఐకారమును శ్రీవ (వయతృ ముతో వలుకవలెనని "ఉఖ్యాచార్య మతము". కానీ ఈ ఆఖిప్పాయుమును 💆 💆 రీయు శాఖ్యులంగికరించలేదు. తీవ్రి ప్రయత్నముతో ఇకారోద్భారణము ఉంఖ్య శాఖీయులు మాత్రమె చేయుడురు.

సూత9ము 24. విరతి9 నఙ్జ్యాను ు

ì

్తిళాష్య:- వి. రి, [త్, ఇత్యేవం పూర్వ ఉంపువరోడనుస్వారాగమం స్యాత్, విఖిర్వది సంఖ్యా ఉచ్చతే! ఆసు— ను శబ్దం వర్ణయిత్వా! ను ఇత్తి តែ ភ្លឺ ខិស្ ថ្មី လ ទោះ တာတာ— မႈ ទេស ជ្រស្សាខាស្ ស្យូងខត្តធារីរ ខាំ ភូ శత్తై స్వాహింగా యద్వి....! చత్వా....! త్....! ౖత్..... ౖత్రికా ఉం వినృష్ణా ర్థమ్, యతో విరిసంఖ్యాస్వి శ్యేతా వత్తైవాలమ్, యథా నాఘాషపూర్వ.... (నూ. 7–13) అత్యక్త వకారో విస్పష్టార్థు! సంఖ్యేతి కిం: విశే....! స....! 

### သီ၊၀ံ၊ ခ§ှေ၊ ၹေနာာ္တျမ∞ေလး။

మంద్రుభ : — ఈ స్కూతము సంఖ్యా వాచిక వదములలో అండు స్పారాగేమము కూర్పి బెప్పాను. స్కూతమందరి "సు" అనునది న స్తేమీ విశ్కృ నవదము నకు సంకేతము. ను కానిది అను. (న సు). అనగ "న స్తమీ విశ్కృ నం కాని సంఖ్యా వాచిక పదమందు, వి.రి, శి అను వర్ణములలో ఏదియున్న ను దానినికంజె వరముగ అనుస్వారాగమము యాగును — అని సూజా?ర్థము.

#### ಈదాహారణలు∶

సూ ౖతమందల్ "ౖత్" ౖగహాజమనవసరము. ౖతీలో కూడ "రి" అనునది యున్మైద్ కనుక ప్రసంఖాృసు అన్న చాలును కడా? అనీ ప9ిశ్మ. నీజమే, కానీ తి9ి అనునద్ సృష్టప9తీప\_త్తి కొరకు చెప్పబడినది... అని నమాధానము.

"నంఖా,వాచక పదమున" అని చెప్పటచి, సంఖా,వాచక వదములు కానట్టి వదములందు వి, రి, ౖతీ అనునవి ఉన్నను, వానిక౦జె పరముగ ఆను స్వారము రాదన్ గహించపలెను.

ఉదా: విశేజనాయ; నరిషణపాతు, త్రిష్ణ బైకాస్పై..... మొదలగు స్థలములు.

సూత్)మందు "అను" అని చెప్పటచి. "ౖతిష్వారోచనేదిపః" (4-2-4) ఇళ్యాది స్థలములందు ౖతి కంజె అనుస్వారాగమము వారించబడినది.

ఇద్ టెంఖాష్య రత్మకారుని వ్యాఖ్యాసరిం. అయితే, పైదికాథరణక\_ర్త యుగు గార్గ్య గోపాలయుజ్వ దీనిని త్వీముగ నిరసించెనుం. పరమార్థమున సారాంశమొకటియేయైనను, దీనిని వివరించిన విధానముననే దోషారోవణము చేయబడినది. ఆతని వ్యాఖ్యామ చూడుడు—

"న౦ఖ్యా వాబీషు ౖపాత్వదికేషు ఆవయచత్వన ప\_రతుగా బె, రె, ౖత్ ఇత్యేతే శబ్దా వరమనుస్వారమువ గచ్ఛ సై ఉప్పుడి పరఈ॥ ఇంగి వివరణలో వి, రి, మం, సంఖ్యాను అనియె పదచ్చేదము. "అను" అనునది లేదు. కనుకనే ఇండు.— "అన్యేతు విర్మి. సంఖ్యా, అను ఇతి వద విభాగమాశి)త్య స్త్రమ్మ్ బహువచనన్య పర్యుదానం ప్యాచేక్షత్! తీమాం విరిత్సి శబ్దాం సంఖ్యవాచిన ఇతి సామానాధికరణ్య మువగ్రువ్యమ్! తత్తు విరిశబ్దయారాక్యహతమ్! న హీ పాంక్రికిపదికై కడికోఒర్థవాన్, యేన సంఖ్యవాచీస్యాత్! మ శబ్ద పర్యుదాను "చికీర్డేం, అము" ఇతి షకారమేప బూక్రియాత్! తినిమ ప్రవాదేజతీ ప్రసంగమ్మ నా ైన్ పరిహారం! తథా ప్రక్రిగహ దానర్మక్యం చేతి హీయుమేశత్!

నూ త్రము 25. శిక్శుమారశ్మీక షత్స్కశాన్నక్సార్త్ర స్పృత్యనక్స్పమ్మ్ స్పన్పత్త స్క్రిత స్ప్రిశాక్క్రిల్ (క్రిశాలా)။

త్రిఖాష్య :- శిర్ధమూరు, శిర్ధమ్.... ఇత్యేతీయ గ్రిహణేయ స్మాదను స్వారాగము: యుథా — సిస్ట్....! కిం....! ఉళ....! నర్స్ స్రి...! నర్ స్ప....! శరీ....! తన్మ....! బ్రహ్మ....! శరప్పే....! కింద్ శి....! పరక్ర శిల్గహణం పటై కటేశతయా బహూపాదనార్థమ్! కిర్ట్....! పనుక...! నను పర్స్మేత్యత్తి షకార పరోజనుస్వారాగముకి కిందస్మాత్: మైవమ్! అతి) మార్థి నర్వత పదాదివర్హాద్దరమ్వామస్వార దర్శనాత్! తత్సాహాచర్యా దర్శాజన్ తథైన విజ్ఞీయమ్! న పైపరీత్యకారణము స్త్రీ!

శివ్శుమారః: శివ్షత్: నవ్శాక్: నవ్సాక్: నవ్సిత్యు: నవ్సృష్: నవ్సన్పత్సు: నవ్శితః: నవ్శితా: క్విలు: క్విలా#

మణివ్)ళ :- శిర్ధుమారం, శిర్ధుత్.... మొదలగు ఈ పడములలో అది యుందున్న ఉప్పవ్దముకంటెవరముగ అనుస్వారము ఆగమముగవచ్చును. కిర్శిల వదమునందు మాత్రము ఊప్మకు పూర్ముందు అమస్వారము వచ్చును.... అని నూ కార్ము. ఉదాహరణలు:

l శర్శమారు సిన్హో శిధ్రశమారు.... (ఏ—ఏ—11) 2 శిధ్వత్ కిందర్ ఉంచ్భరైషత్తి....! (ఏ—ఏ—ఏ)

```
రో నర్శౌన
                        ఉభయకన్న ్రాక్షాయి కుర్వాత్....! (?_6_8)
                         న ్రామధాగాన్న....၊ (1−1−13)
4 ను సాం
5 ឥរូស្សូ
                          స ; నృష్ణత్....! (4-6-4)
                         శర్రమేవను నృ నృ ఎత్య...၊ (ఫ్-6-6)
6 న; స్కృత్య
                          తన్న ను నుండ్పైతం.. .! (1-4-43)
7 స. స్కృతమ్
                         [బహ్మ న ္ శిత్ హ్య్ష*....၊ (2_5_9)
8 నర్శిందిక
ឱ្ ង់រូ៤៤
                          శరపే≲్బహా⊋ న చ శితా. ..1 (4-6-4)
                          క్రీ శిశావన్యయాతే....। (5-5-శ్)
∤្រឹ ដី ្ ै 🗢
```

్డిశాష్ఠ్రత్నకారులు కింగిల, కింగిలా అన్ రెండు పదములను గ్రామంటి, అండాకటి పట్టికటేశమంనియా, అండుటే అన్ని పదములను (గహించవగునని వివరించిరి. కాన్ గార్య గోపాలయుజ్వ ఆ వాదనను తిర స్కరించిరి. "కి ిల" అను పదమొక్కటియా, అన్నీ పదములను (గహించును. "కి ిలికి, కి ిలిలాయు" అవి అన్ని యు "కి ిలిల" అనుదానిచే సిట్టించును. అతని వ్యాఖ్య — "అన్యేకు అత్రయ్యో కి ిలిలాపటే పక్్తో వ్యాచక్రే....! తన్మండమ్! ఏక్సై వాకారా నైన పట్టికటేశ గ్రామణేన నర్వత్ర కార్యనిడ్డేకి.... తన్మాతప్రిఖాషా న భవతి యాన్ని బంధనోండియం (పలావకి తన్మాన్ని)రర్థకోండి త ద్వతీయుకి

సూత9ము 26. సితృదృవందార పరః॥

్శిళాడ్య: - సి, తృ, దృ ఇత్యేవం పూర్వో హేంద్ర వరిం స్యాదినున్నారా గముం! యరా — సీ హె... ! శత... ! దృ ి హా....ం ఏవం పూర్వఇత్ కింగ సథ... ! అని....! ఋరారేజై వాలం, ఉం తరార ద**రాశాఖా<sub>క్</sub>ం:** గృహా.. . ఏవం పరఇత్ కింగా స్మా....! తృషీ... ! న\_క్ర...! హాకారిం పరో యున్నా దహా హాకారపరింది

స≀ తృ≀ దృ≀ **హం**కా**ర**పర⊱⊪

మడివ)థ:- వదముందు నీ, తృ, దృ అను ఈ వర్ణములలో నేదేని ఒక**దాని** కంజె కాంకారము పరముగ నున్నచే, ఆ హాకారమునకు పూర్వమందనున్నార మాగమముగ వచ్చుము. ఉదాహరణణ:

స్ప హ<sup>ూ</sup> ఫడుగ... (4-3-5)

శతతర్హా: \_ స్పై హా బ్లై.... (1-5-7) దృ ్ హాన్య మాహ్యాం.... (1-1-3)

ఈ ఆనుస్వారాగమము, సి, కృ, డృ ఆను వర్ణములు పూర్వమందుంది. కర మందు పాందారమున్ననే, సిద్ధించును. అట్లు లేబెచో ఈ ఆగమము రాదు. ఉదాహారణలు:

సవత్మనాహి స్వాహి.... (1-2-12) అనతిదాహి యోవాకా ... (5-2-10) గృహిణా మనసురైక్ట.... (3-3-8) సీమాన న్రీకి.... (7-5-2), తృష్యమను.... (1-5-2), న\_కం దృశే దీప్యతే.... (1-6-4); [26]

సూత9ము 27. మ ్రహ్ష్స్యము

త్రాండ్యం: — "మం హిద్దన్య" ఇత్యన్మిన్స్తోహాణ్ చకారాకృష్ణ పాంకారశరోడ నుస్వారాగమో భవత్రి యథా— మం హిచ్చన్య (వభృతంద్య, గ చారం క్రిమర్థం: ఆతై 9వ గ్రహణే షశారవరో మా భూజిత్రిం

# మ ్హింష్స్⊍ చ⊪

ముణి[పభ:- "మ" అనుదాన్కంజె "హిష్ట్య" అనునది పరముందున్న చో ఆ మశారముకంటె పరఘుగ ఆమస్వారమాగముముగ వచ్చును. నూంత్రం ద దల్ చకారము భూర్వనూ తమునుండి మాంకారమున్చట జ్ఞ స్త్రికీ తెచ్చును ఉదాహారణ: మర్ధ్యేక్య ప్రిధృతన్య....! (4-2-3). [27]

నూత9ము 28. ఆద్ర, హశీర, హో**ఒ, హో**ర, హోముగత<sub>ు</sub>, హ అ, పానోఒహానాఒ, శమ, శఖీర, శభపాఒ, శ<sub>వ</sub>, శా అ, శ వోఒ, శుర, శుమ, శూన, శు**నా అ**, శో**ర**, శాయా పా, శ<sub>వ</sub>, శావవగ9హేం॥

్త్రాష్య∶— ఆధవాత్య, అధవా.... అత్యేతేష్టున్నారాగమో భవత్ యుథా వరి....∣ అధ హె....∣ నూ[తే న౪హిశాయూమొత్మ స్థామా నాశ్ "అహ...." ఇత్యాదొ న స్యాదయం విధికు కేన్ను యస్మిన్నర్లోనియో రేళం నావద్యతే, ఉన్నై వోహిహాదానమ్! ఆ ్ హో....! అ ్ హో....! నన్నయం చై క (చ్క) బన్న: రేళమపా 9 వైస్యాయం విధిక; విహితాను స్వారన్ గ్రామ దేళనిషిధ తేశిం. నై షదోషకం సిద్ధ సైక్ వాను కార్ట్య బోధనం, న తు విధిరిత్ల ఋశపా ....! అత్తి కి కి ఓ ఓక .. ! తేనో. . ! అ ్ హా! అ ్ హేక్వే తావతా సిద్ధికి కుత్య సరకల ఒడపాళకు స రశ... అత్యాది నిషేధార్యకు ఎరి ...! షబ్.. .! త్వాయా...! భుపేశ్ కిక్క అ ఓ శేత్స్తావతా గ్రామ్ తధా విధవద సదాళ్ళ వాక్ "అ ్ శం" ఇత్కత న నాం త్! తేనా .. ! అన్నారాడి (1—54) ఇత్ ఇచ్చాన్ అన్న ను ..! అశ్యమ్యదాహరణమ్! ఎఫ్హో. . పాటా ...! అ ్ శు ...! అ పే శా ...! తీపా ...! తీ

ఆదిః. అం హంతం: అం హింగ్ అం హే ముద్. అత్ళి హింగ్ అం హంగం: అం హానా . అంక శం. అంక శఖిః. అంక శభవా. అంక శృ. ఈ కేం. శూ. అంక శవః. అంక శూన్. అంక శూ. అంక్!! అంక శాయం! ఉమా కశ. అంక శౌ! అవ\_గహా⊪

ముడ్డిపథ : \_ ఈ సూడ్రముచే 21 \_ పదములందు అనుస్వారము విధింప్కడు చున్నది.

అండ్ హాశ్రీకి; అండ్ హాంకి.... మొదలగు ఈ \$1-పదముల అందళ్లి ఆదిక -తొలిమాచ్చు (తనకంజె పరమందు) అనుస్వారమును ఆగమముగ పొందును. ఆనగ కొఈ పదములందల్లి తొలి అచ్చుకంటె పరమగు ఉప్పు పర్ణమునకు పూర్వమందు అనుస్వారమాగమముగ పచ్చు"నని సూర్తార్థము.

ఈ స్టూతమునందు చెప్పినప**న్ని**యు. పూ\_రైపదములె. **ౖపాతిప**ది కలు గాని, వైద్దేశములు గాని కాపు. అందుచే ఈ స్టాతముచే విధింప బడిన ఆగాస్వారము ఈ పదములకే వచ్చునుగాని, ఇతర విభ\_కై రూవముల యొక్క పదైకదేశమునందు వ\_రించదు. ఈ నూ తమందు "అంతం" అను దాగ్నీ బెప్పి, మరం అరై శుంకి, అరై శుమ్, అరై శునా....ఇత్యాద్ విభ\_క్ర్మన్ పదములను బెవ్పటను బట్టి, ఆవిషయము తెల్యుచున్నది. ఇంకను కొన్ని విషవుములు ఆయా ఉదాహరణ స్థలములందు వివరింనబడును. ఇంకెళ్ళుడు ఉదాహరణను చూతము:

సూత్రమందు అై హోక్ అని ఓకారా నై వదమును చెప్పటచే, ఈ ఓకా రము వినర్గ రూపేము కాదని తొలిగాయను. అనగ "ఆహా" అను ఆనుపూర్వి కంటె యుండు వినర్గ, రేభగ మారదో ఆ న్లలముఅందే ఈ నూ తము వ\_రైం మను. వినర్గ రేభగ మారునట్టి న్లలములంది యనన్వారము రాదని గ్రహించ వలెను. ఉదాహరణకు ఆహార్ధీవానాం.... (అహక్ దేవానామ్) (1-5-9); ఆహారహక్ ఇక్యాదులు. ఈ విషయము వివరముగ తర్వాత చెప్పబడును. 4 అై హో ముగ్భాం ద్వికపాలకు.... (7-5-22) 5 అత్కై హేకి బుతపక్షా తృక్తి హోకు.... (1-8-13)

అహిః పూర్వమందు "అతి" ఈని యువ్మైనె ఆమస్వారము వచ్చును. లేనిచో రాదు. ఉదాహరణకు షడహో భవ నై(7-5-1) ఆను స్థలములందు "హింం"కు పూర్వమందనుస్వార రాలేదు. గమునింపుము.

ఈ ఉదాహరణలను వరిశీలించిగ నర్వత్ "ఆహా" అను మాత్రిపడికను గ్రహించి, నూ తమందు విధించిన నరిహివును గడి: మంత్రమన పాఠమనవన రము గడి: అట్లు కాడు. "న రసమాహావసనాతుు" (7-2-10) అను స్థలముల లోని "ఆహాం" లో అనుస్వారమును వారించుటకై వృత్వదహాథము చెప్ప బడినది.

```
8 ఆరైశమ్ పర్వశాధ్మా రైశమ్.... (7—1—6)
9 ఆరైశభ్శా షడ్ృర్రైశభ్శా ప్రమామత్.... (6—4—8)
1 ఆరైశభ్వా తృయాడరైశభ్వా నోమం.... (6—4—8)
```

"భువా" అని ఎందుకు: కేవలము "శార్ధ" అని మాక్రమ్ గ్రాంచి నచ్, అట్టి వృ సైపడము వేరొకటి యున్నందున ఆపడమందే అనున్నారము సిద్ధించును. మరియు "అర్ధమ్" ఇత్యాదులందు పార్తిప్పడకపోవును. మరియు "భువా" అనుదానిని పరమందు కల్గిన "శర్ధ" యందే అను స్వారము సిద్ధించవలెను. కేవలము "అశ" అనుచోట సిద్ధించరాదని గ్రాంచ వలెను. [భువేశీ కిం: అవ కామన్మ శ్రీ: .... (4 ... క.). అంశేత్యకరా సై పర్గహణ మశక్యం చిజ్ఞాకుమితి అత్యాక్స్ పరిహాకాయు భువేశంగృవ బర్హకం అని వైదికాభంణ విపరణము.]

11 ఆ∵్థ తీనా చ్ళువుత్.. (3−2−2)

అనా, రాదిం (1-5-3) అను నూ తముచే అన 3 శకుర్వ నైం (3-2-2) అనునది కాడ ఉదాహరణమే అగును.

```
వృష్ణి హ్యేశావ ÷ శూ... (6-4-5)
12 అ ్శూ
                ್ರಾಂ ಫ್ ಕ್ರ* ... (6-4-4)
13 అంధ శవః
                ఆప్ శర్వ నేస్... (1—2—11)
14 ఉంది శుంది
                యుమూదితాృ అ ు శుం.... (१—ి—్)
1ప్ ఆం చి శుమ్
                అు శూనవగృహ్హమై . (2_3-్)
16 అంధశూన్
                ප ු නිනංම් ප ු නඃ. (l-2-6)
17 ఆ 3 శునా
                ကြာဘာ ဆာင္ ခ်ဴးကေတာ့ခံႀသီး ... (၆-၆-10)
18 అ క్ శోం
                ಱ) ಕಯ ನ್ಶಾಕ್ ಥಗ್ಯ… (≀-8 <sup>13</sup>)
19 అ రాళాయ
                🍲 పా ై శు నాపనో ముదుపా ై శు సననం ... (2-శే-5)
28 ఉంపారశ
                  తముపా\cdot్ర శా పమస్థాపయస్\dots \left(6-4-6\right)
શ 🕶 ું 🤻
```

నూత్రమందు అ ్ శూ, అ ్ శవః... . ఇత్యాద్ పదములనన్ని టిని [గహించుటకంటె ఆశు (అ ్ శు) అని చెప్పట చాలాకా యని సందేహముం కేవలము "అ ్రాల్లో ఆని మాత్రమే చెప్పినచో అట్టి స్వతం[త పదము ఒకటి యున్నదిం. కనుక దానిచే ఇతర వదములు గృహించబడవుం. అందుకని [పతివద హికము చేయబడినదిం. మరియు 'ఆశ్' అను సామాన్య రూపముచే గ9ిహించినచో అశ్యమ (1-3-14), అశృతే (8-4-1), అశిమహి (5-7-2) ఇత్యాది దైలము లందు కాడ తొలి నృధము కంటె ఉంపు వరముగ నువ్వది కనుక, అచటను అను స్వారమాగమముగ వచ్చును. ఇది ఇష్టము కాడు. కనుక నిట్టివాగ్ని వారించుటకై ప9ిక్పడ పాఠము చేయుజడినడని గు\_రైంచివలెను.

ఇక నూ త్రమందు ఆదిః (తొల్ న్వరముకంజె) అని చెన్నటచే, అర్హా నోఒర్హ హాసా.... (1-6-12) ఇశ్యాది స్థాలములలో ద్విత్రీయ న్వరముకందె (ఆనగ హాకారముకందె నుక్క 'ఈ' తన్వాత) అనుస్వారాగముము నిషేధించ బడుచున్నదిం

#### పాఠాంతర పరిశీలననుు:

ı

ł

త్రీ R. రామశాస్త్రి, త్రీ K. రంగా చార్యు వారిచే నంపాదించబడి, "మోత్ లాల్ బనారసీదాన్" సంస్థవారిచే 1885 వ సంపత్సరమున ైపకటించబడిన తైత్తి రీయాపా?శిశాఖ్య యందు ఈ స్కూతమున చివరి వదముగ "అవ్రగేహ్" అన్ యు నైది. కాన్ విట్మి పండితున్చే పరిష్కరింపబడి, ఇంది సంస్థచే 1973-ప సంపత్సరమున ప9కటించబడిక అంగ్ల గంథమున "అప్రగేహ్" అను పదమ్ నూత9మున లేదు. కాన్ దీన్ తర్వతనున్న స్కూతముయొక్క మొదటి పదముగ "అప్రగోహా" అన్ యు నైది. అతను సంపాదించిన [తిళాష్ట్ర రత్మకారున్ న్యాఖ్యయంది పదము "ఆడిక" అని వివరింపబడినది.

కాని సరస్కృత లెపిముందు 1985 ని ప్రకటించబడిన ఈ ప్రాతిశాఖ్య యంది సూత్రమున (29-వ సూ క్రమున) ఆద్యందు "అన్(గేహ్" అవి లేదు. కనుక తి)భాష్యరత్న వ్యాఖ్యయు లేదు.

పైదికాళరణక రై నంపాదించిన తైత్తితు ౖపాత్ళాళ్ళితుందల్ యా నూ ౖతమున (నూత)ము \_28) చిపరి వదముగ "అవ[గోహా" అంగీ తుబన్మైబీ. కనుక టానీకి వారి వాృఖ్య మందు "అవగ్రిహ్" అంగీ లేనిచో శేశా ైకు ఏంత్ (అ ై శువుత్), ఉపా ై శుహె ౖతే.... ఇతాృది స్థలములలో అవగ్రహ యం దున్మ "అ ై శు"లో అనుస్వారము సీదృంచడు. మరియు ఉపా ై శ **මු ම**ු රීయ **ప్ 98 శాఖ**్య

యజతి.... (1-5-2); ఉపా ైళా....(6-4-6) అను స్థలములందే అనుస్వార సిద్ధించును. కనక అవ్రమా స్థలములలో కూడ అనుస్వార సిద్ధికై నూ ౖత మున "అవ్రగేహ" అని చెప్పవలెను — అని వివరించిరి. [28]

సూ[తము శ్ఞి. అవగ9్రారుదాత్తోఒ; సేఒ; సాయా ు సాఖా,మ స్సాపితి!

[తీళాష్ఠ్హ అవ్గహంగ ఆధిరిశ్రధ్యం యుద్వదాధితుడా తైంగి సాంగృత్రై అవేసి, అవై సాయు, అవై సాఖార్యం, అవై నా ఇతేశ్తేషు స్యాదినుస్వారా గమంగ ఇత్ శ<sub>డ్</sub> స<sub>మ</sub>కూవ వాచ్గ యుధా దడ్డి..... శిత్రవై.....1 అవై సా ..... ఈ తై! ఆధికుడా తై ఇత్ కీరం? అసా....॥

> မာရွေးကြသံား၊နောကာ ချွန္းျမား ကို ျဖစ္ ကဲလာ၊ျမား ကဲစားႏွည်း၊ မာႏွေကီး နာမာ။

మడి కథ: — అవగ్రహం - ప్రాంధ మందున్న, ఉందా త్రిం ఉందా త్రము; ఇతి అనునది "ఈ వదములకు" అని పద నిద్దేశము చేయును. కాగ

ఆాస్. ఆాసాయు, అనాఖ్యాం, అనౌ ఆంచు ఈ పదములలో కొల్ యచ్చు (ఆకారము) ఉదా క్రమగుచో దానికందె నున్న ఊష్మకు పూర్వమందు అన స్వారమాగమముగ వచ్చును— అని నూ కార్థము. ఉదాహారణలు:

అంకే ద్విద్ధు నం ఉపదధాత్... (ఏ-ఏ-1) అంకనాయ శిశ్వకాయ స్వాహి.... (7-ఏ-17) అంకనాళ్య్ అంకనాళ్ళకు స్వాహి.... (7-ఎ-16) అంకనా ఈ తైద్దక సాంచివ వ9త్రభా ఈ.... (ఏ-ఏ-1)

స్కాతమున "అవగ్రహారుడా తైంకి" అని చెప్పటచే అనాషబ్రమీచ్ప్ త విహితా.... (2-5-2), అనావాదిత్యం (2-1-4) అను స్థలములలో తొలి ఆకా రము ఉడా తైము కాదు కనుక, డానీకంటె జరముగ నున్న ఉచ్మకు పూర్ప మందు అనున్నారాగమము వారించబడినది. సూ.తము "ఈ పదములకు" ఆగి గిర్దేశించుబచే పదై కదేశములందు అనగ జీవస్, అపీశాస్త్రీ ఇత్యాడులలో "స్" కంటె పూర్వమందు అనుస్వారము వారించబడినది. [29]

సూత9ము 30. నానావా నానావా∎

ုမိစ္ရာဆုႏွ :\_ မင်္ကေရာက္ ခြံ လိန္မေနျခံခြံေရးလို္င္စုန္းခံ လိမ္မေ ကြာရလာ ကို္င္တလား၊ ုဃာ တာာ....။

నı అసా**వా** (నాసావా).

మడిప<sup>°</sup> భ:- "అనావా" అనునది ఆజ్-ను వరమందు గల్గిన అనా యొక్క రూపము. అసౌ + అ— అసౌప్ + అ— అసొవాం భార్వస్మూతముల నుండి "ఆదిరుడా త్రం!" అనుస్వారాగమః, ఉబ్బవరః అనునవన్ని యు అనువృత్తి పచ్చును. కాగ— "అసావా" అనునది ఆద్యుడా త్రమైనను ఊష్మకు పూర్వ మందు అనుస్వారాగమము రాదు— అని సూ[కార్తము. ఉదాహరజ: బ్రూమాదసాపేహీ త్యేవమ్.... (3-4-9).

అడ్యుడా త్రమగు "అనా" శబ్ధమునకు అనుస్వారాగమము పూర్వనూ త్ర ముచే సిద్ధించుచున్నను, అజ్ను పరమంను కల్లి మున్నచో ఆ అనుస్వారా గమము ఈ సూ త్రముచే నిషేధింవబడినది. సంహీత మొత్తమంతట యందు నిదొక్కటిమె ఉదాహంఖము. నాసావా, నాసావా అను ద్విరు క్రి అధ్యాయ వరినమా ప్రిని నూచించును.

> కృష్ణ యజార్విద్యు తైత్తిర్య హెత్శాఖ్యకు త్రాష్య రత్నా మసారము పేదులోవనామక సుబహ్మణ్యముచే బ్రాయందిన "మద్ద్వభ" అను అండ్ర వివరణమున పదునారవ అధ్యాయము సమాత్రము.

## అధ్యాయము\_17

ఉచ్చారణ విధి.

సూ[తములు\_8.

సూత9ము I. త్రీవతరమానునాసికృ**మా**నున్వారే త్రమేష్యి**తి** శైత్యాయనః॥

్తిళాష్ఠ :- అనుస్వారకృ ఉత్తమాశృ అనుస్వార్ త్రమాకు తేషు త్వ తరం భవత్ ఆనునానిక్యమికి కై క్యామునికి నామ మునిర్మన్యతే! త్రీవా రధకం త్వి/కథమ్! అనునానికానాం భావకి ఆనునానిక్యమ్. నానీకా వివరణా దాను నానిక్యమ్ (2\_52) ఇత్యక్య విధేశి ప్రమత్న నార్హ్య ముపవిశృతే! నుధా — అగ్నీ రారు...! మం కామం ...! మంగ్రా...! ఏతే ష్మికి కిమ్? రుక్మ...! తెగ్మ...! నుక్షా...!

> త్వ్రతరమ్! ఆననాసిక్యమ్! అనస్వార్ త్రైమేషు! ఇత్! శైత్యాయనః

మణివ)భ: — తదేవం వదవర్హానాం పా్రియశో నిర్ణము: కృతః: తదుల్పారణ కల్పోఒత ఈర్థ్యం పా్రియేణ వర్హ్మతే॥

ఆగ్ పై దీకాథరణ కర్త చెప్పెను. అనగ ఇంతవరకు సంహీతయుందల్ పద ముల యొక్కయు, అక్షరముల యొక్కయు నీర్ణయము విశేషముగ చెప్ప ఒడినది. ఇక నీయధ్యాయము నుండి పూర్ప్ క్షములగు పద, వర్ణముల యొక్క ఉచ్చారణ విధి వివరింపబడును.... ఆని ఖావము. కాగ ఇంసీ చెప్పబోవు అధ్యాయములందు సంహీతయుందల్ మంత్ర పాఠ విధి-విధాన ములు తెలియుచేయబడుచున్నపన్ గహించవలెను.

ఆనునానిక్యమనగ నాగికారంధ్రిములనుండి ఉచ్చారణధ్వన్ వంపుట వర్ణము ధ్వన్ రూవము గద. అట్టి ధ్వన్ నోటిద్వార బరుడకు హోపును. గాన్ దాన్ని నానికారంద్రములగుండ బముడకు వంపుటను ఆనునానిక్యమందుగు. దానికి (పడుత్మము సామాన్యము కంటె దృధముగ నుండును. ధ్వన్ గూడ పేరుగ నుండును.

త్మ్మతరమునగ అధికమగు త్వ్రీత. తర, తమ ఆనునవ్ అధికృతయం దల్లి స్థాయిన్ తెల్పు [పత్యయములు. "తర్ అనునద్ రెండింటి (ెండు వస్తువుల) మధ్య మాౖతమే, అందల్ ఒకదానియొక్క ఆధిక్యతను తెల్పును కాగ సామాన్యమగు దానికంటె కొంచము ఎక్కువగ నుండుటను తివ్రకర మందురు.

వర్ణప్రచేమాక్షరములకు "ఉత్తమాకి ఆన్ సంజ్ఞ, ఆనగ అనురాన్ రాక్షరములు. రాగ— "అనుస్వారమును, అనునాన్రాక్షరములను వలుకునపుడు బడులె ైడలుగట్టి ఆనునాన్కృము త్మీతరముగ నుండును" అని ఆచార్య శైత్యామునుల నిద్ధాంతము." ఉదాహారణలు —

1 မေဂ် $_{1}$  ့ ငည်းကွဲ ရင်း၊ (၃-၃-1); ပေ တာဝ အသောဝ အသောလာခေါ် (၇-၅-၂)

3 వధ్స్తే పరివధ్బతే స్థాయూ**నా**మ్....। (4-5-3);

4 మడినా రూపాడిస్ట్రేణు (7-3-14).

అయితే, ఈ స్థాతము ఆమోదయోగ్యము కాదని వ్యాఖ్యాకారులు నృష్ణము చేసిరి.

సూత9ము 2. సమ<sub>ా</sub> నర్వ[తేత్ కౌహళ్వు[తంగా

్తిళాడ్య: — సర్వత్తి అనునాస్క్య వర్డ్రేషు త్రీవతరత్వం నమమ్మితి కొహ∻ళ్ పు∟తో మన్యత్! య ధా—— స ్ధరాణ! సంయుత్తాం!! వృజ్ జగ్నిం!! ఈవ హూతాం – 4 హో ఇత్యాహ! ఇత్యాది!

## నమమ్≀ నర్వత9ి. ఇతి. కొపాంశ్వృ[తః⊪

మండి ప్రభ: — పూర్న నూశ్రమండు అనుస్వార, అనునాసిక వర్డ్ విషయము బెప్పబడినది. అయితే అనువాసిక్యమునకు తీవ్రతర ప్రయత్నం ఆ వర్డ్ బ్బారణమందే గాక, ఏ వర్డ్ మనునాసికా వివరము ద్వార ఉచ్చరించుటకం ప్రయత్నంతురో, అట్టి అన్ని వర్డ్ ముల విషయమున ద్వయత్నము తీ. ప తరమంగ నుండునని కొహశ్ పుడ్రముల విషయమున ద్వయత్నము తీ. ప ఆచారు,ని పేరు భిన్న మాతృకా గ్రంథములలో భిన్న ముగ నున్నదని విట్ని వండితుడు చెప్పెను. ఉదాహారణకు కొహాలీయపుత్రకు కోహలిపు

అంక నూ<sub>ట్</sub>తమువకు లక్షములుగను రరాణ (4 6-1); ను రామ<sub>త</sub>ి (1-5-1) మున**ైగు**నవి చెప్పబడెను. [<sup>2</sup>] సూత9ము 3. ఆనుస్వారేఒద్వింశి భారద్వజం∎

త్రిఖాష్య్... అందు: నూక్షుతమం, అనునాన్రిం అనుస్వారే స్యా**దిత్ భార** ద్వాజ: మన్యకే! యాథా.... తను ...! అనుస్వారాదన్య**్త కై కా**్యయన వ్యేక ఉత్తమేషు త్వకరక్వం యమాదిఘ త్వమాత్రమ్మర్

#### అనున్నారి! అణు! ఇంకీ। భారదాన్రజుంగి

మండ్రివభ: — అణువనగ సూక్ష్మతమమని ఇర్లము. అనగ మిక్కిలి తక్కువం అక భారద్వాజాని మతమునందు "ఉనుస్వారోడ్పారణమందలి ఆనువాసిక్య ప్రయేత్మము మిక్కిలి తక్కువగ (అత్యల్పముగ) నుండును". అనుస్వా! రము కాని స్థలములలో అనగ వర్గవంచమాక్షరములనుచ్చేరించుటలో ైకాం మునుని మతము నమ్మతమని త్రిభాష్య రత్మకారుల అభిపాగ్రియము. తీవర్తి తరము-— మధ్యమ వగ్గిమత్మము; తీవ్రవముత్మమును పాథమిక ప్రయ త్మమందురు. తీవ్రతర ప్రముత్మమును మధ్యమ ప్రయత్మమందురు. తీవ్రతమ వగ్గియత్మమును ఉత్తు (రూక్ష) ప్రమత్మమందురు. ఇక ఉదాహరణల: తనువా జయక్ష్ ప్రాండ్సా....! (4-6-6)

సూత9ము 4. నకారణ్య రేభాష్మ్రాయకార ఖావాల్లుపై చ మలోపా బోఎ్త్రర ముత్రం త్మితరమితి స్థవిరం కొడ్డిన్యం!

[తిళాష్య: - 'నకారశ్యం' 'రేభోష్మ యుకారళావాత్', 'చకారాకృష్ణ యకారే' "అస్తే" నతి, పులోపొచ్చ ఉత్తరముత్తరం అనునాసిక్యం ఆనుపూర్వేణ తీవ్రం స్యాదితి స్థవిరు కొడ్డిన్య: మన్మతేం యథా — సత్స్తీ రేకాదశాస్ ....; ఇక్యక అనునాసిక్యం సంయోగమాత్రపత్ం శక్షా లీ.... ఇక్యత తు సంస్థిమైమ్ం మహార్వి.... ఇక్యక తీవ్రతమ్ం నలి.... ఇక్యక్సి తీవ్రమ మిక్యాను పూర్వేణ విజ్ఞేమమ్ం ఆన్యక్స్ శైక్యాయన విధింగి

నకారస్య, రేహ్ష్మ యకారఖావాత్, లు ప్రే: చ¦ మలోపాత్ చ¦ ఉత్తరమ్; ఉత్తరమ్; త్వ9్తరమ్, ఇత్: స్థవీరః కౌడ్డిన్యః మది[పభ:- ఆనునానికృము వచ్చెడి మరికొన్ని స్థలములందర్ వ్యక్త మును గూర్పై ఈ నూడ్రము వివరించుచున్నది. అధ్యాయము 15 న ప్రథమ స్కూతమందు "పట్నా నేంద్రము దేహిష్ట్ల యుక్రములుగ మారును, అట్టి యుక్రము లోపించినను, పట్నా మక్రము లోపించినను పేబికి పూర్వమం దున్మ స్వరమునకు ఆనునాసిక్యము వచ్చు" నని చెప్పబడినది. అట్టిహానికి కమముగ ముందుబానికంటె కర్వాతనున్న బానియుందు స్థానీయానునాసిక్య ప్రభుత్మము అదే అనుపూర్పలో (కమముగ, త్రీవ, త్రీవతం, తీప్పతమాది అధిక్యతను కలిగియుండునని నూతాక్రిము. ఇక ఉబాహరణములు కం

- 1 నుత్ర రేశాదశాన్.... (\*2 11) ఇవట త్రీన్లోని వరారము రేఫగ మారగ, పూర్ప కృఠమునకు కల్లు ఆనునాసిక్యము పంయొంగ్రమాత్రము పండించి. అనగ అత్ పృల్భము.
- ౭ి శుక్లాన్ శృ కృష్ణాన్ శృ... (१-३-१)\* ఇచట ఈష**్టు** పూ**ర్వమ**ం డున్న నృరమందర్ ఆనునానికృము సంక్షిష్ణమాత్రము. తీ్రముని ఖానము.
- కి మహా : ఇస్ట్రింటు (1-4-20) ఇదట యుకారము లోపించిగ, హార్వ మందున్న "హా" యుందల్ స్వరమునకు వచ్చు ఆమనాస్క్రము త్ర్మ్ తరముగ నుండును.
- 4 న ్ శిశమ్ .. (4-1-10)\* ఇచట మకారము లోపించగ, స-లోని సృధమునందలి ఆనునానీకృము శ్వీతమము అన్నిగిహించవలెను.

ఈ స్థాముల కంటె ఇతరత్స్ వచ్చు ఆనునాసిక్యము సమస్థాయిలో ఘండునిని వైదికాభరణ కర్త, న్థవిర కొడ్డిప్య మతముగ చెప్పెను. అట్టి ఇతర స్థలములు —

యుత్తన్న పిస్పు నయోత్.... (6–2–8). శోప్ నోమాద శవ... (3–2–8).

ఇవి మాహిష్యు ళాష్యమందిల్నిన ఉదాహరణములు. [4]

సూత్సము పే. వ్యక్షానకాలశృ స్వరస్వాతా స్థిధికుం

్తిళాష్క్. చేశారః స్థప్రకొడ్డిన్యమన్వాదిశతి! అత9—అనుస్వార విధానే, పృధనృ—సామనానిక నృరస్య, పృష్టానకాథః [హాస్పార్థశాలః అధికః స్కౌదితీ స్థప్రింః కొడ్డిన్య్ మనృత్తే! యథా— యుహ్హాథా ్ ....! ఇ**శ్యా**ది! అట్టేతీ న్నరేస్య్త్ కిం: ైసాబెషా త్తమ్మ ఉత్తమలాళావే బైతదధిక కాల విధానం మా భూధిత్⊪

వ్యహ్హనకాలః౹చ౹స్వరన్య∣ అత9∣ అధి≺ః⊪

మండివ్రం :- అనునానిక్యమును కలిగిన స్వరము యొక్క. ఉద్భారణ కాల మిచట చర్భింపబడుచున్నది. సాధారణముగ స్వరము (హ్రిస్వము) ఏక మాౖతాకాలికము. దీర్హ ము ద్విమాౖతాకాలికము. ఈ నూౖతముందలి "చే" పూర్వనూత్రిమునుండి "స్థవిరక కొడ్డిన్యకి" అనుదానిని అన్వాదిశముచేయును. కాగ— "స్థవిర కొడ్డిన్యుని మతముననునరించి అనునాసిక్యమును మొందిన స్వరము ఉచ్చారణముందు ఇంకొక అర్థమాతారి కాలమును అధికముగ కలిగి యుండును. ఆ స్వరము హస్వమైనచో ఉచ్చారణ కాలము ఒకటిన్నర మాౖతలు; దీర్ఘ ముగుచో ఉచ్చారణ కాలము రెండున్నర మాత్రలు; స్లైస మగుచో ముండున్నర మాౖతలు" అని ఖావము.

సూ త్రము 6. ావ్ర విశ్రమయోద్పడ ప్రయత్నతరు పౌష్యర సాది:

[తిఖాష్య: - స్వారే బ్రిక్మే చ వయోగు సౌష్టరసాదేం మతే దృధ స్వయతృతరు భవతి! స్వారి న్వరిత ఇత్యర్థం! బ్రిక్మోనాము అనుదా త్ర బిశేషు! ముధా -- యోఒస్య....! ఆస్యే..... స్వార బ్రికమయోరతి కింగా గాంవావ...! దృధు ప్రమత్మం! యస్యాస్త్రి దృధ్వముత్మం! అతిశయేన దృధ్వయత్మం! దృధ్వయత్మతరి!

ా్వరవిక9ఓ యోగ ఉృధ ప9్యత్నతరణ పాష్కరసాదేణ

మణిప్పభ: కొన్ని వర్ణముల నుచ్చరించుట **యందు. చేయు**వలసిన మ్రాముత్న స్వ**ళావమును**, హిష్కంసామల మతముననుసరించి యొట్లుండుకో ఈ నూ<sub>డ</sub>మున చెప్పచున్నారు...

స్వారికి = ఒక విధమగు న్వదితము, విక్రమిణ : ఒక విధమగు అను డా త్తము. దినీ న్వరావము ఆధ్యాయము 18—1వ సూ.తమున చెప్పబడున . కాగ— "కట్టి న్వదితమును, వి కమమును (అట్టి ఆనుదా త్తమును) ఉచ్చిం మటకు మిక్కిల్ గట్ట్ ప్రయత్న్ము (దృధతర ప్రయత్న్ము) చేయు≾లస్ యు⊛డునన్ ఆచార్య పొష్కరస్ మొదలగువారి అభ్బిపాయము". ఇక ఉదాహరణలు:

స్వారిక.... యొఒన్య స్వేషిగ్ని కి.... (5-7-8) న దివ్యగ్ని శ్వేతవ్య ఇత్... (5-2-7) వి<sub>.</sub> తమ్మ హాల్కి ప్రియమ్.... (3-3-11) యూగెశ్మిశ్యం యుచ్చిక్యాత్.... (5-6-9)

దృథమగు [వయత్నమును కల్గిన పర్ణము దృథ ప్రాయత్న్  $oldsymbol{\epsilon}$  ఆ దృ $oldsymbol{\epsilon}$  ప్రచుత్న మునధికముగ కల్గిపది దృథ ప్రయత్న తర $oldsymbol{\epsilon}$   $oldsymbol{\epsilon}$ 

సూత9ము 7. ఎ9యు**త్నవిశేషాత్సర్వవర్ణానామికి** శై**త్యాయ**నికి။

ုခဲစားဆံုး:- လ်တ္မွ ဆက္လွာကစေ သိုတ္တားက်က္သံုသိမ ေျသတာမွာ သီးရီဆဲခ်ီ ဆံုန္ ေျသတာမွာ ခုတို ဆုံသစီးခဲ့ ခြဲ့ ကားကလား သလက္တော်၊ တာထား--- မရီဆက္မွာ....။ မွာကားရှိပါ၊ ညီ ကားစီ လံုသည်လာများမီဆွဲကြီး။

သံ၅တာခ်္ညြခ်ဳိဆာခ်ဳိ၊ လ်တ္ရွိဆိတ္တာ့ဘာသီး၊ မာမီ၊ ခွဲခြား္မွတ္လေလိ း။

మణిప్రభ: — ఉద్భారణయిందు వర్డ్ సై విధ్యము, హృదయము నుండి పెలువడు శబ్దము పత్పమగు స్థానమున బద్ధిము, అట్లు ఖివ్మ స్థానములందు ఆ శబ్దము పడుటకు మనము చేయు కరణ ప్రయుత్మములపై ఆధారపడి యుండును. కనుక ఇపును శైత్యామునాదార్యులు "నర్వ వర్ణములను దృధ ముగనో, దృధ తరముగనో, దృధ తమముగనో ప్రయాంగించుట ఆయా ప్రమున్న విశేషములపై ఆధారపడి యుండును" — ఆని వివరించుచున్నా రం.

నిజమునకు పూర్సమందల్ ఆరు న్యూతములలో చెప్పినదానికిని, ఇపుడు చెప్పినదానికిని ఎక్కువ భేదము లేదు. కాని వారు (పూర్వనూత)ము ఇందు) కొన్ని పర్ణముల విషయముము చెప్పిరి. ఇతడు ఆన్మీ పర్ణములకు అనువగు ప్రయత్నదార్ద్యము చేయువలెవని చెప్పెను. ఉదాహారణ:

$$a_{m}^{d}a_{1}....(l-1-1).$$

## <u>పై క్రి</u>డీయ ప్రాశిశాఖ్య

్రై క్రై రీయు సంహాతా విషయమున నీ యేడు నూ తములును అనర్థక మం లె అఖ్యక్రిళాష్ఠ్రత్న, పై దికాళరణ వ్యాశార్థకారులు చెప్పిరి. అయితే మా హిష్యుడు మా తము అట్టి అఖ్యాయమును ఏ నూత్రి విషయమునను చెప్పలేదు.

လက္ခရြသာ 8. ကမီးဆႏွန္ျပ္ လ တာဆႏွန္သြားဆစ ဆင္ကာလမီဝတီးခ်ာ၊ နာတာ၊ ဘောဇ္လညာသာ ဆာချစ္ ဘာဇာလွီတီ တာဏာဆာမာ။ မွာဘားျဖစ္ပြား၊ မွာဘားျဖစ္ပြား။

్శిభాష్కి... అశ్వక్పక్తం అశ్వృష్టం. అవ్పక్తం అన్పష్టం చే యాథా ని ఖవత్ ఏవరి వర్హాన్ ఉందీరయోత్ ఉంచ్భారయోదిశృధ్యం! వెనుం! పూర్వమ్మా మశ్రం జ్రీరాహిరిశ భాజనం కారన్నివే యాథామశి, మత్మకత్ <sub>ట్</sub>కమ్య వేర్త మానః ధీరు అధ్యేశా భవేత్ ఇశాకృతిము: మన్యతే॥

> న, అతివ్య క్రమ్, న, చ, అవ్య క్రమ్, ఏప్పు, వర్ణాన్, ఉదీర యేత్, పయం: పూర్ణమ్, ఇవ, అమ[తమ్, హరన్, ధీరঃ, యధామత్, ఇత్, ఆతే9్య, (ఇత్యాత్9్య))။

మడిప్రభ :— సూర్య సూత్రములందు చెప్పిన అనేక మంతములను పరిశే బించి సిద్ధాంతముగ ఈ కారిక చెప్పబడినది. ఇందల్ "అత్రేయం" పటము సాజావాచకమే గాని, మతాంతరమును చెప్పనది కాడు పర్ట్లో రంయం డల్ వ్రయత్న విశేషములను గూర్ఫి కై త్యాయన, కొళాలీపు త, ఖారద్వాజ, స్థావిర కొడ్డివక్త, హెష్కరస్వాడులు వాడులాడుకొనుచుండగ. ఈ అత్యేయుడు ఎధ్యమ్మనిగ వారి వారి వాడనలన్ని టిత్ వరిశీలించి, తుడకు తీర్పుగ నీ సూ తమును క్లోక రూవమున చెప్పెను. కాగ— "పర్ణముల నుచ్చరించు ప్పక్తి, అత్యంక నృష్టముగను, మిక్కిలి అనృష్టముగను కూడ పర్ణములను పలుకరాదు అశడు జాగ్రత్గ పరిశీలించుకొని, అయా సందర్భములను బట్టి వర్ణములను వృష్టముగను, నీడ్డుక్షముగను పలుకులకొంత ప్రి నుత్నము అవసరమగునో, అంతమాత్రపు ప్రియత్నముగే చే నువలెను. సంహీత యుండు వర్ణోన్ఫారణమున సృష్టత, నీర్దుక్షతలు (పడానము. ప్రియత్న దార్మాబాడ్డ్య ఖావములు గణనకు రావు. పార్రత్ నిరాడుగ పాలతోనున్న గిన్నెను తీనుకొనిపోవు క్కైక్తే, మిక్కిలి త్వరగ గాని, అతి మందముగగాని నడచుటను గణన చేయడు. ఆతడు పాలు తెజకకుండ పూర్ణపార్రతను గృహామున చేర్చుటకొంత వేగము వల యున్, అంతమా తపు వేగముతోనె వయనించును. అట్లే మానవుడు పేదా ధృయనమందు వలయునంత ప్రయత్న దార్థ్యతతో వద్దోబ్భారణ చేయువరెను.

అయితే ఒక విషయమును గమనించవలెను. ఒకడం చేయు త్రీవే శ్వ్రీకరాది ప్రకుత్నములు పోరొకరికి అల్పాలృకర ప్రయత్నములుగే నుండును కదే. మరి మధ్యమ పడుత్నము మొదలగునివి ఎట్లు హినగునుంగిని మీప కానీ, ఎపరి ఈచ్ఫారణముందు వారికి శ్వీ)—శ్వ్రీకర, శ్వ్రీకమము అండును గదే. గకుక వారివారి ఈచ్ఫారణలయండి ప్రయత్న భేదమును సృష్టముగ ననుశరించవలెనే కాళీ, ఇంకొకరి ప్రయత్న ములతో పేరి ప్రయ త్నములను హోడ్ఫరాడు. డీసేనే గార్గ్య గోపాలుడు తన హ్యాఖ్యనమున సృష్టపంచెనుం. [అతేదముచ్యశేశ్రీ యుథామశ్రీశ్రీ యుథా ప్రయేక్ క్రిర్మిత్మ అయిమేపే పడ్శ సాబ్ర్మిశ్రీకి మండుత్న అతి తథా స ప్రయేక్ కృష్ణపంచెనుం. ప్రయేక్ సాట్స్ శ్రీక్ మరియా క్రాస్ట్ శ్రీక్ నురూపం ప్రయుజ్ఞోతు న కు పరశ్రక్త పేక్షయా సాబ్ర్ముతికావధారణం సంభవతి"— ఇతి కార్గ్య గోపాల హ్యాఖ్యా ].

ఖక, సూత $\beta$ మంద**ర్ ఇశ్యా**త్ $\beta$ యు: ఇశ్యాత్ $\beta$ య: అను **ద్వర**\_క్రి అగ్యాము పరిసమాప్తి $\lambda$  సూచించు**మ**. [8]

> కృష్ణ యు జార్వేదీయు తైత్తి తీయ హొత్శాఖ్యకు · (తెళాష్య రత్నా మసారము పేదులోచనాముక సుబ్బహ్మణ్యముచే (వాయుఖడిన "మడి(పభ" అను అండ్ వివరణమువ వదునేడవ అధ్యాయము సమాత్తము.

> > **※※**※

<sub>[పణవోచా</sub>్చరణ విధి.

సూ[తములు \_ 7.

ఈ అధ్యాయమున ప్రణవమునువృరించు విధమున గల మతభేదము లను చెప్పాచున్నారు:

నూ**్త**ము **1. ఓంకారం తు ప9్ణ**వ ఏకే**ఒర తృ**త్యమాత9్రం బు9్వతే∎

ူతీఖాష్మ్:— ုန္နာဆီ ఓకారమ్၊ అధ్ధృత్యమాత్రం ఏకే టువతే၊ ఏకే ఆచారా 🕫 అర్థ శృత్యమాత్రమాహుక్ ఇత్యర్థిం! అర్థం శృత్తుం యయో 🖧 అర్థ కృత్యి, అర్థకృత్యేమా జే యస్యాహి ఆర్థకృత్ముమాత్రింగి యధా — సముద్.... యేళ్య .. 1 ఓం.... ఓం.... కాలగిర్జయే ప్యేవం వర్తితమ్.... స్వాధ్యాయాతమృ శేషన్య వ9ణవన్య స్వరస్య చ!

ဗధ్యాయస్యాను ဘာಕನ್ಯಾ ನೈ ಸ್ಯಾದರ್ಥಕೃತಿಯ ಕಾ၊ ಇರಿ။

လေး နေးညွန<sub>ှ</sub>ုန္တလာာၾက သည္ရေနျိုး "ဆွန္နွန္ဇာအာဝ ဒီာင**ေဆ** ျွန္မာနာဝ చా స్థరా తథా। ఇతి కాలనిర్ణయే; సన్థ్యక్షరాణాం హ్రాస్ట్రాన న న ని ఇతిః పాడినీయోఒపి; ఓశారమా (తన్య దీర్ఘకాలో నిరూపితః) ఇహా ఈ (వణవస్థత్వ **విశేష**భాదనౌ **కాలో నిష్**ధ్యతే!

వేదన్య [ప్రఐపే ఈ స్యాత్ సమకాల ద్విమా ఈ)శాం। ఇత్ |ప్రణప విశ్మీ ಕಾಲವಿತಿಮಃ <u>ಪತ್ಯೆ</u>ತಮ್ಮಃ॥

శ్రారమ్! తు. ప్రణపే. ఏకే! అధ్రృత్యమా**\_క**మ్! బు**్రవ**తేπి

మడి వేళ: - పేదాధ్యయ నమును ప్రారంఖించునపుడు బారంభమున "ఓమ్" అని వల్కి, ౖపారంఖించవలెను. అడ్డి ఓంకారమునకే ౖవణపమని ်ာလ. "န၅ဏာတာခံ ခြည်ညှာသာခံ ခြောပတို့ခြိမ္သီన ဒီရား အခါ မြေအနား ఓంకారః" అని మృత్ప త్రి।

అట్టి ఓంకారమునందల్లి "ఓకారము సార్థ ద్విమార్శికము" అని కొందరి అఖ్యాయము. అనగ ఇట్లి ఓకారమునకు ఉచ్చారం కాలము రెండున్న ర మాత్రం. సాధారణముగ్ సన్యక్రములు దీర్ఘ ములు కడ. దీర్ట్ చ్చారణ కాలము ద్విమా త్రికము. కాని ప్రణవమందలి ఓకారమునకు కాలము ెండు న్నర మాత్రిలు. సూడ్రమున ఏకే అని చెప్పటచే ఇది సిద్ధాంతము కాద నియు, మతాంతరమనియు, ఇది అంగీకారము కాదనియు తెలియుడు.

ఈదాహారణలు: సము<sub>ట</sub>్ బన్మం: ఓమ్.... (7-5-25). యేభ్యైస్ జ్పాహం: ఓమ్.... (3-12-8). ఓం ఇమ్ జ్వా.... (1-1-1). ఓం బ్రిమామై నద్దమ్.... (తై. జా9. 1-1-1).

గమనిక: సాదారణముగ వేదాధ్యయన ప్రాంథమున చేయు ప్రణ పము ్తమాతా) కాలికమగును. అధ్యయన పరిసమాప్తి యందుగాని. మధ్యలో అధ్యాయా న్రము, అనువాకా స్రమును నూచించుటకు చేయు ఓంకా రము సార్థ ద్విమాత్రికమై యుండుట, తైత్తిరీయ మూలశాఖా సంబ్రదా యము.

ఇక సూత్రమందల్ కు శబ్దము "సామాన్యముగ ఓకారమునకు గల ద్విమాౖతా కాలమును స్ష్థించును." మరియు ౖతిఖాష్య రత్మకారులు . చెప్పిన కాల న్ర్మీ మమను గ్రింథము, ప్రస్తుతము మనకు లభించు, మాధ వాచార్య కృతమగు కాల న్ర్మీయ ైగంథమంకన్న ఖిన్నమైనవి. అది బ్రామ్హతమలభ్యము.

వైద్రాభరణకారులు— "్హాంకిక ఈ సూ క్రామం చేడాధ్యయన వరి నమా ప్రిని (ప్రభా గ్మాత్రిస్ట్ర సమా ప్రినిమి క్రామం సాచించు విషము మున, ప్రణమ్ము ద్విమా త్రముగునా, త్రిమా క్రిమా క్రిమంగునా ఆంగి సందేహించి, అది సార్థ ద్విమా క్రిమంగి చెప్పుకొనుట యు క్రముగ శావించి, ఈ సూ త్ర మును చెప్పిరి— అది భావించెను.

సూత9ము 2. ఉదాత్తానుదాత్త స్వరితానాం, కస్మింశ్చిదితి శైత్యాయనః#

ုမြီးစုးဆႏွ: - မာကာကာကသည် လွှစ်ကားက သာလို့ "ဧလီးျပစ္သြန္သွင်ိဳ" ုသမနား များသြား ဋွန္နာ့များ ခြဲ့ခြားႏွတ်လေး သေးလွန်း၊ တာတား— မီးသေး။

A . 18

കကာညာကေသည် လွှဲ့ပါအားကေသ်း၊ కလွှဲ့ ေ ႏွီးချီး၊ ಇಥಿ၊ ဦ **ဗာ္ಯ**ಯನ**ಃ။** 

ముడి<sub>ట్</sub>పథ :-- పూర్వనూ-త్రమున ఓంకారమునుచ్చరించుటందలి కాలపరిమితి గూర్పి చెప్పబడినది. అకనిపుడు ఆందలి స్వరము విచారించబడును.

ఆచార్య కైక్యాయునులు — "పేదాధ్యమనమందు చెప్పబడు చ్రంప మును ఉదాత్తానుదా తై స్వరిశములను మూడింటియుందు, ఏ న్వరముతో వైనను వలుకవచ్చును"—— అని అభిప్రాయపడిది.

÷దా: ఓమ్౹ఓమ్౹ఓమ్⊩

1.0

సూత9ము 3. ధృతః బ్రచయః కౌడ్డిన్యస్యు။

త్రిళాష్ఠ :- కొడ్డినృస్య మతే ప్రజాహ్ ధృత బ్వచయా భవతి చతుర్ధన్నరో "ధృత బ్వచయం!" ఇతి కధ్యతే! నము — "ప్రచుకు పూర్వశృ కొడ్డినృస్య (19-2)" ఇతిపత్ ప్రచుకు ఇత్యేశావతై వాలమ్! కిం ధృత శబ్దేని: మైపమ్! పదద్వయే నావృనేన నామధియ మేవాఖిధీ మతే! తథాహి — అధ్యేదాఒళా పేపి పయోగ భేదోఒ స్త్రీతి ప్రయోగ చాతుర్యమాచార్మ! ప్రకటముతి! తథా భీమాసేనో ఖీముం!, పత్యళామా సత్యా, పిధాన మప్ధానం, దీవః ప్రదీవః ఇత్యాధికి

ధృతಃ၊ ವ9್ರವಾಯಃ၊ ೯ಡೆನ್ಯನ್ಯಾಗ

మండ్రికళ :- గ్వర విషయుమున ఆచార్య కొడ్డి స్మూని ఆభ్రిపాయుము నీచట చెప్పుడున్నారు.

కొడ్డిన్యున్ మతముననునరించి ఓకారఘును ధృత్వచయ స్వరముకో వాణకవలెను— ఆన్ సూట్కార్డము.

్ చచయమనగ — "సంహితయుందు స్వరితముకంటె వరమగు ఉదా త్ర ్ శుత్తి గల్గిన ఆనుదా త్రము" (నూ. 21–10) – అని చెప్పబడినది. దానినే వివరించగ క్రుప్టొది స్ప్ర స్వరముఖలో "తృత్యు" మని అందురు. ఇది సార్థక వంజ్ఞ. క్రుష్ణ. పథమ. ద్విత్యుములు ఉత్మేపిణులు. అనగ ఉట్పై స్థానీయములు. ఉదా త్రములు. చతుర్థమన్స్పాత్ స్వార్యములు అపజ్జేపిణులు. అనగ గీచే స్థానీయుములు. అనుదాక్రములు. ఇక మధ్యదియగు "శృత్తి యము" ఈ జ్ఞేపథాపడ్డేవణలు లేవట్టిది. ధృతము. అయితే స్వర విషయ మువ ఇది ఉదాక్త మంత్రియుండును.

ఇకనిట్లగుచో ధృతమన్నను, ప్రత్యమన్నను నమావమ్ కడ. మరి ఈభయ పద్వరమోగ మొందులకు: నీజమ్ కానీ ప్రయోగ చాతుర్యమును ప్రదర్శించుటకే అవార్య కాత్యాయనులు అట్ల నూడ్డికరించిరని. [తిఖాష్య రత్మకారుల వివరణము.

సూత9ము 4. మధృమేనన వా≀్కృయోగః≇

ļ

[తిళాష్య: — ప్రయుజ్యత ఇత్పితమాగు: "మధ్యమేన" ఉచ్చేసీచ నమా హార విలక్షణేన [పయత్పేన [పణవు [పయా\_క్షన్యు: అైత క్వచవ వాచస్థానే [పయోగు: భవతి: "సు:" ఇత్ కొడ్డిన్యాభిమతు పూర్వో క్తే గృహ్యతే! వాచి [పయోగు: వా[కృయోగు:

## ಮಧ್ಯಮೆನ, ಸ $\imath$ , ಪ್ರಾಕ್ರಿಯಾಗ:

మడిక్రావక: — ్రయోగింకబడునది కనుక ్రవయోగము. వాక్కునందలి కయోగము వా[క్ఫయోగము. అట్టి వా[క్ఫయోగమునందు వచ్చునట్టి ఓం కారమునెట్లు పలుకపలెనన్న వి)శ్నకు సమాధానముగ "మధ్య మేన" అని చెప్ప బడినది. సూత్సమందలి "సు" అనునది పూర్వసూత్సమందు కొడ్డిన్నుని మత ములో చెప్పిన "ధృత ప్రచమం" అనుదానిని సూచించును. కాగ "వా[క్ఫ యోగమందల్లి ఓంకారమును మధ్యమ స్వరమగు ధృత విశ్వయములో — అనగ ఉదాత్రానుదా త్రములకు మధ్యదమగు స్వరముతో — పలుకవలెనని ఖావము.

నూత9ము ఏ. స్పరితః పాజ్జి ప్లాజాయణయా≀∎

్తిళాష్య:— ప్లాడీ ప్లాజాయణయోగి వడ్డి వ్యజనికి స్వరితికి భవతి। నైత త్నూత్స్ చేతుష్ట్రయ మిష్టమ్॥ ,

လွှဴ႐ိతಃ၊ ညှာဋီ ဘ္ဘာ္ဘာထား∗။

మడివ9ిళ:— బ్యాండమందల్ ఓకారమును "న్వరితా" నృధాముతో పటుకవలె

నని అచార్య స్లైడ్లో, ఆచార్య స్లైజ్మాముణులు చెప్పిరి. వారి మతమున ్రణ పము న్నరితముగ పలుకఒడును.

అంతవరకు చెప్పిన నాల్గు సూతములు (2, 3, 4, 5) లైత్రియ మూలశాఖకు నేస్ముతములు గావన్ త్రిఖాష్యకారులనుచున్నారు. [5]

సూత్రము 6. ఉజాత్తో వాల్మ్ ింగ

ု စားဆံႏွႈိ− သားမီးႏွန်း ဆေးချီ ုနာဏသံ ఉ∽ဘာ\_မွဴး భవ®≀

⇔ದ್ತ್ಯ: ವಾಲ್ಮಿತಿ\*\*\*

ముణి<sub>ట్</sub>పథ: \_ ్థడపముగు ఓంకారముందలి ఓకారమున ఉండా త్ర స్పరముతో పలుకవలెనన్ వాల్మీకి ఋషి చెప్పాడున్నారు.

ఈ విధముగ నింతనరకు ట్రాడ్షమందల్ ఓకారోచ్పారణయిందల్ స్వర విషయమున ై కాృవున, కొడ్డిన్య, ప్లాక్షి. ప్లాహామణ వాల్మీకుల యొక్క అఖ్భాయములు చెప్పబడినవి.

సూత9ము 7. యధా ప9యోగం వా సర్వేషాం, యధా ప9యోగం వా సర్వేషామ్ $_{
m H}$ 

తెళాక్కి :- యుథా ప్రామాగ శ్వేన ఉదాత్త్విన్ నుత ఇంతీ మాహ్ ను పక్షు! ప్రధుల యూగా ప్రామాగ పా కుర్యాతి నోర్వేషాల జుష్టా. మంతమ్! వరడంచి పక్షన్తు పక్ష్యతే — "ఆధ్యేష్యమాదం" "యుధా ప్రయాగం" "యుధావిధ స్వరం తథా ఎకేన వా స్వర్ణ ప్రధామ ప్రయా క్రెక్క ఇత్ నగ్ షాం మంతమితి" యుథా — "ఇడ్శాన్న" ఇత్యనేనాధి, షృమాశేన అనుదా \_త్తేన ప్రధిమేశ్ స్వర్తు! తేదం నూ తమిష్టమ్!

యధా၊ ప9ియోగమ్၊ వా၊ నర్వేషామ్!

మడిప9థ:- ఈ సూత9మును పేర్వేరు వ్యాఖ్యాతలు పేర్పేరుగచ్చరించింది.

మాహిషేయ హ్యాఖ్యాకారులు "యధా స్థవయాగమ్" ఆ దా త్రస్వరము అని చెప్పిరి. అనగ ప్రజమ్హ్మారణము ఉదా త్ర స్వరముతోనే చేయువలెము.

అచార్య వరరుచ్ పక్షము ఇట్లున్నద్ — ప్రాంథించబోపు గంహిళా భాగమున ఆడియిందిస్వరముండునో, ఆ స్వరముతోనే ప్రజవమునుచ్చరించ వలెను. అనగ ఆ అధ్యాయము లేక అనువాక పారంభ వదమునకు ఆడి మందే స్వరముండునో (ఉదాహరణకు ఆవ ఉన్నన్ను (1-2-1) — ఇచట ఆ ఉదా త్రము) ఆ అధ్యాయమును లేక ఆ అనువాకమును (పారంభించుటకు సూర్వము చేయబడు ప్రజమ్మాను లేక ఆ అనువాకమును (పారంభించుటకు సూర్వము చేయబడు ప్రజమ్మాను అన్న రముతోనే చేయువలెను. అట్లే ఇషీత్వా (1-1-1) ఇచట "ఇ" అనుదా త్రము. కనుక ప్రస్థమ్ (5-1-2) అనుదానిలో అదియుందు స్వరితము కలదు. కనుక ఇచట చేయు ప్రజమము స్వరిత స్వరముతో చెప్పుండవలెను.

గార్గ్రో పాలుడు: ఆయా శాఖలకు నంబంధించిన గురువులు వారి వారి సం[వదాయుముననుసరించి, ఎట్లు వ్రయోచ్చారణ చేసి అధ్యావనము చేసిరో, ఆయా శాఖీ ములు ఆ విధమగు స్వరముతోనే (పణవోచ్ఛారణ చేయు వలముననుసడి సర్వ ఋష్ మతముగ వివరించిరి.

[త త్రాహ్మళాధ్యాయన ఫూర్యే శిష్ట్రమాణ యేన యేన న్వరేం ఆధమ్మా ర్థమాంకారం వ్రామాజ్ఞి, తేన తేనై వాధ్యాప్తి వృవ్వామా విశ్రమా క్రిమే ఇత్ నర్వేషామాచాధ్యాణం మతమ్కీ.... పై చికాభరణ వ్యాశాక్త్రి.

్డి ఖాష్క్రత్న కారులు వారి అఖ్యపాయమును స్పష్టముగ చెప్పక పోయినను, తన వ్యాఖ్యాసమున వరరుచి కంటె అర్వాచీనుడగు మాహిషీయ వ్యాఖ్యను పూర్వమందుదహరించుట చేతను, వరరుచి వక్షస్తు — అని "తు" [వయోగముచేతను, ఆతడు మాహిషీను వ్యాఖ్య నావరించు చుండెనని స్పష్టము.

వ్యానాన్ని చిన్నరిశ్రీంచగ, నంహి కాపాఠ (పవచన సమయమునందు వ9ణపమునే శృధముతో పలుకవలెనన్న విషయుమున ఏకాళ్లిపాయుము లేదనీ తెళ్యుచున్నది.

పీనినస్పై టినీ పర్యాలో చన చేయుగ పై దిశాభరణ కర్త నిర్ణయమే యు. క్రముగనున్నది.

యా ప్రయోగం! "ఉపదేశం నామ ఆద్యోజ్పారణమవతి క్రిమ్య" ఆగి వివరణము. కమక వైదికాభరణ కర్త వ్యాఖ్యయే ఉక్తామము. మేమును ఆ వ్యాఖ్యతో నేకీథవించుచుంటిమి.

స్మూతమందలి "హె" ఏవార్థమును చెప్పును. మరియు "యధా ప్రయోగం వా సర్యేషామ్" ఆను ద్విర్యుక్తి అధ్యాయ పరిసమాప్తిని సూచించును.

> కృష్ణ యు ఈ ర్వేడీయు తైత్తి రీయ ్రాతీశా ఇంకు ్తిళాపు రత్నానునారము పేడులోపనామక ను బహ్మణ్యముచే ్రహాయబడిన "మణి ప్రభ" అను అండి వివరణమున పడునెనిమినవ అధ్యాయపు నమా క్షము.



విక9్తమ కంపములు:

సూడ్ములు 🗕 5.

ఈ ఆధ్యాయమున మొదటి రెండు స్కూతములందు వి[కమసంజ్ఞ వివ రించబడుచున్నది. మిగిలిన మూడు సూత్రములందు "కంప స్వరము" గూర్పి చెప్పబడును.

సూ త్రము 1. స్వరీతయో రృధ్యి యు త్రీ నీచర స్వాదు దా త్రామా ర్వా ఒన్యతరతో వోదా త్రస్వరితయోగి స విక9్మంగా

్త్రాష్య :- య త్యత్ స్వరితయోర్మధ్య్ "ఉదా క్రయోర్వా ఒన్నతరతో బా" ఇది స్వరితోదా క్రయోర్వేత్యర్థి! ఉదా క్రస్వరితయోర్వా మధ్యే 'నీచం' యుడక్షరం న విక్రమ సంజ్ఞ: భవరి! స్వరితయోర్మధ్య్ యుథా ... యూ ఒస్య ... ! ఉదా క్రయోర్యధా ... బోధవే....! స్వరితోదా క్రయోర్యథా - ధన్వా....! ఉదా క్రస్వరితయోర్యథా ... తన్య ....! విశ్వమ సంజ్ఞాయా: ప్రయోజనం "స్వర విక్రమయోర్పథ ప్రయత్న తరం?" (17-6) ఇది!

స్వరితయాః, మధ్య, యత9, స్చమ్, స్యాత్, ఉదాత్రయోః, వా, అన్యతరతః, వా, ఉదాత్తస్వరితయోః, సః, విక9మఃుঃ

మదిప్రభ: – నీచమనగ అనుదా క్రమగు ఆక్షరము. కాగ, రెండు స్వరికా క్షరముల మధ్యనుండు అనుదా క్రమగు ఆక్షరము విక్షమమనబడును. అట్లే రెండుదా క్రముల మధ్యనుగానీ, లేక ఉదా క్ష్మక్షికముల మధ్యగానీ, లేక స్వరితోదా క్షముల మధ్యను గానీ యుండు అనుదా క్షము విద్ధము విద్ధము మంజరును.

ఉదాహారణలు: యొ-2 స్ప $^1$ ్ట్రాడ్స్ స్ప $^1$ ్ట్రాడ్స్ స్ప $^1$ ్ట్రాడ్స్ అను నద్ విక్రమము. ఇద్ రెండు స్వరితముల (యో, స్ప్ట్రిమ $^1$ మ $^2$  అను దా త్రమ (చిక్రమము) నకుదాహారణ: వోడ్డే ( $^1$ - $^2$ ) ఇదట "ఢ" విక్రమము.

స్వరితోదా త్రమల మధ్యనున్న విర్రమమునకుదాహరణ:—  $\phi_{N_3}$ నాగా:  $(4-\beta-\beta_j)$ ; ఇదట "న్వ" విర్రమము. ఉదా తై స్వరిశముల మధ్యనున్న విర్రమము.

తేస్క్ర్ నువర్డ్.... (2-6-5). ఇచట "స్క్ విక్రమము. ఇక వి<sub>ట్</sub>కమ సంజ్ఞా ప్రయోజనము: స్వారవిట్రమయోస్ట్రిడ బ్రాయత్నతరు (17-6),— అను సూత్రమున విట్టమ వర్డ్ బ్బారణయిందు దృధతరమగు బ్**వయంత్న**ము చూపవలెనని చెప్పబడినది.

సూత9ము 2. ్రచయ పూర్వశృ కొడ్డిన్యస్యు။

్తిళాష్ఠ: — చే శజ్డ్ ప్రకమ ఇతి జ్ఞాపయతి: కౌడ్డిన్యన్య మతే ఉదా త్త పర: ప్వరితపరో వా ప9చయ పూర్వశృ వి<sub>డ్</sub>తమా విశ్లీయం: ఉదా త్రపరో యథా— పర్యపదతాం యా: స్వరితపరో యుఖా— ఉపరిజ్ఞాల్లమ్మె. .! ప్రవర్య: పూర్వ్ యుస్మాదహె బ్రవయిపూర్వ:॥

## **్పచ**య పూర్వి≉၊ చ∣ కొణిన్య**న్న**ి⊁

మండి వర: — విశ్రమ సంజ్ఞను విధించుటలో మంత భేదమును ఈ స్మాతముందు చెప్పాడున్నారు. సూత్రమందలి చకారము పూర్వ స్మాతమునుండి విశ్రముక అనుదానిని ఇచటకమన్న తై చేయును. అట్లే స్వాత సామర్థ్యముచే ఉదా తై పరము, స్వరితవరము, నీదము అనువానిని ఇచట అధ్యాహారము చేసుకొన పలెను. ఈ విధముగ — "పూర్వమందు ప్రచ నుమును కలిగి, పరమందు ఉదా త్రమును కానీ, స్వరితమును కానీ కలిగియున్న అనుదా త్రమునకు వీక్రము సంజ్ఞ ఎచ్బునని కొడ్డి గ్యానార్యుల మతమున. అనగ వీరి మతమున అనుదా త్రమునకు పూర్వముందు ఉదా త్రము కానీ, స్వరితము కానీ యుండ వలేనను నీయమము లేదు. వీరి మతమున విక్రమమునకు పూర్వమందు ప్రచయి సంజ్ఞ గల్గిన వర్ధముండవలేను.

ప్రవియమనునిది (నూ. 22-10, 11) 22 వ అధ్యాయమున 1.-వ నూ.తమున "న్వరికాత్సరహీశాయా మనుదాత్రానార ప్రచియ ఉదా త టింకిం" అని చెప్పెను. కాగ నరహీశా పారమున న్వరిశము.కరణీ పరమం దురణు అనుదా త్రమశకు ప్రవిముమని పేడు.

ఇక పీరి మతమున వి<sub>క్</sub>రమమునకుదాపారణలు: [వచయు పూర్వము, ఉదా\_త్తపరము: పర్యవద**కాం** యా (1-7-2). ్రవరయపూర్వము స్వరితవరము: ఈపరిష్టాల్లెక్కై యాజ్యా.... (2-6-2) వ్యవసమును పూర్వమందు గల్గినది (వచయపూర్వము. స్వరితమును వరమందు గల్గినది స్వరితవరము.

ఉదా త్రమును పరమందు కల్గినది ఉదా త్రపరము అంగి చెప్పబడినది. [2]

సూ త్రము 3. ద్వియమ ఏకే ద్వియమచరే తా అణుమాతా9ింగ

త్రాష్ట్ల యమ శబ్దు ప్రదేశ పర్మాయుకు ద్వాయమౌ యు త్రేశే నైర న\_రేంద్ర ప్రేశ్, స్ట్రాయాలు ", తన్మీస్, ద్వాయము పరో యా స్మాదనీ క ద్వామమపరికి తన్మింశ్రీ తీ ము మే సత్యాలు న్విత ప్రకృతయికి తాకి సూక్ష్మాత్రి అన్నకి అదు తాకి ఆఫ్సిప్ తా భవ స్త్రీతీ ఏకే మన్మ నేకి ద్వాయమే యాధా — తేడ్ను నోంన్యమ్ ద్వాయమపరే యాథా — సోడ్ను సోడ్ను భక్త మైమకుకి అన్నకి ఇత్తి కథం పత్యత్కి పదా నే చే తథా కమ్పా అన్లతో నిహతాడుకాకి అత్ పచనాదిత్ బూపుకి నిహతం తు "ప్పరిత యోర్మధియ యత్రి స్ట్రీమ్" (19 1) అత్యేతత్సాన్ని ధాన్మల్ల భ్యేశ్ శిజ్ఞా పెం పక్షత్య్ల — "నిత్యేడభ్ నిహతశై ఎవ్ మై మక్కుకి పర్లిష్ట్ ఏవడి, ఏతే స్వరాక ప్రక్రికమ్న సే యత్రిచ్న స్వరితోదయాకి శేషన్యోదా త్రతా వాస్కాత్, స్వారతా వా వ్యవ స్థనూకి ఇత్కి వ్యవస్థా శబ్దేనానిన ద్విపిధకి కమ్ప ఉక్కు సంహీతాయాం స్వరిత కమ్పకి ఇతర పేదథాగి ఉదా తై కమ్ప ఇత్తి యో కమ్సాకి ప్రసిద్ధాం. తేష్ట్ తల్లక్షణం నీతు కమ్ప పిధాయకమ్క్ అన్యథా — "రోహాడపాం పుష్మమ్" ఇత్యాదౌ కమ్పకి ప్రసేశ్యేతం. నేదం సూత్యమిష్టమ్క్

ద్వియమే! 😂 ద్వియమపరే! తాం! అణుమాతా9్కి

మడిప్)ళ: — త్రాష్క్రక్కాకారుని మరామసారము "యుమంకి" ఆనునది స్వరితమునకు పరాక్రాయపడము. కాగ ద్వియమొంతెండు స్వరితములు. అ రెండు ప్వరితములును అవ్వపధానముగ (అనగ ఒకదాని ప్రక్కి నౌకటి) యుండునెట్టి పడము ద్వియమము. అట్టిదానియండును, అట్టి ద్వియమ పడమును పరముగ గల్గీన స్వరితము "ద్వియమవరి" మగును. దానియం దును ఉన్నట్టి తాకంత్సికి అనగ స్వరిత (పకృతికములగు ఉదాత్తానుదా త్ర స్వరములు, అణుమాత్రముగు, అనగ హ9న్వము నుచ్చరించు టకు వట్టు మాౖతా కాలమున నాల్గవ థాగము కాలమున బెహింతములగున**న** ఏకే=కొందడు ఆచార్యులు థావించుచున్నా**ద**.

ఆ న్వరితములందలి వ్వరితప్పక్పతికములన్నియు వాని అంతమందు అనగ చివరి ఖాగమున నీహతములగును. ఇచట ఒక విషయమును గుర్తించ వలెను. ద్వియమమందు పూర్వమందున్న స్వరితమునందలి ప్రకృతికము అందే నిహతత్వము కల్గును. [తీయమ విషయమున పూర్వమందున్న రెండు స్వరితముకిందున్న ప్రకృతికములకును నిహతత్వము ప్రస్త ప్రాంచును.

అయితే ఈ ప్రకృత్తముల చివరి భాగమునంది నిహతత్వము అంబ మాత్రముగ నుండునని ఎట్లు తెలియును, సమాధానము:— "పటా ైే చ తథా కమ్పా అ న్లతో నిహజాబకా?" అను శిఞా వార్యమై ప9మాణము.

ఇక సూత్రములోని "విహతత్వము" అనునది పూర్మ సూడ్తమునుండి ' సాన్నీధ్య బలముచే అభించుచున్నది. ఈ నిహతత్వమునే "కమ్మ" మం దురు. కాగ

ద్వియమమండు పూర్ప న్వరిశమండును, ౖతి నుమమందు ముందును రెండు స్వరిశములందును, స్వరిశ ౖకరృత్రములకు అణమాౖతమగు నిహ శక్వము నిద్ధించునని కొందరాచాడునల నిద్ధాంశము"—అని సూౖతభావము. ఉదాహారణలు: ద్వియమమందు: శేఒై న్యోన్యమ్! (6-1-1) [త్యమమందు: సోఒై పోటై భృమి)యత (6-1-1)

స్వరిశములు స<sub>్త</sub> విధములుగ నున్నవి కడ్, ఎట్టి స్వరిశములకి కర పము వచ్చును: అని కృశ్మించగ, నిశ్య, అభినిహిశ, కైకం! (కృష్ణములను నాల్లు స్వరిశముల విషయమువనే ఈ కంపము ప**్రిం**చును.

అన్యక్త స్వరిశమందుగాని, ఉదా త్రమందుగావి కలపనము ఉండ వచ్చును. ఈ ఖావమీ "వ్యప్యాయా" అను పదముచే తెలియుచున్నది. సంహీతయందు స్వరిశకంపమనియు, ఇతర పేడఖాగమందు ఉదా త్ర కంప మనియు (పసిద్దము.

అయితే ఈ స్థాతము ఆమోదయోగ్యము కౌదని శిరస్కరింపబడింది.

ఈ వివరణమంతయు ౖతిళాష్క్రత్నకారున్ వ్యాఖ్యాలభ్యము. కాన్ గార్గ్ర్మాలయజ్వ వ్యాఖ్య పేరుగనున్నది. గమనింపుడు:

పైదికాళరణ వ్యాఖ్యననుపరించి యువుక = స్పరము. ద్వియువుక = ెండు స్పరములను కల్గివధి. అనగ ఉదాత్రానుదా క్రములను గల్గినది స్పరితమగును. ఉదాత్రానుదా క్రమాహారము న్వరితము కద. కనుక ద్విముమమనగ స్పరితము. ఇట్లే వ్యాఖ్యయంతయు యున్మది.

్ ముము శబ్దన్స్వర వాట్! ద్వ్రాయమౌ నమాహృకౌ యస్మన్స ఖలు న్వరిశన్వరో ద్వియమ ఉచ్చతే! శన్మీస్ న్వరిశవరే ఏకే అచార్యాం! శిక్షాకారాం! నీచమిచ్ఛ సై! తత్కం కృశ్సై స్య పూర్వ న్వరిశన్య నీచక్వమిష్యతే! నేతు, చృతే! ఈ అణుమాౖతాం!, కాశ్చ నీచ[వకృశ యో≻ణువరిమాణా భవ సై! ఈణుర్మాము [హన్యకాలను చతుర్హారశః!

్రాంగ్స్ న్నాటావర్ విజ్ఞేయం చేతుర్భిరణుఖ్స్తా. ఇత్ దిజాఞార వచ వాత్: తథా చే స్వరిశాతూ ఎర్వన్య స్వరితన్యా నే పదమాత9ం నీచం ఖావ త్త్రీని నీడ్డిమ్జ్— ఇత్ గార్గ్య గోపాలు ]. [బె]

సూత9ము 4. తస్యామేవ ప9కృతౌ॥

ైశిళాష్య : — ద్వియమస్థలే పూర్వస్యాన్స్ వే "తస్యాం" స్వరీత ప్రకృశావీణు మాత్రియాడప్ శిహతత్వం భవతి. ద్వి కుమవరే తు స్థలే పూర్వయోందేవ ప్రకృశ్యారణమాత్రియా నిహతత్వం భవతి! శుతు తాక సర్వా అణుకార్య ఖాజ ఇత్యేవకారో బోధయతి! ఏవమ్మ కొహలేయు ఆహ—— ద్వయోకి పూర్వో ఓణు మాత్రికట్రిమ పూర్వాపణుమాట్రికా పృత్తక ప్రకృత్యేశికి

## తస్యామ్ు ఏవ≀ [పకృతౌ⊯

మడి<sub>డ్</sub>వళ:- పూర్వ నూ<sub>.</sub>తమందు ద్వియమ, ద్విడుమపరములందు అణ మా<sub>.</sub>తముగ కంపము వచ్చుననీ చెప్పిన వీకదేశిమతము అంగ్శార్యాగ్యము కాదనీ \_త్రింభాష్య రత్మకారులు నీరనించెను గద. కనుక ఆట్టి స్థలమునం<mark>దు</mark> వీమి వచ్చునో ఈ సూ<sub>.</sub>తమున చె<mark>ప్పదున్మారనీ ఆతనళ్</mark>ఫికాయువడెను. తస్యామ్--ద్వియమస్థలే, రెండు స్వరితముల వ్యవధానముగ నున్న పుడు మొదటిదానియందలి, ౖవకృతొ--స్వరిత ౖవకృతికములగు ఉదాత్రామదా త్ర ములందు, ఏవ=మాత9మే అణుమార్థమగు నిహాతత్వం వచ్చును.

ఇక ద్వియమవర స్థలములందు, అనగ మూడు స్వరితములున్న చే, పూర్వమందున్న రెండింటి వకృతియుందు నీహత్త్వము వధ్నును. అం .తియె కాని నీహత్త్వము ఆ మూడింటియందును రాదు. మొదటి రెండింటి యుంది యుండును. ఆ విషమము సూత్రమందలి ఏవకారముచే తెళియు చున్నది.

పై వాృఖ్యను సావర్థించుచు కొహాలేయు శిజ్ఞా వార్యమను ఉంట్ట్రిందించించించిందుందు పూర్వమున్ని దీ మా తమ అణుమా త్రికమగు నీహ తక్షము నెండును. మూడున్న జో, అంటు మొదటి రండింటిమునకు మా తమే అణుమా త్రిక్ నీహత త్ర్మము ఉండును. మిగిలిన మూడవవాని యుండు సృస్యకావమును మాంత్రము కర్గి గాముండును."

ఇ**ద** ్త్రిఖాష్య **రత్ప**కారులగు నోమయూర్యున్ వ్యాఖ్యా సారము. అయుతే వైదికాభరణ వ్యాఖ్య దీశిక్ ఖ్న్మముగ నున్న**ది.** 

[ఆన్మత్సంహీతాయాం తెక్కామేవ స్వరితాత్మికాయా మేవ ⁄వకృతా కరహి భవత్కి తథా భూతాత్కంపాం శాత్పూర్వారశస్త్ర తెస్కామేవ స్వరిత ప్రకృతా -పవశ్షత్కి యత్తూడా త్రపరస్య స్వరితన్య కమృత్వం కరపాత్పూర్వారశ సై ఉదా త్రత్వం చేశిజ్ఞామాం స్మర్యత్కి తత్ కూడ్మాండాడి విష్ణామం శాఖా స్వర విషయం చేపేటితవ్యమ్కీ — ఇత్ వైటికాభరణ వ్యాఖ్యాక్కి [4]

సూత9ము 5. నషార్వశా స్ట్రీ။ (నషార్వశా స్ట్రీ)"

్థిళాష్ప్:- పూర్వ శాడ్రం నాగు ప్రికమ పెధింగి తన్మిన్మే తదణుకార్యం న భవత్కి ఏపిం వా నూ జార్థికి-- పూర్వశా స్త్రీ అధ్యాము కున్మను తే యూ ప్రిమనంజూ ఉక్కా నా కమ్పప్రావక్ర న భవత్క ప్రిమన్య దృధ (వముత్మ జ్యాత్, కమ్పన్య తదళావాడితింది

ను పూర్వఞ ౖేఖ9ి⊓

మణిప్రభ:- పూర్వశా\_స్త్రే=పూర్వ శాస్త్రమందు, న-శాదు. పూర్వ శాస్త్ర

మనగ ఈ ఆధ్యాయం త్రిథతు నూత్స్మున చెప్పిన ప్రేకమ తోడ్డి. ఆ విశ్రీతున్న సంజ్ఞకమగు అనుదాత్రమందు ఈ కంప బ్రహ్మ్ — ఆవగ అజుమాత్స్మున్న కలమము (లేక) నివాత త్రమందు ఈ కంప బ్రహ్మ్ — ఆవగ అజుమాత్స్మున్న కలమము (లేక) నివాత త్రమందు రాదు. ఏలననగ ఉద్భారణయిందు, విద్ర మోద్భారణమునకు దృధమగు బ్రాయత్న మనసరము. కమ్పమున్నాండు స్వరి తముఅకొడ్డి దృధ ప్రయాత్న ము లేదు. కనుక వానియుందు కంనము పచ్చుట కవకాశమున్నది. కానీ షెడ్రమ విషయమున అడ్డి నివాత త్ర్మ కలమముల కవకాశము లేదు. — ఇది ఈ నూత ఖామము అని ద్రిభాష్య రత్మ కారులు చెప్పింది.

ļ

అయితే పై దీకాళరణ కర్త పూర్ప శాస్త్రమనగ వాశ్రం శాస్త్రమని చెప్పెను. అతన్ కంప సిద్ధాంతమునంగీకరించడు. అతన్ మతమున ఈ పాశ్రశాఖ్య వాశ్రరణము నాధారము చేసికొన్ యున్మడ్లి శాని, శిక్షల నాధారము చేసికొన్ లేదు. ఈ కంపన, నిహత త్వములు శిజ్ఞా క్ష్మ విహితములు. కనుక అ వాళ్ళాళ్ళకింగీకాతము కాడు. వాళ్ళకడణ శాస్త్ర నిషిడ్డములు కాన్ శిజ్ఞా విషయమును మాత్రమే పా?శిశాఖ్య అంగీకరించునని అతన్ అభిపా? యము. అతన్ పచన మిస్లన్నది— "అన్య శాస్త్రన్య మూతభాతం వాళ్ళకడం పూర్ప శాస్త్రమిత్యచ్యతే! తన్మీన్ కంపో న విధీయతే! సాజా చిఫ్లజాయం త విధీయతే! వాళ్ళకడం ప్రవానం హిళ్ళకర్యా ప్రమాత్రమే పై యూ కరణే క్రింగ్ శిజ్ఞాకారా ఇహైకర కథ్ వ్యవదీశ్య పై! తధా చాన్మీన్ శాస్త్రే? విధీయమానానాం కారాశ్రణం విషయేషు వాళ్ళకరణే క్రి కారాశ్రణం సంగృహీ తశాళ్ళక్కి తత వాళ్ళకరణే క్రి విశీషః వర్గా హాళ్ళి! శీజ్ఞార్థన్ళతు నర్వస్యాత్ర అవరిగ్రహీ తత్వాని దీహాను క్రిమమన్న కార్యం కారశ్రం తతః వరిగ్రహీ తప్యమితి సిద్ధమ్"— అతి పై దీకాళరణ వాళ్ళాళ్ళి

నిష్కర్ల: ఈ వ్యాఖ్యాత లీరువురిలో ౖ తీఖాన్య రత్మకారులు చెప్పినదే మాకును సమృతమగును. శిజాశాస్త్రము వ9ిధానముగ వర్ణశాస్త్రము. వ్యాకర

#### కై కై రీయ పా 98 శాఖ్య

ణము వద కాస్త్రము. కాన్ బ్రాతిశాఖ్యయందు ఈ రెండింది విషయములను గ్రామంచి, వదములకుచ్పారణాది సాధుత్వము చూపబడినది.

మరియు ఫూర్వ శాష్ట్రమనగ ఫూర్పమందు చెప్పిన వి<sub>డ్</sub>కమ విధియని అంగికరించుట యుర్తము. అచట ఈ కంప, నిహత\_త్త్వములు నిద్ధించక పోవుటకు కారణమును డ్రిఖాష్యరత్మకారులు సృష్టము చేసియే యున్నారు.

సూడ్రమందలి ద్విరం\_క్తి అధ్యాయ పరిశమా ప్రేని సూచించును. [5]

కృష్ణ యజార్వేదీయు తైత్త్రియ ్పాత్రాశ్యమ ్త్రికాష్య రశాృ నుసారము పేదులో పనామక నుట్టుహ్మణ్యముచే బ్రాయుఖడిన "మడి[పభ" అను ఆంద్ర వివరణమున వందామ్మినవ అధ్యాయము నమా ప్రము



Ł

#### ಅಧ್ಯಾಯಮು\_20

స్వరిత ట్పకరణము:

స్టూతములు\_12.

ఈ అధ్యాయములో ! నుండి 8 న్నూతములు ఖివ్మ ప్పరిశముల లక్ష జములను చెప్పను. మిగిలిన నాల్లు న్నూతములు ఆయా వ్వరిశోధ్భారణ విధిని తెల్పను.

సూత9ము 1. ఇవర్లోకారయోరుకాకారాపో కైప9 ఉదాత\_యా:∎

ಇವ≎್ಣಿಕ್ ರಮ್ಯಾಃ ಯುವಕ್ ರಶಾಸೇ ಹೈ ಪ್ರೀಃ ಈದ್ತ್ ತಮ್ಯಾಃ∎

మడి<sub>ట్</sub>వళ !... ఇక నిపుడి యుధ్యాయమున స్వరిక భేదములను వ<sup>9</sup>యక**్ష** భేదములను వివక్షించుట ద్వార వానీ అక్షణములను చెప్పాచున్నారు.

ఉదా త్రామా: - ఉదా త్రములైన, అవర్టో కారమొ: - ఇకార, ఈకార. ఈకారములకు, యువకారళాపే - యుకారముగాని, వకారముగాని (ఇ—యు, ఉ—వ) (పా ప్రించగ, కానీ తర్వాతనుండు అనుదా త్రము స్వరితముగ మారినచో, ఆ స్వరితమునకు మై ప9:--మై ప9మనీ పేరు.

ఇవర్డమనగ కూన్ప, డీర్హ ఇకారములు. ఈకారమనగ కేవలము క్రాంస్ప ఈకారమే గ్రహీంకబడును. దానికి మా(తమే వకారముగ మారు అవకాశము గండు. డీర్హ ఈకారమునకు వ్యగృహ్య సంజ్ఞ (నూ. 4-5) విధించబడినది. కాగ పూర్వ పదా న్నమండు ఈడా క్రమగు ఇవర్డముగాని, కాన్పోకారముగాని యుండవలెను. ఈ క్రేక పదాదియండు ఈ వర్డములను యుకారముగగాని, వకారముగగాని మార్భువట్టి అనుదా క్రమగు 'అచ్చు' ఉండవలెను. అపుడు నంహికా పాఠమున ఆ ఇకారం, ఈకారములు క్రమముగ యకారం, పక్రారము లుగ మారును. అట్లు మారునపుడు పూర్వవరములందున్న ఉదాత్తానుడా క్రే ముల రెండింటి స్థావమున స్వరిశము నచ్చును. (నూ. 10-16). అట్టి వృది తమును క్షై ప్రే స్వరితమందురు. ఇది స్కూతార్థము. ఉదాహరణలు:

ఎ ఏ పై నే న ప్రేశ్రం ప్రాంతి - 18).

2. కృధి స్వస్మాన్— (4-7-15). (ను అస్మాన్).

ఉదా తైయో: ఉదా తైములైన ఇకార ఈకారములనుటచే, వేస్వ్యేస్, అన్వేనం అనువానియుందరి స్వర్తమునకు కైప్రి సంజ్ఞ వారించబడినటి.

[[1]]

సూత9ము 2. సయకార వకారం త్వక్షరం యుట్త స్వర్యతే స్థితే పదేఒనుదా త్త పూర్వేఒపూర్వేవా నిత్య ఇత్యేవ జాన్యూత్॥

్ తిఖాష్య్: — సయకారం వా సవకారం వా ఆక్టరం స్పర్య ఇత్యర్థ్మణ స్థితే పది పదకాలే ఇత్యర్థ్య్ యుత్ర స్థేత్ స్పర్యతే అనుదా త్ర పూర్ఫ్ అపూర్ఫ్ వా పూర్ఫ్ క్స్ సీ పీ పీ సీ సీ స్ఫ్ క్ జాన్యూ క్ స్ నర్స్ట్ తీ సంహీతా, వధ జరాన్స్ క్యర్థ్య్ యుతా — వాయువ్యమ్య్ కన్యేవ తున్నా! కర్ట్ బ్లాక్ట్ స్ట్ర్మాన్స్ క్స్ జ్లో బ్లాక్ట్ స్ట్ర్మాన్స్, క్స్ జ్యాక్ట్ స్ట్ర్మాన్స్, క్స్ జ్యాక్ట్ స్ట్ర్మాన్స్ ప్రాక్ష్ట్స్ ఇత్ జభాయామ్య్ కు శబ్ద్ నిశా్యధాపుత్ప్రభయం విషయే "నోదా తై స్పర్తి వరం" (నూ 14.31) ఇత్ నిషేధం నివారయుత్మ్ నను నిత్య కథమేతన్ని షేధ విషయంగా ఉదాత్రాత్సర్డనుడా త్రి (నూ. 14.28) ఇత్ అక్టబానంభవాత్య్ అత్రోచ్యతే వర్మ విభాగపేలానూముడా త్ర పూర్ప త్వమ్ స్ట్రీ స్టర్స్ స్టర్స్ స్ట్రీత్ నిషేధ విషయుక్సం! అనుదా త్ర పూర్ప క్స్టర్స్ స్టర్స్ స్టర్స్ పూర్ఫ్ క్స్టర్స్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ క్స్టర్స్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ క్స్టర్స్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ క్స్టర్స్ పూర్ఫ్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ పూర్ఫ్ క్స్టర్స్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్రాక్స్ ప్ పూర్ఫ్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ స్టర్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్రాక్స్ ప్ ప్ స్ట్ర్స్ ప్ ప్ స్ట్ ప్ ప్ స్ట్ ప్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ స్ట్ర్స్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ ప్ స్ట్ ప్ స్ట్ ప్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ స్ట్ ప్ స్ట్ ప్ ప్ ప్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ స్ట్ ప్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ స్ట్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ ప్లాక్స్ ప్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్ ప్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్ ప్రాక్స్ ప్లాక్స్ ప్ట్ ప్లాక్స్ ప్లాక్స్

స్థితే వదే ఇత్ కిమ్: ప్యేపై నేన! అనుదా త్రాహర్య ఇత్ కిమ్: మంత్ర్యా ఆవిపేశ్! సత్వ్వ అగ్నీస్! కేబిదేవమాహుక — "ఉక్య్మ్ యాజైక్ర మైనమ్" అశ్యాది! ప్రాతిమాతం నిరాకరోత్యవకార: వదనమయే అనుదా త్ర పూర్వశాృత్ ఫూర్వవిశేష ద్వమున్య అవ్యధా మై యార్థ్యాత్! తస్మాద త నిత్య న్వరిత త్ర్వమ్మ, న సంజ్ఞానరమిత్ విజ్ఞీయమ్క స యకారవకారమ్! తు. అ**డ్రమ్**! య్మ్ర్మ్ స్వర**్థత్**! స్థితే! పదే! ఆనుదా\_త్తఘార్వే! అఘార్వే! వా! నిత్యకి! ఇత్కిఏవ! జానీయాత్¶

మణిబ్రాభ: — ఈ సూత్రమలో నీత్య స్వరితమును చెప్పాచున్నారు. సూడ్ మందు, అక్షరమ్ అయ్య; అనుదా త్త ఫూర్వే పూర్య మండు అనుదా త్రమను కలిగినది, అపూర్వే పూర్వమందెట్టి స్వరమును కలిగియుండినట్టి, నయాంటర వకారం -యుకారముతో గాని, వకారముతో గాని కూడియున్మట్టిని, స్పర్యతే -స్వరితమును కలిగిముండునో, అట్టి స్వరితమును, నీత్య శిశ్ ఏప --నీత్య (జాత్య) స్వరితమునీయే, జానీమాత్ -తెలియు వలెను. పడే స్థితే --పద పాఠ మండున్మట్టిది.

అనగ, పదపాఠమునందు, వదాదియుందున్న డ్రియు, లేదా అనుదా త్ర మును ఫూర్వమందు కల్గినట్టియు అద్భు, యకారముతో జానీ, వకారముతో కానీ కూడియుండి, సహజముగ స్వరితమైకచ్ (అనగ, సంహీకా పాఠముని సూడ్ నిర్దేశముచే వ్వరితముగ మార్రనట్టి) అడ్డి వ్వరితమును సైశ్య స్వరిత మందురు. దీనినే ఇతర ప్రాత్రిశాఖ్యలందు జాత్యస్వరితమువిరి. సంహీకా పాఠమున నూ. 10–16; 14–29, ఇత్యాది నూడ్తములచే అనుదా త్రమలు స్వరితముగ మారు అవకాశము కలదు. కానీ పదపాఠమున అడ్డి ఆమేశాశము లేదు. కనుకనె— అ స్వరితము పద పారావస్థయిందే యుండవలెను.— అని చెప్పబడినడి. అడియును యకార, పూరముతో కూడిన అచ్చునకు చెంది యుండవలెను.

ఈ చాహరణలు! "అనుదా\_త్తహర్వా"—— అనుదానికి.

కాయవ్యము (148-7); కన్యేవ (3-1-12); 🚉 (2-148).

ఇక "ఆపూర్వే" అనుదానికి ఉందావారణలు :

న్యాహ్మమ్ (5-5-4); క్వ (7-1-4); జటాపాఠమండు— క్వాస్యాస్య క్వీక్వాస్య (7-4-4).

అనుదాత్రపూర్వి అనుదానికి అనుదాత్రకృ అనా పూర్వకృ అని షిగ్రహ వాకృష్ణు. అపూర్వి అనుదానికి పూర్విభావణ

#### ခွာခြီတြလ ဘဲ၅8 ကားရှ

సూట్ మున "అనుదా త్రహార్వే" అని చెప్పటచే మర్వా , ఆప్పెనీ సర్వా : అగ్నిస్ ఇత్యాదులందల్ స్వరితమువకు "నిత్య" సంజ్ఞ వారించ బడినది.

ఇక న్ సూత్రమందల్లి "ఏవ" అనునద్ది ఈ స్వరితమునఓ "ప్రాశ్రీ హత" సంజ్ఞను వారించును.

ఈ స్మూతమునకు గార్గ్ల గోపాలయజ్మ వ్యాఖ్య సరళముగ నువ్మది. అనగ విషయమిది. ఐనను వివరణ వర్ధతి సరళముగ నున్నది. [2]

నూ త్రము 8. అపిచే న్నానాపదస్థను దాత్రం థచేత్నా : హీతేన స్వర్యతే న పా 9ిజిహం ఈ జ

్ తిళామ్య : — ఆపీ శబ్దికి పూర్పత్వ మాజా 9 కర్లకి ! అధ శబ్దో నిత్య సంజ్ఞా ప్రవచ్ఛేదకి! నానాపదస్థో దాత్ర పూర్పత్వాధికారకోవా! వానాపదస్థం ఆడ్టర ముదాత్రపూర్పం చేత్ పరతి నీచం సాంహితేన విధినా స్పర్యతే చేత్, స్ట్రిపోతి పేదితప్పు! యథా — మాతీ అస్యామ్! ఇష్ట్రీక్స్టా! తం తే దుశ్చజ్ఞు! సాంహితేనేతి కింకి తమన్న కొట్టు నానాపదస్థ మితి కిష్ణికి తయా దేవత్యా!

မာသီ၊ ဃိမ်ိဳး၊ ကကာသံထတ္တွည်း၊ နေတာ္မွာညီး၊ မာတု၊ ဃိမ်ိဳး၊ ဘ**ေဘးခါನ: လ္လ္လ**ွစ္ခါ၊ လံႊ၊ ဘာ¶မာဘာခ႑∎

మడివ్రభ 🏗 😝 స్కూతముచే (పాఠిహత స్వరితమును చెప్పుతున్నారు.

నానావదస్థమ్ ఇళీన్న పదముందున్నట్టి పద్వాతముందలి ఉద్పాత్తము, తర్వాతనున్న పదాదియందలి అనుద్వాత్తమును, పూర్వమందు స్వరిత విష యమున చెప్పిన స్వాతముల ననుసరించి, సంహీశాపాఠమున స్వరితముగ మారినచో, అట్టి స్వరితమునకు "బాత్రిహత్ స్వరితము" అని పేరు.

ఆనగ, పదావస్థలో రెండు వదములు. అందు పూర్వవదము అ్త్యే దాత్రము. రెండవది ఆద్యనుదాత్రము. ఈ రెండు పదములను సంహిశా పాఠమున కలపి చెప్పవపుడు సూ. 14.29; 12.9; ఇత్యాది సూ తములచే ఆ ఆనుడా త్రము వ్యరిశముగ మారవచ్చును. అట్లు మాడుటచే పచ్చు వ్యరి శమును పా9తిహశమండురు. ప్రతిహశన్య భావ: ప్రాతిహశమ్! అనగ ఉదా త్రముచే అనుడా త్రము అహశమై (కొట్టబడినటై) స్వరిశముగ మారెను కనుక, ఆ స్వరిశము పాతిహశమగును.

ullet దాహరణలు: మా ullet ఆస్యామ్ (1-6-12); ఇమేశా $_{\Sigma}$  (1-1-1); తం ullet దుశ్చ్రమై! (3-2-18).

సాంహితేన అని చెప్పటచే "యన్న్ క్రాఫ్స్" అను బోట న్వరిత మువకు బ్రాంకిపత సంజ్ఞ వారించబడెను. ఇచట న్య క్రాఫ్స్లోని న్వరితము సహజ మగు నిత్య స్పరితము. అంతియోకాని "యత్" లోని ఉదా త్ర [వళావముచే అనుదా త్రము నుండి వచ్చినది కాడు. అట్లే "నానా వదస్థమ్" అని చెప్ప టచే తయా దేవతయా (4-2-8) లోని వ్వరితమునకు బ్రాంకిహత సంజ్ఞ వారింపబడెను.

సూత9్ము 4. తస్మాదకార లోప్ఽఖినిహతః౫

1

్థిళాష్య్: - తన్మాత్ వానావద్దిహ్దాత్తాత్, పరభూతశ్య ఆనుదాత్తాకారన్య లోపే వత్ యు: స్వరీత: న: "ఆభినిహత:" పేదితవ్య: బాయా - హోడ్బబసీత్: కేడ్బువన్కి తన్మాదిత్కిమ్: భూజోడినీ దేవానామ్క

తస్మాత్! అఠారలోపే! ఆభిన్హాతః⊪

మదిప9ిభ :- ఈ నూడ్రముచే "అఖినిహాత" స్వరితమును చెప్పచున్నా ఉం

సూత్రమున, తస్మాత్వపూర్ప వద్ాన్రమంధున్న, ఉద్పాత్త స్పరము వలన అమీ ఆర్థమ. పూర్ప సూడ్రమందున్న "నానావద స్థముదా త్రమ్" అనునది ఈ "తస్మాత్" పదముచే గ్రహించబడినది. "ఉ క్రవదాదియందున్న అనుదా క్రమంగు అశారము నంహితా పాఠ మున లోపించగ, ఆ లోవమునకు నిమి క్రములైన పూర్వవడా న వర్ధము యొక్క ఉదా క్రమునకు ప్వర్తికము విధింవఖడినది. (నూ. 12-9) అట్టి స్వరికమునకు "అఖిస్వాత" స్వరికము ఆసి పేరు. ఉదాహరణలు:

స్ట్ బస్త్ ఇచట నం అల్లప్త్. ఇద్ నో అ్లప్త్. ఈ స్థితలో ఓశారము ఉదా తము. ఇశాతము ఆనుదా త్రము. నరహీశా పాఠమున అకా రము,లోపించి, ఓశారము సృధిశమును హిందుపు. కాగ ఆట్టి ప్పరిశము "అభినిహశ" మగును. ఇట్టి తెబ్బునిన్ (తే ఇ్లువన్).

ితస్మాత్" అని చెప్పటచే ౖళాజోఒని దేవానామ్ (2-4-3) ఆను స్థఇ మువ జో పైనున్నే స్వరితమునకు "అభినిహత" సంజ్ఞ వారింవబడింది. ఇచట ఓకారముపై సహజముగన స్వరితమున్నది. అంచియే అని ఉదా త్ర స్థానమున వచ్చినది కాడు. సహజమైనది కడ అని దాగికి నిత్య (జాత్య, సంజ్ఞ రాడు. అపూర్వము కాడు. అనుదా త్రహర్వమును కాడు. [4]

సూత9ము 5. ఈధాపే ప9ిశ్లిష్ణు∎

ైతిళాష్య: - ఈళాపే యత్రి స్వర్యతీ మక్షక్షిక్ష పేపితమ్మకి నూస్నీ ను మివు నూడ్డాకా! మా నూత్రిష్ట్ ద్వూప దధాతిం

ఉంభావే! ఫర్తిన్నిక్షణ

మడివ9భ :- ఈ స్కూతముచే ప్రస్తిష్ట సంజ్ఞ కల్గిన న్వరితమును వివ రించుచున్నారు.

పూర్ప వదా నైమందలి ఉదా క్రమగు ఉకారము, ఉ కైర పదాదియం డలి అనుదా కైమగు ఉకారముతో సంహీశా పాఠమువ దీర్ఘ ఊకారముగ మారగ, ఊకారములపై నున్న రెండు హ్వరములు కలిసి ఒకటి న్వరితముగ మాడును. అడ్డి స్వరితమును ఊళాపముచే సిద్ధించిన వ్వరితమందురు. ఆభికే మర్గిష్ట్ర న్వరితమని పేరు. ఉదాహారణలు: సూస్పీయమివ (6-2-4) (మ ఉస్పీయ.....); సూద్గాకా (7-1-8) (మ ఉద్గాకా); మాసూ త్రిష్ఠన్ (7-ఫ్-?) (మాను ఉ.త్తి ష్ఠెన్); దిక్టూప దధాశి (ఫ్-ఫ్-ఫ్) (దిక్షు ఉప....)! ఇదట ఈ ఖానము — సవర్ణదీర్ఘ సంధివలన యగు ఈకారము. [5] సూత్రము 6. పద వివృత్యాం పాదవృత్తః॥

్తిళాడ్య: - వద్యార్విప్పత్తి: వదవిప్పత్తి: తస్యాం యు: స్వర్యతే సంపాదవృత్తు పేదితవ్య: యథా — తా అస్మాత్! స్థాన: కి యు ఉవసద్య: వివృత్తి: వ్యత్తికర్య: వదయోరితి కిమ్: "[వడాగ ముర్థమ్"!

## పదవివృత్త్యామ్, పాదవృ**త్తక**11

మణి[వభ :- ఈ సూ ౖతముచే "పొదవృత్త న్వరితము" వివరించబడు చున్నది.

వివృత్తి అనగ రెండు స్వరముల (అచ్చుల) మధ్య సంధి కార్యము లేకండ పృష్ణముగ యుండుట. (స్వరయోర సంధిః వివృత్తిః।) వదవివృత్తి అనగ పచయాః వివృత్తిః అని చెప్పబడినది.

అనగ "ఫూర్వ వదా న్రమందలి ఆడ్బునకు ఉత్తర పదాదియందలి అడ్బుతో నంధి జరుగకుండ, రెండు వదములు వృ్దముగ నుండుటను వద వివృత్తి యుందురు. పంహితా పౌఠమున, ఇట్టి స్థితిలోనున్న పూర్వపడా న మందలి ఉదా త్రవహావముచే ఉత్తర పదాదియందలి అనుదా త్రము, స్వరితముగ మారినచ్ దానిని పాదకృత్త స్వరితమందురు."

တောင်း (8-2-4). အာမ်ားကို နောင်း (6-2-4).

[తిళాష్య రత్మకారులు వివృత్తి అనగ వ్యక్తిరిత్యర్థ: పదయోం: వివృత్తి: పద వివృత్తి అని వి[గము చెప్పిరి. ఇంట్లి వివరణచే ఏక పదముందు భివృత్తి యున్నమ అచట స్వరితమునకు ఈ సంజ్ఞ వారింవబడినది.

ఉదాహరణ: ్షమంగముక్తమ్ (4.4-2).

అంకర పాత్రాఖ్యకారులు వదవిప్పత్రిం అందుదానికి "పదయోగాం వివృ త్రికి అంగి విగ్రహ వార్యమును చూపిరి. కానీ గార్గ్య గోపాలయుజ్య పడే వివృత్తి: వదవిపృత్తి: అంగి చెప్పెను.

సూత9ము 7. ఉదాత్తార్వ సైర్ వ్యంజనః॥

త్రాష్ట్ల ఉదాత్రహార్పాధికారే నతి పునర్మత తత్మథనాదేక వదస్థా ఒదాత్ర విశేష్ట్లవగమ్యత్! తస్మాదేక వదస్థాదాత్ర పూర్వ్యం: న్వరిత: ని తైరో వ్యంజన్ పేదితవ్యం! యథా— యుజ్జ్మ్మ్ న్యస్ట్! నస్వృస్ట్ స ఇస్ట్ర్లో ఒమవృత్త తదళ్యే ఒభవత్త్ బ్రామ్ గమ్ట్ తం త్రష్టాల ఇద్దేత్తి!

# ఉదాతృతమార్వు। తైరో వ్యక్షానం॥

మణి మళ: — ఈ సూ**ట్ ముప** స్వ**ర్తములలో** నౌకటియలు తైరో వృర్జన స్వర్త లక్షణమును చెప్పా<del>టనా</del> ఎ**రు.** 

"ఉద్తమును పూర్పమందు కలెగిన"— అనెడి ఖావము ౖపాకరిణక ముగ సిద్ధించును. అయితే ఉద్త పూర్పక్రము కూడ అట్లే సిద్ధించు చుం ఉగ, నూౖతమందు మరల ఉద్తాపూర్పి అని చెప్పబడినది. కనుక "ఏక పదస్థమగునట్టియు, ఉద్తా పూర్పమగునట్టియు న్వరితమునకు తైరో వృం జన"మని నూౖతార్థము లభించును.

ఉదామారణలు: య్జ్ల్ల్న్స్ (7-4-20); వస్వ్యన్ (1-2-5); న ఇస్ట్) ఒమన్మత (7-1-5); తదశ్వ్బభవత్ (5-3-12); [వచ్గమ్ (4-4-2). ఈ స్వరిత అక్షణమును ఇతర [పాత్శాఖ్య వ్యాఖ్యాతలు, ఈ పాత్ శాఖ్యా వ్యాఖ్యతయగు గార్గ్య గోపాలయజ్వయు అన్యథా చూపుచున్నా ఈ. పరిశేలింపుడు :

గార్గ్ గోపాలయజ్న— "వదశ్యే 2 కాను వరైతే! వదే సమావవేది, ఉదాత్రపూర్వర్ వ్యంజన వృవహీతో యు నృవ్ధికి నిశ్రీ వ్యంజవ సంజ్ఞో భవతి!"— ఇది ఈతని వివరణ ఓ దీని ప్రకారము ఉచ్చాత్త స్వధిత ముల మధ్య వ్యంజన వృవధానము ఉండవలెను. దీని నంగికరించినచో "[వ ఈగమ్" అను ఉదాహారణ (మాహీషీయు, [తిళాష్యారత్న ముఅందలిడి) కుడరదు. అయితే ఋక్పాతిశాఖ్య యందు వ్యంజవ వ్యవహితా వ్యవహి తత్వములు (నూ. 3-17; 18) రెండును చెప్పబడినవి. కాని వాజననేయు, చతురధ్యాయిక (3-62) అలో వ్యంజన వ్యవహితత్వమే చెప్పబడినది. అయితే ఈ నిర్వచనము అయా శాఖలను బట్టి మారుచుండవచ్చును. [7]

సూౖతము 8. ఇత్ స్వారనామధేయాని#

త్రాష్య: - అతి ఏతానిన ప్రస్తరిత నామధియాని వ్యాధ్యాతాని! యథా-అభ్యస్థార్; అధ్వర్యోపేశాశర్ కైప్రికి వాయవ్యమ్; క్వావ్య అతి నిత్యకి! సతేలోకు: యత్వాకు కృద్ధి ఇతి ప్రాతిహతు! సోడ్బపీత్ ఇత్యభి నిహాతు! సూద్ధాతా ఇత్ పర్లిష్టు! త ఏనమ్ ఇత్ పాదవృత్తు! మమ వామ అతి తైరో ప్యంజను!

ఇతి, స్వారనామధేయాని‼

మణిప్పళ: — ఇంతవరకు ఈ ఏడు స్వాతములలోను వివిధములగు స్వతిత ముల యొక్క పేర్లు చెప్పబడెను. ఆయా అవస్థననుసరించి వ్వరితము.... 1 క్షైప్పము 2 నిత్యము 3 ప్రాతిహతము 4 అభినిహతము 5 ప్రక్లిస్ట్రము 8 పాదవృత్తము 7 కైరో వ్యంజనము.... అని స్ప్రవిధమును. [8]

మాత్రము 9. కైప్ర నిత్యయోదృఢ తరః॥ [తిఖాష్య:- జై[పే, నిత్యేచ మనుత్మి దృఢతరః కార్యు॥

# ಹ್ಷಿಪ9 ಹಿತ್ಯಮ್ಈ ದೃಢತರಃ∎

మండిప్రభ :- ఇంశవరకు స్వరితములలోని పై విధ్యము చూవబడినది. ఇపుడు ఆట్టి వివిధ స్వరితముల నుచ్చరించుట యుందు చేయవలసివ ప్రయత్న భేదములను చెప్పమన్నారు.

డైప్పి, నీక్య స్పరితముల నుచ్చరించుటలో దృధతర ప్రయత్నము చేయువలెను— అని స్టూకార్థము. అనగ వీనినీ ఉద్బారణలో ప్రమ త్నము దృధతరముగ నుండును.  $[^9]$ 

సూత9్ము 10. ఆభినిహతే చ∎

ခြံစားရွာ ႏွံ့ မေလာ္မရိတီး ဆင္ဆံသားလ ေရႊဗီ ထံျွန္သာျဖစ္ ဆီရသာမျိဳး မေလီးလီးဆီ ုသံသာ၏ွေ့ ထံျွန္း ကဲႏွစ္၊ လ လ ထံျွန္ခင္း အခါ သံျွန္ လြာျခား ဝေစားခ်ီ သံွခ်ီတာခါ။

#### అభినిహాతో! చ్ు

ముడ్డి ఇక :- స్టూ కమందల్ చకారము పూర్వ స్టూ తమునుండి దృధతరం అనుదానినన్వాడేశము చేయును. అట్లని అభినిహకము నుచ్చరించుటలో వ్రియత్న ము "దృధతరము" అని భావించరాడు. అనే కాపమైనటో అభినిహతమును పూర్వ స్టూతమున జై ప్రి నీత్యములతో కలిపి చెప్పెడినారు. కనుక ట్పత్యేశముగ స్టూతము చెప్పటచే ఆప్రిముత్నం దృధమని తెల్లిను వలెను. దృధతరము కాదు. కాగ "అభినిహత వృద్ధాప్పరించుందు ట్రుయ త్నము దృధముగ నుండును" — అని సూతా శ్రీము.

గార్య గోపాలయుజ్మ వ్యాఖ్య కొంచెము వైవిధ్యము చూపుచున్నది. చూతుడు— "చే శబ్దో దృధతర ఇత్యన్నా దీశత్! పృధక్ నూ[త కరణం ఆానీత్యత్మ జ్ఞావనార్థమ్! యుథా వ్యాకంణే "చుటు" (పా I 3-7) ఇతివత్! తేన అనుదా త్రహార్వక ఏవ అభినిహతే దృధతరః ప9నుత్మః కార్యం! ఉదా త్రహార్వ్డిపూర్వ్ చేదృథ ఏపః అనగ ఆ అభినిహత స్వరితము అను దా త్రహార్వకమైనటో ప్రయత్మము దృధతరముగ చేయపలెను. అట్లుగాక ఉదా కృహార్వమైనను, పూర్వా ఖావమైనను, (ఆఫూర్వమైన) ఆ అఖినిహత స్వరితము నుచ్చరించుటకు మార్వాము దృధమా క్రము నుండవలెను.... అని ఖావము.

అయితే పీరిరువిరిలో ౖతిఖాష్య రత్మకారుల వ్యాఖ్య న్యాముగ మన్నడి.

సూతము 11. ప్రశ్నిష్ణ పార్తికివాతయోర్ముడు తరః॥

్తిఖాష్య :- [వర్ల్ల్ ప్రాంశిక్ష్ణ మృదుతరః కార్యఃః

ုဆံက္ကို ಷ್ಟವಾ¶ಡಿಕ ಕರ್ಯಾಗಿ ಮೃದುಕರ ೯೧೧

మండిప్రభ :- ఈ నూత్రములో స్టాక్స్ట్ స్ట్రాతిహత న్వరితముల నుచ్చరిం చుటయుండు చేయువలనీన ప్రయత్నము చెప్పబడెను.

మృదు – దృధ అనునవి వ్యతిరేక వదములు. దృధమునకు [పతియోగి మృదువు. దృధమనగ కరినమైనది. దీనికి భిన్న మైనది మృదు ఖావము. కాగ "[పడ్డిష్ణ ప్రాతిహాత స్వరితముల నుచ్చరించుటలో ప్రాయత్నము మృదుతరముగ నుండును" — అని సూత్ర ఖావము.

నూత9ము !2. లైరో**వ్యజన పాదవ**ృత్తయోరల్పతరోఒల్పతరుగు

[తిళాష్య :- తైరోవ్యంజనే పొదవ్పై తే చ (వయుత్తు: అల్పతరు స్యాత్) యుద్యవ్యత్పతర మృదుతర దృధభావా స్ట్ర్ కాడా, తథాపి "దీవవద్యేణువ్రత్ వత్" ఇతి శిజ్ఞానురోధాత్ కోమల శిరస్థశ్వం సర్వత్స్ జ్ఞేయమ్ః

తైరోవ్యజన పాదచృత్రాణు అల్పతరు। అల్పతరు॥

మణివ్రభ: — ఈ స్కూతమున "మిగిలిన శ్వరిత వ్రేదములగు తైరో వృంజన, పాదవృత్తములను వలుకునపుడు వృయుత్మము అల్పతరముగ నుండ వలెను" — అని చెప్పటాన్నారు. ఒక్క విషయమును గమనించవలెను. స్జమునకు ఉద్దాత్రము మచ్చరించునపుడు కార్తిన్యం, అనుద్వాత్రమును పలుకునపుడు మృదుత్వము ఉండును. స్వరీతము వానీ సమాహారము కనుక, నాత్రిందినము, నెత్రి మృదువుగ నుండవలెను. అయితే ఉన్నంతలోనే, పాఠకుడు తన కర్వైను సారము వాఠమునందు కర్నతర, మృదుతర, కరినత్వ, మృదు ఖావములను బ్రాదర్మించుచు, అమా స్వరీతముల మొక్క పై విధ్యమును కోశితలకు బ్రాదర్మించుచు.

గార్గ్స్ గోపాలయజ్న తన పైదికాభరం వ్యాఖ్యయందు — "అల్పో ఒహు > పతిమోగీ। ఒహుళో దీర్ఘకాలికః అల్పోఒల్ఫకాలికః!" — అని వివరణ చూపెను.

ఈ విధముగ స్త్రా స్వరితములను (మదర్శించుటకే శిరిశకంపనము కోమల, కారిన్య మృదుత్ాదులను తగు మాత్రముగ ప్రదర్శించుడు, ఆయా స్వరిత పైవిధ్యముడు తెలిపుచేయువ 3ను. [12]

నూ ౖతమందల్ అల్పతరః, అల్పతరః అను ద్వరు \_క్తి ఆధా్యయ పరి భమా \_ప్రిన్ నూచి**ంచును.** 

> కృష్ణ యజార్వేదీయు తెైత్తి రీయ తెాత్శాఖ్యకు తెళ్ళాడ్య రత్నా నుసొరము వేదులోపనామక నుట్బహ్మణ్యముచే తెహాయుబడిన "మణిత్తభ" అను అంద్ వివరణమున ఇరువద్యువ అధ్యాయము సమాత్తము.

﴿د ا

స్వరాంగత, స్వరభక్తి:

సూడ్తములు-16.

ఈ అధ్యాయామున వర్ణముల అంగాంగి ఖావము మొదడి తొమ్మిది సూత్రములలో చెప్పబడినది. మిగిలిన సూ త్రములందు వర్తిచయాము. న్వర ళ\_క్రి, యామ మొదలగు ఖీన్మ విషయములు చెప్పబడినవి. కాగ ప్రాథా నృముననునరించి ఈ పర్రికరణమును అంగ ప్రకరణమనవచ్చును.

నూత9్ము 1. వృజ్ఞన∋ స్వరాజ్గమ్∎

్తిళాష్మ్: - స్పరస్య అ్గాం స్పరాజ్గమ్! వ్యంజనం స్వరాంగం భవతి! "శ్వాసో వాదోఒ్గ్రమేవ చ" (మా. 24.5) ఇతి విజ్ఞేయత్వేన విధానాదయ మారంభః!

ను కూరి యూప ఇత్యాదౌ వ్యంజనమేవ ఆర్థవిశేష బోధకమికి స్పరో వృంజనారగం కింగ స్కార్: ఉచ్యతే — వ్యంజవం దేవలమను హైతుం న శరోృతి కిన్ల సాపేక్షం, స్పరస్తు నిరపేక్షణ సాపేక్ష మీరపేక్షయార్మి రాపేక్ష మేవ విశిష్ఠమాచక్షతే పే?్జావ\_స్థుణ పిశిష్టం (వతి అంగత్యమవిశిష్ట సైకృవణ కించ స్పర పైశిష్ట్య బోధకమన్యధపి విద్యతే ——

> దుర్ఖలను, యాధారాష్ట్రం మా<mark>రశీ బలవాన) ృప</mark>ाణ దుర**ృలం వ**ృధజనం తన్న**ద్**రశీ బలవాన్ నృధుంగ

కించ రిజౌ **హ**్యఖ్యనే....

యప<sub>్స్ మ</sub>ం రాజశీ తం తు స్వర**మావం వతంజలిః!** ఉపరిస్థాయినా తేన వృ౦జనం వృ౦జనముచ్యతేః స్వరా<u>స్తు</u> [బాహాµైజా జ్ఞీయాః...... ఇ**త్యాబి!** 

> ఉదా తైశా, నుదా తైశా, న్వరిశశా, న్వరాస్త్రముంది! [హాస్క్లో ద్వ్రీ ప్రక ఇత్కాలకో నియమా అండి! ఇత్యి

సారాజామేమోదా త్రావయా ధర్మాణ, వ్యంజనానాం తు తడింగతయా! వ్యంజన మర్థమాత్రమ్! స్వరశృ మాణాశాలం! తమాాస్సంధిరర్థమాత్రి! ఇత్యేవం దీర్హ కాలు మైస్ క్షణ! త్ర్మత్షిధార్థం "వృంజనం స్వరాంగం" ఇత్యు క్రమ్! స్వర సంసృష్టనృ వృంజనవృ స్వరకాల ఏపకాలో దుతవృత్తాన ఈ స్వర స్పైప సర్వ్ తేత్యర్థికి దృతవృత్తావితి కింగి హ్రాస్వార్థాకాలం వ్యంజనం (నూ. 1-37) ఇతివ్యర్థం స్యాదితి బూర్తిముకు యాథా క్షీకోదక సంపర్కే క్షీర స్పైపే ఉపలబ్ధిక్నో దకస్కు తథా స్వరవ్యంజన సంపర్కే స్వర స్పైపోవ ఇజ్డేర్వైశిష్ట్యమ్మ్

## వ్యళ్నమ్। స్వరాజ్లమ్మ్

మడిమైథ :- వ్యంజనం - హాల్లు వర్డము, స్వరాంగమ్ - అచ్చునకు అంగము. వ్యంజనము ఏ ఆచ్చుతో కూడి యుండునో, అది ఆ అచ్చుయొక్క అవమువ మగును.

అయితే రెండు మూడు హాల్లువు కలసియు ైపుకు ఆహాల్లు ఇయొక్క అంగక్వ జ్ఞానము, బేదాచార్య పదవినాందగోరువానికి తెలిసి ముండవలెను. [చూడుము.... నూ. 24...పే). కనుక ఈ అధ్యా మమున ఆ విషముము చర్నించబడుచున్నది.

స్వరము, వ్యంజనము — ఈ రెండిందిలో స్వరము (అచ్చు) బలమై నది. కనుక బలపంతుడు బలహీనుని వృక్తిక్వమును (ప9ిశ్యేకతను) పారించినట్లు, స్వరము వృంజనమును తనలో కలుపుకొవి, తనకవయునముగ చేసికొనును. స్వరము స్వతంత9మైనది. నిరిపేక్షము. హల్లు అట్లుగాక మరి యొకదానిపై అధారపడి యుండును. కనుక అది సాపేక్షము. మరియు ఉదాత్తానుదాత్ర స్వరిత భేదములు స్వరములకొగలపు. వృంజనములకు లేవు. ఆట్లే స్వరము ఏకమాతా? కాలము గలిగి ఉచ్చరించబడును కాని హల్లునకుచ్చారణ కాలము కేవలము అర్థమా కా శాలము. ఈ విధముగ వృరముయొక్క ఆధికృతను తెళ్ళునగును.

హాల్లు అయ్మ కలిసి ఉచ్చరించబడుకపుడు (క, గ, స.) వాని ఉచ్చా రణ కాలము ఒకటిన్నర (సార్థ) మా<sub>(</sub>తమ అగుటబే, అది దీర్ఘ మాగ పరిగ టింపబడిదా: పరిగడించబడిదు. ద్రుత్బ్బారణమందు హాల్లు తన వ్య\_క్తిత్వ మును కోల్పోయి, ఆయ్మనందు కలసిహివుటబే, అయ్బయొక్క ఉబ్బారణ కాలమునె నీరక్షిర న్యాయము ననుసరించి ఆ వర్ణ్బ్బారణ కాలముగ గ్రహింతురు. సూత9ము 2. తత్వర స్వరమ్⊾

్తిళాష్య: – వృరవ9ధానతయా కేవలమవస్థా**కు మనీహ**మానం వ్యంజనం కడా పూర్వన్యాంగం, కడా వరస్యాంగం ఇ**తి నందేహి వ్యవస్థావయతి! ఈక్** – అంగభూతం వ**్రంజనం**, పరస్వరం భజతే! యాఖా **"ఇమానేవ** లోకానువ ధాయు (సం 5-5-పే)"! పరశాృశా సృధకృ పరస్వరు! తం పర సృధమ్!

### తత్∶ పరస్వరమ్ుు

మణివ్రభ : సామాన్యముగ పదములో హల్లునకు పూర్వమండు, పరమందు కూడ ఆడ్పు యుండును. అట్టి సమయమున ఆ హల్లు ఏ ఆడ్పునకవడువ మగును — అను సందేహ బెప్ప త్రికై ఈ స్కూతము చెప్పబడినది. ఇది సామాన్య సూత్సము. తత్—ఇవ్యంజనము, పరస్వరమ్—తనకు పరమందున్న స్వకమునె (హిందును). అనగ

సామాన్యముగ హాల్లు తనకు అవ్యవధానముగ పరమందున్న అచ్ఛునకె అంగమగును. పూర్వమంచున్న స్వరమున కవయువము కాదు.

ఉదా: ఇమానేవ లోకానుపథాయ.... (ఫ్.ఫ్.ఫ్). [2]

అకనిపుడి సామాన్య సూర్తమున కపవాదములను చెప్పచున్నాౖరు.

సూ త్రము శి. అవసితం పూర్వస్యు။

త్రిళాష్ఠ్ర: అవసీతం వదా స్తర్పై వ్యంజనం పూర్పన్మ స్వరస్థ అంగం స్యాత్: యాథా: ఈర్మ్, వషట్: హవ్కు

# అవబితమ్, పూర్వన్య

మడివర: ఆవసీతమనగ భివరానుండునది. లేక మిగిలినది అని అర్ధము. [వకృత సందర్భముననుసకించి, వ్యాస్త్ర వచ్చానమందుండునట్టి హాల్లు అని భావము. అది పూర్వన్య -తనకు పూర్వమందున్న ఆచ్చువకు అంగమగునని భావము. కాగ "వరా స్థ్రబందున్న హాల్లు తత్పూర్వమందున్న అచ్చువకు అవమువమగును". అని సూతా?ర్థము.

### <u>ခြဲ ရီ</u>ဝီတာ ခဲ၅8 ကား

ఉదాహరణలు: ఈర్క్ — ఇచట రేఫ, కకారములు రెండుడు వానికి పూర్వ మందున్న ఈకారమున కంగములగును. ఇట్లే వషట్ అనుబోట టకారము తత్పూర్వమందున్న అకారమున కవయవము. హవిః అనువపుడు విసర్గ పూర్వమందున్న ఇకారమునకు అంగము అగును. [3]

సూత9ము 4. సంయోగాది!!

్రిఖాష్య 1- ద్వయార్భహాచారి వా వృరజనానారి నంయోగో భవతి యుద్ తన్మ సంయోగన్న ఆదివ్యంజనం పూర్వహ్యంగం భవతి! యుథా— యుజ్ఞాన్వ్యాదిశత్! అవ్స్వాన్తు! వరసూ(తీ చకారు పూర్ప స్వరాంగ బోధక ఇత్యశాగ్తిపి తల్ల భృతే!

#### ಸಂಯಾಗಾಡಿಗ

మడిప్పళ: - ప్రకృతమున సంమోగమనగ రెండు లేక అధికమగు హల్లులు కలసీయుండుట. "హల్డ్ న\_నైకాస్ట్రయోగ?" అని పొడిని స్కూతము. (పా. 1-1-7). అట్లు అనేక హాల్లులు కలసీయున్నపుడు అట్టి హాల్లుల కంగత్వ మొట్లు నిర్ణమించిపలెన్ ఈ సూత్సము చెప్పాచున్నది.

సంయోగన్న ఆడి: సంయోగాడికి ఇచ్ట ఆడియనగ ఆడియిందున్న వ్యంజనమని ఖావము. ఈ సూక్సములోనికి పూర్పన్మాతమునుండి పూర్పన్య అనునది అనువృత్తిగ వచ్చును. ప్రతమ స్కూతము నుండి "స్వరాంగం" ఆనీ పచ్చును. జాగ సంయోగీ ఆడివ్యంజనం తస్య పూర్పన్య స్వరన్య అంగం భవకి అని వాక్యాత్తము. "సంయోగమందరి మొదటి హాల్లు తత్పూర్వమం దువ్మ స్వరమునకు అంగమగును"— అని స్కూకార్జము.

గమనిక: ముద్రిక మాహిష్య వ్యాఖ్యా గ్రంథమునండి న్యూతము "సం యోగి చే" అని యున్నది. దాని వ్యాఖ్యనమున "....... తత్కి న్యూం వ్యంజనం పూర్వన్య స్పరస్యాంగం భవతి" అని యున్నది. ఇదట కర్హా ద్యం అని యుండవలెను. ఇది అమ్మ హిరపాటుగను, కర్వాక ముద్రిక గ్రంథములు పూర్వ గ్రంథమును గుడ్డిగ అనుకరించుట చేశనీ హిరపాటు నమృచున్నది... అని ఖావించుచుందిమి. సూత9ము ఏం. **ప**ోండ చా సా∪ హీతమ్⊪

ţ

త్రాష్య్ :- పరేణన్నరేణ "అసాంహితం" అనంయుక్తం చ వ్యంజనం పూర్వ స్వరాంగం భవరి! యుథా— తథ్పవితుక! నమ తర్హిపూర్వ సూడ్ర మవర్థకమ్! నంయొగాది భూతస్యాపి వ్యంజనస్యానేనై వ పూర్వ న్వరాంగత్వ సిద్ధేక! మైకం మంస్థాక! "మర్యత్రీకి, అర్వాబస్" ఇక్కత యువకారయోకి "రేపాత్సరం చ" (నూ. 14-4) ఇతి ద్విక్వాకృతే ప్రథమ యువకారయోకి "పరేణ బాబసాంహితమ్" ఇత్యనీన పూర్వ స్వరాంగత్వం ప్రహ్మాస్తం భవత్తి! రేఫన్య ఈ "నా స్వస్థావరమసవర్థం" (నూ. 21-7) ఇత్యనేన పరన్వరాంగత్వం పార్తి ప్రమ్యే తర్నా శక్యం తథోచ్చారణా ఆనంభవాథ్! అన్యతర బాధే క రైవేయ్ సతి కిం వా బాధ్యమితి పండేహకి! త్రత నియామకత్వేన "సంయోగాది" (నూ. 21-4) నూ తముపతిషతే!

#### ప⊂ိ⊓ പ ಅನ್ರಾహಿತಮ್∎

మడ్మవళ:- ఈ స్కూతమందు పరేజావరమందున్న అచ్చుకోం, అసాంహత్మ్-కలసియుండని వ్యంజవము పూర్వ స్వరాంగమగును. స్కూతమందలి చకారము "పూర్ప స్వరాంగమ్" అను ఖావమును అనువృత్తి చేయును. కాగ "వంయోగమందు వ్యంజనము వరస్వరాంగము కానిచో నది పూర్ప స్వరాంగమగును".... అని స్కూకార్థము.

🕳దావారణ: ితథ్పవ్తుు। ఇచట థశారము పూర్వ స్వరాంగము.

నందేవాము! "వరేణ స్వరేణ అసాంహితం వృంజనం తత్పూర్వ న్వరస్య అంగం భవతి" అని ఈ మాౖతము చెప్పాచున్నది. మరి ఇట్టి స్థితిలో "సం యొగాది" అనెడి నాల్గన్ సూౖతము అనర్థకమగుచున్నది కడ్డా

సమాధానము: నాల్గవ స్కాతము వ్యర్థము కాదు. కోన్ని ౖ నత్యేక విషమ స్థలములలో అంగ నిర్ణయము చేయవలసించిపడు ఈ నాల్గవ స్కూతము సార్థకమగుచున్నది. ఉదాహరణకు మర్యత్రీకి, అర్వాసీ అనుచోట్ల "రేహె తృరం చ" (సూ. 14-4) అను స్కూతముచే యుకారము (త్య), పకార (ర్వా) ములకు ద్విత్వము వచ్చును. అషుడు మర్య్యత్రీకి, అర్వ్యాసీ అని అగును. ఇవుడు యూకార, పకారములకు సంబంధించి ప్రభమ యుకార, పకారములీ నూ త్ర ముచే (పరోజుటాఒసాంహితమ్) పూర్య స్వరాంగములగును. మరి రోవ, పూర్య స్వరాంగము కాలేదు. వార్హహై పరమ సవర్డమ్ (నూ. 21 7) అను నూ త్ర ముచే రేఫకు పూర్మ స్వరాంగత్యము నిషేధింపబడుచున్నది. ఇట్టి స్థితిలో ఈ రేఫ దేన్కింగమగునని సందేహము. అపుడు ఈ నాల్లవ నూ త్రము అచట ప్రవర్ణించి సంయోగాదియందున్న వృంజనమునకు పూర్మ స్వరాంగత్య మును కల్పించును. అవిధముగ నాల్లవ నూ తము సార్థకమగుచున్నది. కనుక నాల్లు, ఐము నూ తములు రెండును అవనరములగుచున్నవి.

సూ తమందు పరేణ శాను వడముచే వరేణ స్వరేణ ఈని ఎందుకు గ్రహించవలెను: దరేణ వృంజనేవ అని ఏల అనుకొనరాడు: అను ప్రశ్నకు పై దిశాభరణక రై ఇట్లు చెబ్బటున్నారు — "శాత్ర పరేశేశీ వచన సామర్థ్యాత్ వరశట్షను, స్వరవిశేషణత్వం లభ్యతే! నహి వరేణ వృంజనేన, ఆసంహాతం వృంజనము స్త్రీ! అసంయుతాన్యాపి సంహితత్వాత్! ఆవస్తన్న తు సిద్ధమ్మ పూర్పాంగత్వమిశీ!

సూ త్రము 6. అనుస్వార స్ప్వర భ క్రిశృగ

్తిళాష్య :- చకారం సముచ్చయ కధనద్వారా పూర్వ స్వరాంగతా కర్షకు అనుస్వారం, భార్వస్వరం థజతి: యథా — "అ రే సనాత్" స్వరభ \_క్రి పూర్వన్వరం భజతే: యథా — గార్హావత్యం! విధా సమావి సూ (తస్యాస్య వృథకంగ్రాణం కృచిత్ స్వరభ ైేం వరాంగత్మ మాపాదయితుమ్ణు తథాహ్ —

> స్వారాడ్గ్రాన్స్త్ వరాం భ\_క్రిం \_వచ⁄నుత్వం నయోడ్పుధః! అంకింప్క్ ధూర్డం చేత్ స్వతనా్ౖరి భ క్రియ్త్మింది!

> > అనుస్వారః! స్వరభ\_కైః! చ#

మణిప్రభ: - స్మాతమందల్ చకారము నముచ్చయ వాచి. మధియు పూర్వ స్మాతములనుండి పూర్వ స్వరత్వము నీచటకాకర్షించును. కాగ "ఆను స్వార పూర్వ న్వరమున కంగమగును. స్వరభ\_క్తియును పూర్వ స్వరమున కంగమగును" — అని న్మాత ఖావము, ఆనుస్వారకుడాహరణలు: అగ్మీమహోది అన్నాహ్ (2-5-9); నర్మాద అగ్మీస్ (5-6-1); అవిమాధ అశ్వీ (1-6-8)) ఈ ఈరాహరణములు మైదికాభరణ కర్త చూపినవి.

్రిఖాష్య రత్మకారులు ఇచ్చిన "అంశునా నీ" ఉదాహరణ అంతగ బాగులేదు. ఇచట ఇనుస్వారకు వరాంగత్వమున కవకాశము లేదు. కనుక పూర్వాంగత్వమవివాదము.

ఇక న్ఫరభ కైం: ఇది కూడ పూర్పాంగత్వమునె పొండును. "రేభాష్ట్ర సంయోగే రేఫ స్ప్ఫరభ కైం" (నూ. 21–15) అను సూత్రముచే స్పరభ కైం నిర్వచించబడుచున్నది. ఇట్టి న్ఫరభ కైం సంయోగాది (నూ. 21–4) అను సూత్రముచే పూర్పాంగత్వము నిద్ధించుచుండగ పునర్విధానముచే ఈ స్పర త్ర్మి "వృశజనము" ఆని నిద్ధారించుల జరిగినధి. ఆట్లి స్పరభ క్రియుందు స్పర సాధర్మ్మము కన్ఫించునుం. కనుక దీనిమె న్ఫరముగ (భమువడకుండు టకుగాను, స్పష్టవ9 క్రిమె శైకై ఈ సూత9మును చెప్పిరి.

స్టరభ కై అను నది రోళకు (విశేషణము. అనగ) గోడు మొకాని స్టరం త వర్ణము కాడు. కనుక "నం మొంగాడి" అను సూ కముచే పూర్పాంగక్షము నీట్రించును. కానీ పైనీ చెప్పిన ప్రమోజనమాశ్రముంచి, (పత్యేక మా. త మును చెప్పింది. అంతియొ కానీ, స్టరమునకు మరల స్టరాంగక్షము రాడు కనుకం, దీనికట్టి పూర్ప స్టరాంగక్ష పేడ్ఫికై ఈ మా. తీమును చెప్పిరని భావించరాడు.

త్రిఖాష్క్రత్మకారులు "ఇచట స్పరభ\_క్రికి పూర్పాంగత్వ పిధానముచే కొన్ని బోట్ల పరాంగత్వమును కల్పించవచ్చును" అని చెప్పిరి. ఇచట పైది కాళరణ క రై "తస్మాత్ స్పరభ\_కేం. స్వఫా)ధాత్య నిథాసార్థమేవ పృధగ్వచన మితి సిద్ధమ్"— అని రాద్ధాంతము చేసిరి.

సూత9ము 7. నా నేస్థావర మసవర్ణమ్∎

్ తీళాష్మ్: – నకారం పూర్వ స్వరాంగత్వ వ్యావర్తకు। అన్రస్థాపరం వృక్షా నం తస్యాం ఆన్రస్థామాం: అనవర్ణం విలక్షణం పూర్వ స్వరాంగం న భవతి। అర్ధాత్ పరస్వరాంగం **రద్శి పేదితప్య**మ్! స్వర్ణ స్థాతుమశర్యతాన్ని! యశా— ఆధ్యవసాయు దిశ్శ (6-1-5); మధుమ్\_శేణ (3-2-8); ఆళ్లోణయా (6-1-6); ఇషేతాన్ని (4-3-7)» అన్నస్థా పరా యస్మాత్ రద<sub>్</sub>న్ స్థాపరమ్! అనవర్ణమ్శి శిమ్మ్ పరిచాయ్యం చిన్నశి (5-4-12)»

### ద∣ అ\_నేహైప**రమ్ ఆ**సవర్లౖమ్∎

ముడి<sub>ట్</sub>పథ : — ఈ స్కూతము, రెండంతస్థ వర్ణములు సంయోగమందు లేన పుడు, పూన్వ వ్యంజనము యొక్క స్వరాంగత్వమును నిర్ణయుంచును.

అగ్రాహ్హ్ వర్ణములు అనగ యువరల - అను నాల్లు వ్యంజనములు. కావున పంయోగమందు పూర్వ పర్టము వరమందున్న అస్త్రఫ్రంజె ఖిన్నమై వచో, ఆట్టి ప్యంజనమునకు వరాంగత్వం సిద్ధించును. పూర్వాంగత్వము నూ. 21\_4 చే సిద్ధించుచుండగ, అది యా నూ తము ("న" కారము) చే వారింవబడినది. అనగ పూర్వాంగశ్వము రాదని కాత్పర్యము.

ఉదాహరణలు: ఆధ్యవసాయు — ఇచట ధకార, యకారలకు సంయోగము. యకారము ఆ నైస్థ వర్డము. కనుక ధకార. యకారముల రె**డింది**కిని వర స్వరాంగక్వమే యుగును. అట్లే మధు మిర్దేఖ (ైశ్రీ; అక్టోఉనానా (క్లో), ఇషే**క్వా** (శ్వా) వానియుందు శకార, శకారముంకు పరార్గక్వమే పచ్చను.

ఇచట అ**శపర్ణమనగ అంతస్థకాని వ్యం**జనమ**ని**యే ఆర్థము. అంతియే కా**ని పే**రొక ఆంత**స్థ వర్ణమని భావించరాడు.** [7]

స్కాతము 8. నాసిక్యా:⊪

[తిఖాష్య] — వాసీక్యాయమా: వరస్వరం భజన్ప్ యాథా — రుక్మముష ధభాతి: (ఏ–ఓ–७); రాజ్జే సూకరు (ఏ–ఏ–11)

#### ನ್ ಸಿಕ್ಸ್ 👭

మదిప్పభ: - నాస్క్ పర్ట్రములు కూడ పరాంగత్వమునే హిందును. ఈ నాస్క్ పర్ట్రములనె "యమ" పర్ట్రములందురు. ఇవి పదమధ్యయందు ఆగ మముగ పచ్చు వర్ణములు. ఈ పర్ట్రములను ఈ అధ్యాయము 12, 13 నూ[తములలో విషరించిరి. మాశ9ము 9. స్పరృశ్ృష్మపర ఈషాృైచేత్పరస్థ∎

త్రాష్య :- పూర్వ: చకారో వాసిక్యా: (21-8) ఇత్యనేన సముచ్ఛయ వాచక:: ఈ త్రస్తు వరస్వరాంగత్వాకర్షక:! "ఊమ్మావర స్పర్మక్స్" వర స్వరాంగం భవతి: అనా ఈమ్మా వరశ్బేత్ వరస్వరాంగం చేడిత్యర్థ:! షబ్థ్ నంపద్య స్టే (పే 4-3)! వషబ్త్ స్వాహా (7-3-12)! ఈమ్మా వరశ్బేడితీ కింగా అడ్హ మా వ్యాధారయతి (ప్-2-7)! ఈమ్మావరో యస్మాత్ అనా ఈమ్మావరః!!

స్పర్మః: చః ఊష్మపరః၊ ఊషాాుౖు చేత్, పరస్య∎

మండ్రివళ: — ఈ సూత్రమండు రెండు చేశారములు కలవు. అందు పూర్వ చేశారము పూర్వ నూత్రమందలి నాస్త్యా: (2'-8) అనుధానితో సముచ్ఛయ వాచేశము అనగ పరేష్ట్రాంగత్సమును చెప్పాను. కాగ "పరేష్ట్రాంగమగు ఈష్మ పేర్లముకంటె పూర్వమందున్న నృర్మపర్ట్రము కూడ ఆ ఈష్మతో కూడ పరే స్వరాంగత్సమునె పొందును. ఒకవేశ ఆ ఈష్మ పరస్వరాంగము కానిచో (అనగ పూర్వ స్వరాంగమైనచో) ఆ స్పర్మ పర్మము కూడ తత్పూర్వ స్వరాం గమే అగును" — అని సూత్రావము.

⇒దాహారణలు: షట్థ్ సంపద్య ైం ఇచట సకాధము పర స్వరాంగము. కనుక దానికి పూఎ్ప ఎందున్న థకాధము కూడ వర స్వరాంగమ్ (అ—కు అం గము) అాగును. కానీ టకాధము మాౖతము "సంయోగాది" (నూ. 21-4) అను నూౖతముచే పూర్వ స్వరాంగమగును. ఇట్లి పషట్థ్ స్వాహా అనుచోట కూడ థకాధము వర స్వరాంగమగును.

"ఈషా పరశ్మీక్" అని ఎందుకు, ఈష్ట పరాంగత్వము లేనిచో, తమ్పార్వమందున్న స్పర్మకు కూడ పరాంగత్వము రాదని తెల్పుటకు, ఈ ూ: ఆడ్జయా వ్యాఘారయతి: జగత్హా: యత్ స్థాపరాణామ్⊪ [8]

నూత9ము 10. స్వరితాత**ు ు హితా**యామనుదా**త్తానాం** ∠్వచయ ఉదా\_తౖ [శుతి:⊪

[**తిఖాష్య:** – న్వరితాత్పరేషా మనుదాత్రానాం అనుదా త్రయోరనుదా <mark>త్ర</mark>స్య

వా సంహీకాయా (వచయం: నాపు ధర్మ్ భవేశ్) దుభా — అగ్నీ దుద్ధ గహ్య కి. శిల వన్నయా తే (2-4-1) సంహీకాయామిశ్కిం: అగ్నీ! దుద్ధ! గహ్యం! కి. శిల! వీశ్య! యా! తే! ఉదా తైన్య శృత్తివ మేశ్రీన్య అనా "ఉదా తై మేశ్" ఇశ్ బ్వచము స్వరం విశ్రావణమ్! అంతో నే పునరు క్రి శరకా!

က္လွေစီစာခ်ား လုံးလုံးစုံးလေသည်။ မေလသာညာကြသည်။ ဆေβခံးား

ముడిద్భ :- ఈ సూత్రములో స్వరమునకు సంబంధించిన ఒక విశేష మును చెప్పాచున్నారు.

సంహీతా పాఠమునందు. స్వరితము తగ్వాత వచ్చు అనుదా త్రములు, అనుదా త్ర స్వరమును కరిగియుండవు. అని ఉదా త్రమువంటి న్వరమును హింది యుండును. అట్టి న్వరమును ప్రచియ స్వరముందుడు. ఇది ధర్మ మాచకము. కమకనే లేఖనమందు వానికి అనుదా త్ర చిహ్మా ము చూపబడదు. ఇట్టి ధర్మము గల వర్ణమును హావ ప్రవయుమళియే అందుడు. ధర్మ. ధర్మి – పీనికణేద వృవహారము. కాగ "ఉదా త్ర కృత్తిని బోలీన (శుశ్ గల్గీన అనుదా త్రము ప్రవయముగును". ఇట్టి ఇనుదా త్రములు స్వరితముకంటే వరము గ ఒకిందిగాని, అంతకంటే ఎక్కువగ కాళ్ వమునగ నుండవచ్చును.

ఇచట "స౦హీ కాయామ్" అని ఉండుటచే, ఈ (పదముము స౦హీ కా పాఠమునందె యు౦డును. పదహాఠమున ఉండడు.

ಈದ್: సంహితయుందు — ಅಗ್ನೆ ದ್ರುಧ ಗುರ್ಪು ಕ್ರೀ ಸಿಲ ವನ್ಯ ಯಾ  $\frac{1}{3}$ ಬ ಪದಶಾಶಮುನ — ಅಗ್ನು ದ್ರುಧ ಗುರ್ಪ್ಬಾಕ್ಕೆ ಸಿಲ ವನ್ಯ ಯಾ ಕೆ

ఇచట గ్న్లీలోని న్వరితము కంటె వరుసగ తెమ్మిద్ వర్ణములు పదపాథ మున అనుదా\_త్తములె: యా అనునద్ ఉదాత్తము. శే ఆనుదా\_త్తము. కమక నంహితయండు స్వరితముగ చూపబడినది. (సూ. 14–18).

ఈ సందర్భంలో పైదికాభరజముందలి హ్యాఖ్యను పరిశీలింపుడు— తదయమర్థః నంహికాయాం స్వరికాకృరేషాం ఏక, ద్వ, బహూనాం అను బాత్తానాం వ్యంజనా స్తర్హికానామన నర్హికానాం చ ప్రచయ స్వరాక్మకో ကြေဆီ ဆုံးသမီးခါ၊ ၆၀ တကြီး ညီက ကေလာ့။ တာလ သေး၅ရဘီး သန်္ဂသီး၊ အ ေတာင္ ဆြံမာပြဲခဲ့ သား၅သဲ၊ ေတာင္းရွိသခါ ဆိုး၅ျခင္းလွန္ ခဏို ဦး။ ေတာင္ဆြံသား တစ္မြဲသို တြင္းရွိေတြ။ သိသင္းရွိသည္။ မြဲသည္။ မေနရည္ကို မေနရွိသည္။ မေနရည္ကို မေနရွိသည့္မွာ မေနရည္ကို မေနရည္ကို မေနရွိသည့္မွာ မေနရည္ကို မေနရည္ကို မေနရွိသည့္မွာ မေနရည္ကို မေနရည္ကို မေနရွိသည့္မွာ မေနရည္ကို မေနရွိသည့္မွာ မေနရွိသည့္မ

సూౖతము 11. నోదా\_తౖ స్వరితవరః≇

ైత్ఖాష్య :- ఉద్యాత్వరు స్వరీతవరో వా ఆనుడాతు విశ్వయా వధనతి, యుథా-- తయాదేవతయా (4-2-9) కదాహులక్ష జగత్ (7-1-4) ఉదా తైశ్చ స్వరీతశ్చ ఉద్యాత్త స్వరితో! తొవరొ యుస్మాత్మలతో తేజికి [నోదాత్త స్వరీతవరి! అని పైదికాభరణముందలి సూ.[తముం]

## న≀ ఉదా\_తౖ స్వరిశపరః#

మండిని9భ:- ఈ సూడ్రము పూర్వ సూడ్రముందు విధించబడిన ప్రచయ స్వరమునకు కొంతవరకు అవకాదము అగుచున్నది. పూర్వసూడ్రము "స్వరి రము కంటె పరమగు అనుదాత్రమునకు ప్రచయం ఇక్షణము"ను చెప్పినది కానీ ఇపుడీ సూడ్రమున "అట్టి అనుదాత్రము తర్వాత ఉదాత్రముగాని, స్వరి రముగాని యున్నచో, అఅనుదాత్రమునకు ప్రచయంత్రణము వర్తించము" అని చెప్పబడినది. స్వరితము తర్వాత అనేక అనుదాత్రములుండి, అతర్వాత ఉదాత్రమా, స్వరితమా యున్న బో, ఈ ఉదాత్ర స్వరితములకు అవ్యప భానముగ పూర్వమంచున్న ఒక్క అనుదాత్రమునకు మాత్రిమే ఈ ప్రచయ అక్షణము వర్తించడు. మిగిలినవానికి ప్రచయం అక్షణముండును— అని సూడ్ర భావము.

సూత9ము 12. స్పర్మాదను త్రమాదు త్రమపరాదానుపూర్వ్య న్నాసిక్యాఃు

్తిఖాష్య:— ఈ త్రమవరాత్ అనుదాత్రాత్ నృర్మాత్ వరశు అనుపూర్ప్యత్ యథా క $^{9}$ మం అగమా భవ $^{2}$ బ్బు వథమ స్పర్మాత్ బ్రథమ నాసిక్యం ద్వితీ యాత్ ద్వితీయం! ఏవమన్య కాపి! యథా — కం న $^{9}$ క్స్ భామా ( $^{1}$ - $^{4}$ - $^{9}$ ); విమిథ్మా నాం! ( $^{3}$ - $^{5}$ - $^{4}$ ); విద్మాత్ అగ్న ( $^{4}$ - $^{2}$ - $^{2}$ ); ధామా అదర్మస్ ( $^{4}$ - $^{1}$ - $^{10}$ )

ခွာ ရွာ ဝီတာ ဘဲ၅၈၈ နား

స్పర్మాత్. ఆను త్రమాత్. ఉ త్రమపరాత్. ఆనుపూర్ప్యాత్. నానీకాక్యణ

మదిముధ: — ఈ మాక్రము "నానిక్కి" సంజ్ఞా విధాయక నూ తము. నాని కృము గుణము. జాగే ఆనునానికధ్వని గల్గినది. ఆనగ ఆ వర్ణమునుచ్చరించు నషుడు రాయుపు నానిక, ముఖ మార్గములద్వాం ఒముటకు వచ్చును. అట్టి ఈ నానిక్క లక్షణము ఎపుడు ఎట్టి వర్ణములకు కలుగునో ఇపుడు చెప్ప చున్నారు,

"పర్గ పంచమాడ్డరమునకు పూర్వమందు తద్భిన్నమగు స్పర్మ వర్ణ మున్న బో అదే స్పర్మ పర్ణము ఆ పంచమాడ్డరమునకు పూర్వమందు ఆగము ముగ వచ్చును. ఇట్ల అధికముగ పచ్చిన స్పర్మవర్ణము ఆనునాసిక్యగుణము కలిగియుండును. అడ్డి ఈ పర్జము వర స్వరాంగత్వము నొండుమా— అని స్టూర్ ఖావము. ఉదా హరణలు:

తం ప్రత్త్మాథా— తం వ్యత్త్వాథా; అట్లే విమథ్నా నాణ— విమథ్థ్ననాణ భిద్మాశే— విద్ద్మాతే మొదలగు**వ**వి.

ఉత్తమపరాత్ వర్గ వంచమాక్షరమును వరమందు గల్గిని, ఆను త్ర మాత్వాతపంచమాక్షరము రావటుపంటి; స్పర్మాత్వ్స్టర్మ వర్ణము కంటె, ఆను పూర్వ్యత్వ్మకమముగి ఆనగ అస్పర్మ వర్ణమె, నానీక్య కంటెం, గుణము కర్గిన అగముములుగ, భవ్యివాతగుచున్నవి.

సూడ్రమువ స్పర్ఫాడిత్ కింగ్ కల్మాష్ భవత్కి ఇచట ఆమనానీక్యాగమము కానీ, లకారము స్పర్మ పర్ణము కాడు. కనుక ఇచట ఆమనానీక్యాగమము లేదు. ఇట్లే ఇతర్మత గ్రహీంచవలెను. [12]

సూౖతము 13. తానృఘానేకే∎

్తిళాష్క్∹ - ఈన్ నాన్కౌ్యన్ ఏకే శాఖినః "ముమాన్" ౖబువతేం. ఈ క్రైన్యే పోబావారణాని⊪

#### తాన్∣ యమాన్! ఏకే∎

మడ్మిక :- పూర్వస్టూ తమందు చెప్పిన ఆమనానిక్క గుజము కలిగి అగ మములుగ వచ్చిన సృక్ష వర్జములని కొన్ని ఇతర శాఖలకు చెండిన ఆచా ర్యులు "యమి" వర్ణములని పిలుచుచున్నారు. అనగ అ ఆగముములగు నానిక్య నృక్ష వర్ణములకె "యమ" సంజ్ఞను భిస్ప శాఖీయులు చెప్పు చున్నారు.

ఉదాహరణలు పూర్వ స్మాతమందు చెప్పినవానిని గ్రాహించికలెను. [13]

సూత9్ము 14. పాఠారాన్నణ**మ పరా**న్నాసిక**్టమ్**∎

్తిభాష్య: \_ హాకారాదితి కర్మడి అ్యమ్లోని చంచమి! తస్మాత్ నణము వరం హకారమారుకాం, నాసిక్యం భవతి! సానునాసిక్యో హకారు: స్యాధిత్యర్థు: ఆహాఎం కేకు: (?-4-14); అవరాహ్లా (?-1-2); బహ్మవాధిన: (1-7-1)↓

హంకారాత్, నణమ పరాత్, నాసిక**్షమ్**ు

మద్దిపథ : – ఈ మాత్రమువందు హకారమునకు ఆనువాసిక్క గుణము కఖి గిన వవర్లముమ ఆగమముగ చెమ్మాచున్నారు.

"నకార, అశార, మశారములలో నొకడానీక౦జె పూర్వమండున**్ల హకా** రమునకు వరముగ: అనునామీక, ధర్మము గల్గిన అడే వ**ర్ణము** ఆగమముగ వచ్చును"— అని సూడ్రాళ్ళము.

పూర్పమందు (సూర్జ్ ము 12-న) స్పర్మన్న ప్రమ్మలకు అన్నున్నానిక్యగుణము కల్గిన స్పర్మనర్జ్ ము అగమముగ్ వచ్చునని చెప్పటిశ్వీనది. ఇప్పడ్డిస్పూ తము (14) నెందు హాకారము స్పర్మనర్జ్ ము కాకపోయినను, అనునానిక్య గుణము గలిగిన అదే వర్ణము (ఉప్పయగు హకారము) అగమముగ (యమ) వచ్చే ఇని చెప్పటిడినది. ఉదాహరణలు:

అమ్మా గేశుః— అహ్హ్నా కేశుః; ఇట్లే అవరాహ్హా, ట్రహ్మవాదినః ఘొదలగు వాగ్యుందు (గహించకలెను. [14] ခြဲစွားဆွွ : — ဂ်ိနာကီးရွည္ထန္ျ လဝတာက် ဆခဲ ေမာ္လြန္ လဝတာ ၍ ဂ်ိနာ လွေးလွန္ ဦးစီး ေဆးလီတာေဆ်း၊ လွန္နင္ဦးစီးမီး မီးလွန္ ရွိေနတဲ့ ေဆာင္းေလး လွန္ စု ဦး၊ ရွာ ဦး ေတာ့က ေမာဓတာဆံေသြး သီးစီးေရးေတာ္ေလး ဂ်ိန္းလွန္ လဲသားနာရမႈေလး လွန္းေမရိွန္း လဲက္မွာေသာက္ေလးေတြးသည္ စီးမံုးရွက္ ရီမံႏွက္ ရမာမာရွိေလ ခ်ာမွာျပည္သည္ သံသားက ထုပ္ႏုိ မိမည့္ေနးခဲ့ေတြ ေဆးမားေလးေတြကို ရတာမ်ား မံႏွင္းေလးကုိရီအားသီးရ လွန္ေနာ္ခ်ဳိးခံခဲ့ သီမီးမား၊ လွန္နန္းေလးလာဆံေနးေ ဦးလွန္းေလးကုိရီးရွာ ရလေတီး —

ఋశారాడిరణంమాతా9, రోఫోఒడ్డమాౖతా మధ్యి, శోషా స్వరఖ\_క్తిం ఆణుమాౖతాంకు ఇత్⊛ ఆస్యాయమద్దం —

మా ౖౖౖఙకన్య ఋకార స్కొటిరణుమా ౖౖౖతః న్నరళాగుం, మధ్యే ేఫ అర్హ మా ౖౖౖతు, అ ైబ్ చెన్నణుమాత్రిం న్నరళాగుం! ఏతత్ ఋకార న్వరూపడ్. అౖౖౖత ఋకార మధ్యవ ౖెంగ్ రోఫ్ ఒర్థమా ౖైతే విథజ్యమా నే నత్తా ళాగా పూర్వ్ త్రాణు నహితా వ9ిత్యేకం న్వరభ ౖై నామధియం భజంత్. సా చ న్వరభ ౖై రర్థమా తాంగి! కుత9 కా న్వరభ ౖిందిక్య శలకృ శిజ్ఞకా ై రు క్రమ్.—

శషసేషు స్వరోదయాం హకారే వ్యక్జు నోదయామ్। శషసేషు ఈ వివృతాం హకారే సంపృతాం విదణ

> కరేణా రహయొార్య్గి క**్విణి లహశార**యోణ హ**ిది రశసానా**ం చ హరితా లశశా**రయోణ** యూశు హందవదా నావు సా<sub>.</sub>శు రేవషశారయోణ ఏవం పంచవిధాం భ <u>కి</u>మువృరేతృ**ృర్గ** రాముకణ

တာတာ ဧဝီးသူး— ၿပိဳးသီး၊ ဧဝီလျှင်း—သစ်ဆံား၊ ဘာဝင်း— ထင်နေသွာဋ္ဌသားကား၊ ဆာဝလား— လည်းလစ်စား၊ ဘာဝလည်းတာ— သင်သြားတွေး၊ အကားချေ )

ı

# రేభి్ష్మ నంయొంగే! రేఘః! న్వరభ\_క్షిం॥

మదివ9భ:- "రేళ తర్వాత ఈష్మ వర్ణముండవలెను. ఆ రెండింది సం యోగమందు రేళకు స్వరభ\_క్తే వచ్చును" — ఆమె సూర్హాత్రము.

స్వరభ క్తి అనగ న్వరముయొక్క ఖాగము. లేక అవయవము. కాగ ఈ రేఫ కనతో సమానకరణ స్థానములు గల్గిన స్వరముయొక్క ఖాగమునాం దును. అట్టి స్వరము ఋకారము. అయితే ఈ ఋకారముందు కూడ కొన్ని ఖాగములున్నవి. ఋకారము మార్హాకాలికము. అనగ చకురణు ప్రమాణ మన్నమాల. కాగ అందు ఋకారముందలి (వధమఖాగము అణుకాల వరిమిక మగు స్వరఖాగము. తర్వాతనుండు రెండు ఖాగములు అర్థమా కాకాలికమగు రేఫ, వృంజనము ఖాగము. మిగిలీన అణుకాలపరిమికమగు ఖాగము స్వరము అగును. అదే విషయమును వరదంచి గూడ తన వ్యాఖ్యానమున స్పష్టవర చెను. కాగ వృంజన ఖాగమగు రేఫను రెండుగ విభణించి ఫూర్వో శ్వర ఖాగ ములలో పేర్వేరుగ కలువగ ఏర్పడు ధ్వనికే "న్వరభ క్తే" అని పేరు. కాగ ఈ స్వరభ క్తే అద్దమా కాకాల పరిమితము.

రేభాష్ఠ సంమోగమున స్వరళక్తి ఏర్పడునని చెప్పితిమికద. ఈష్ట్రములు నాలుగున్నవి. ఈ రేఖకు ఒక్కొక్కదానితో సంయోగము కలిగి నపుడు ఏర్పడు స్వరళక్తికి బ్రాజ్యేకములగు పేర్లు కలవు. ఈ స్వరళక్తి రేభాష్ట్ర సంయోగముచే అగునని చెప్పినను, లకారోష్ట్ర సంయోగముచే కూడ స్వరళక్తి ఏర్పడును. "రలయోరభేదికి" అను పాక్యము ఇందుకు బ్రమా అము. ఇక

- 1 రేఫ మాంకారయోగమున ఏర్పడు స్వరఖక్తి, కరేణు వనబడును.
- 🕻 లకార మాశారయోగమున నేర్పడు స్వరభ 🐧 కర్వితి అనబడును.
- 3 ేఘకు శశార/సధారయోగమున ఘామృ స్పరభ క్తి హారీణమనబడును.
- 4 లకారమునకు శ/సకార యోగమున వచ్చు స్వరభ క్రి హారితమనబడును.
- 5 ేళ షకార నంయోగజమగు న్నడభ 🐧 హంసవదమనబడును.

వీగౌరీ బర్హిం, మల్హా; దర్శపూర్ణమానా; సహాక్షానవల్మాం, వర్హార్యం అను వవి కమముగ ఉభాహరణములు.

అయితే. ొబ్పైశద్ధామ్ అను స్థలమున శకార రేభ సంయోగమున్నను ఆచట స్పరభక్తి రాదు. సంయోగ రేభోష్మ క్రమముందుండవలెనె గాణీ ఈష్మ రేభలకు కాదని గుర్తించవలెను. [15]

సూడ్తమ 16. న ్రమ్ ప9్థమపరే ప9్థమపరే။

టెంఖాష్య: — క్రమేశబ్దొ ద్విత్వవర్యాయం: కథమేతత్: మ్రెక్సిత్స్టికమం క్రమే: (సూ. 24-5) ఇత్యట్ ద్విత్వసైన్యవ ట్రమేశబ్దేనాళిధానాత్! అంతాపి స ఏవార్థ ఇత్ గ్రామ్నుముకు! ఉబ్బుణు క్రమేసత్ తన్మిన్నూ పుండి బ్రధమపరే వా సత్ న స్వరభ క్రీ రృవత్! క్రమే య థా — దార్భ్యమ్ (3-2-2); వర్హ్యా కోయ్ (7-4-14); బర్స్పెళ్కి (5-7-11); ఏతర్హ్యారూ ఉక్క (5-1-5)! ప్రభమ వరే యాథా — అదర్శమేశ్యత్కి (3-2-5), కార్జ్ ఉపాగహ్ (5-4-4); వర్జూ వర్జన్యకి (1-5-26) ఇత్కి ప్రభమిక పరకి యస్మాదన్నా పథమువరికి

ను క9్మ్, [పథమపరశు (ప9థమపరశ⊪)

మణివ $^{9}$ భ: $\bot$  ఈ నూ  $oldsymbol{\epsilon}^{9}$ ముచే న్వరభ $\underline{\$}$  కి కౌన్ని నందర్భములలో నిషేధ మును చేప్పచున్నారు.

పూర్ప సూత్రమున రేఖోష్మ సంయోగమున ఈష్మకు పూర్పమందు స్వరభ క్రై ప్రాప్రించునని చెప్పబడినది. కానీ ఇపుడు "అట్టి ఈష్మవర్లమునకు ద్విత్వము వచ్చినను"; లేక ఈష్మకంటె వ్రిథమ స్పర్మ (క. చ. ట. త. ప) వరమందున్నను, ఆ రేఘకు స్వరభ క్రీ రాదు" అని చెప్పబడినది. సూర్ల మున క్రమమునగ ద్విత్వమని అర్థము. ఈ అర్థమునే వ్యాఖ్యకలందరును చెప్పిరి. ఈ అర్థ గ్రిహణమునకు సూ 24–5 త్రమును ప్రమాణముగ శ్రీఖాష్యకారులుదహరించిరి.

ఖక నుదాహరణలు: ఈషకు క్రమము (ద్విత్వము) వచ్చిన నంద రృము: — డార్శ్రమ్ (శె-2-2); వర్ష్షాథ్యి (7-4-13); జర్స్స్టీ  $\mathfrak{P}$ : (5-7-11); ఏతర్హ్హ్మ్ రూధు: (5-1-5).

ప)థమవరే— అదర్శ్మ జ్యోతిం; కార్ట్లీ ఉపావహౌ, వర్హ్హా పర్జన్యం: అను మార్షు (1-4-44).

సూ ౖతమున ౖవథమవరి, ౖవథమవరి అను ద్విరు క్రై అధ్యాయు **సమా** ప్రైన్ సూచించును. [16]

కృష్ణ యజార్వేదియు. తైత్తి రీయ ్పాత్శాఖ్యకు ్త్రికాష్య రశాఫైనుసారము. పేడులోపనామక సుబహ్మణ్యముచే ్పాయులడిన "మది[పభ" ఆను ఆంద్ర వివరణమున ఇరుపది యొకటవ ఆధాళ్లయము సమా ప్రము.

**\*\***\*

<sup>్త్రా</sup> శబ్దము 🗕 వర్ణములు :

ౡౖతములు⊥15.

సూత9ము 1. శబ్బు ప9కృతి స్పర్వ వర్హానామ్

టెంటాడ్య:- నర్వ వహ్హానాం శబ్దికి ధ్వానికి బ్రాపిక్స్ కి మూతకారణం భవతి। శబ్దీన న్వర వ్యంజనాత్మకో రాశిమచ్యతే। సర్వేచ తే వర్డాక్స్ నర్వవర్డాకు, తేషాం సర్వ వర్డానామ్॥

శబ్దికు [పరృత్కు సర్వ చర్హానామ్ు

మడిప్రభ : - శబ్దిక-ధ్నైనీ, సర్పవహ్హానాల-స్వర, వ్యంజనములగు ఆక్షరము లన్ని టికీ, ఒకకృతికి మూలకారణము. ప<sup>ం</sup>ధాన కారణము. ఇగ "భాషయం దున్న స్వరములు, వ్యంజనములు, వింద్జినీ ముములు, రంగ, శకార, ముమ వర్జములు — ఈ సర్వ వర్ణరానికి శబ్దమే మూఆ కారణము. లేక ఉపాదాన కారణము.

స్మాతము 2. తన్య రూపాన్యత్వే వర్లాన్యత్వమ్॥

త్రిళాడ్య:- ౖపాత్ శు9ిక్కస్తాన భిజాత్ తన్య శబ్దక్య ౖవ**కృత భూతన్య.** రూపాన్యత్యే నత్ వర్డాన్యత్స్ స్మాత్ల్ యుథా— ఆ, ా, ఉం, ఇత్యా**ది**!

త< 8: రూపాలన<్రే! వర్హాలన<్రమ్య

మండి పథ: తన్న-ఆ శబ్దమునకు, రూపాన్యత్వే-మావన్య అన్యత్వే ఇభ్ర్ని వ్వరూవము సిద్ధించగ, వర్హావ్యత్వమ్=వర్హ ఫోదము కండాగుడున్నది.

సర్వివర్ణములకు కారణభాతముగు శబ్దము ముఖగోళమందు ఖీన్నస్థలను అందాహతమై భిన్న న్వరూవములలో బహిర్గతమగుచున్నది. అట్టి పై విధ్యము గల ఎక్కొక్క శబ్ద స్వరూవమునకు, వివిధములగు సంకేతములు చేముగ ఖిన్న వర్ణములు ఏర్పడుచున్నవి. ఈ విధముగ స్థాన కరణ వ్రయత్నాది భేదములచే నానావర్ణములుతప్పన్నముగుచున్నవి.

ఉదా: అ, ఇ, ఉ, యు, వ ఇశ్యాడులు.

సూౖతము 3. తత9 శబ్దద9వ్యాబ్యుదాహరిష్యామః∎

စံုုစ်၊ နည္းငြဲဆာႏွွင္း ေဆြးသည္မွာသန္း၊

మణివ) $\phi$ : — త్రిఖాష్యరత్మ, మాహిషీయ వ్యాఖ్యానములననుసరించి — శ్రాము-శాస్త్రము అని అర్థము. ద)వ్యమనగ సాధనము. కాగ, ఈ శాస్త్రైన గాహనకు సాధనములగు కొన్ని సాంకేతిక వర్ణములను, వదములను వివరించు చున్నామని సూడ్ ఖావము.

కుండలు చేయుటకు మన్ను ఎంక అవసరమొ, అజ్లో ఈ శాస్త్రమును నరిగ అర్థము చేసికొని, అధ్యయనము చేయుటకు ఈ చెప్పబోపు సాంకేశిక వదములు, వానీ అర్థములు, స్వరూవము మొదలగు లూ జ్ఞానము కూడ అంక అవనరము. ఉదాహరిష్యాము: - నివరించుచున్నాము. [శి]

సూత9్ము 4. వర్ణకారౌ నిర్దేశకౌ∎

[తెళాడ్యు: - వర్ణ శబ్దం కార శబ్దశ్చ న్రైశక్ వాచకా స్కాతామ్! యాథా — అవర్ణ వృంజన శకుని.... (సూ. కి-7) ఇత్కి ఆధ షకార**ు నకాశ వినర్ణ** నీయాకి (సూ. కి.1)! ఇత్కి వర్ణశ్చ కారశ్చ వర్ణకారెం!

ವರ್ಧಕ್ರೌ, ನಿ∑ೆಕಕ್ಗ

ముద్దివథ: - "వర్డ్ల" అనునదియు, "కార" అనునదియు అయా స్వర వ్యం జనములను నిర్దేశించును. అనగ వానిని తొఱ్పను. ఉదాహరణ ! అవర్డము, ఇవర్డము, ఉవర్డము — అనగ ఆ, ఇ, ఉ. ఇట్లే షకారము, పకా రము, దకారము — అనగ ష, స, శ. ఇట్లే మిగిలిన వానిని కూడ (గహించ వలెను. సూత9ము 5. చాప్తృన్వాదేశకా။

్తిళాష్క్... చ. అప్ ఇత్యేతా ఆన్వాదిశకా స్కారామ్లు పూర్వాపేక్షయా ఆన్వాదిశ ఇత్యుచ్యతే! యధా.... "ఆనదామానీఞ్ను కృ." (6-3). "ఇత్ వరేఒప్" (4-4) ట

### చ। అపి। ఇత్గి అన్నాదేశకౌ ॥

ముడి<sup>30</sup>థ: — చ, ఆపీ — ఈ రెండు పష్టులు ఇన్వాదేశకములు. అనగ "భా ్వ స్కూతమందు లేక పూర్వహాక్యమందు చెప్పిన పడ్షు ను లేక పదము లను, భావములను తర్వాత (అనగ అవి ప్రమోగించ్లుడిన) స్కూతము, లేక వాక్యమ లో ఓకి అనుప్పత్తి తెచ్చువానిని" అన్వాదేశకములందురు. కాగ చ, అపి అనునవి అట్టి పదములు.

మా[తము 6-3 నందల్ చేశారము పూర్వ మా.తమునందల్ "నకారము షకార మగును" అను ఖావముమ ఆ సూత}ములోనికి తెచ్చను. అట్లే 4-4 లోని అప్ ఆప[గహానంజ్ఞ వచ్చును అను ఖావమును పూర్వ సూ తమునుండి ఇందు లోనికి తెచ్చును. కాగ చ, ఆప్ ఈ రెండు అన్వాదేశకములు. [5]

సూత9్ను 6. త్వధై వే**ణ వినివ**ర్తాధికార్థివధార్థాం!။

(తిళాష్య: - కు, ఆధ, ఏవ — ఇత్యేతీ శబ్దాం దుధా క్రమేణ వినిపర్రాధి కారకావధారకాం భవ్యి! యుక్ర కు శబ్దం కాంగ్రామంతో త్రత నివృత్తిం. యుక్ర ఆధ శబ్ది కర్రకాధికారం! యుక్ర ఏవ శబ్దం త కావధారణమితీ పేదితవ్యమ్! యుథా — ఏఫన్పురన్య (1-19); అథ సంహీ కాయామేక పా?ణాఫో (5-1); స్పర్మ ఏవై కేషామాచారాగ్రామ్ (14-3) విశేషణ నివర్ధడు తీతి వినిప్రంకం! అవధారయతీతి ఆవధారకం!

తు∣ అధ∣ ఏవ∣ ఇతీ∣ పెనివ\_రైకాధికార౭ావభారకాః⊪

ముది.ద్రామం. ఆ శబ్దము పూర్వమందు చెన్పినది ఆనువృత్తము కాకుండ నిషేధించును. ఆథ శబ్దము అధికారవాచి! ఆట్లో ఏవ శబ్దము అవధారణపాధి! అనగ "నిశృయముగ" అని చెప్పను. ఉదాహరణలు:

ఎఫిక కు రస్య (1-19). ఇచట కు శబ్దము పూర్వ నూ త్రమునుండి వర్డ, కార శబ్దముల అనువృత్తిని వారించినది. అట్లో అథ నంహి కాయాం.... (5-1) శ ఇచట ఆథ శబ్దము అధికారవాటి. మరియు సృర్శ ఏపై కేషా.... (14-3) అను సూ త్రమందలి "ఏప్ శబ్దము సృర్శయే ఆను అవధారణను - నిశ్చమమును చెప్పను. వినివ రైకమనగ విశేషముగ నివారించునది. అధికరించునది అధి కారము. అవధారణ భావమును చెప్పనది అవధారకమనబడును. [6]

సూత9్ము 7. పేత్వైఖాష్కః

్తిళాష్య∶— వా అతోృష శబ్దో వైళాషికో వైకల్ఫికో భవ**రి**। యంథా — మ⊾ఖ నానిక్యా వా (2–\$0)⊫

### ವಾ। ಇಹಾ। ភ្និಘಾಷಿಕಃ

ముడిప్రభి:— "హె" అను శబ్దను తత్ఫూర్వమందు చెప్పిన విషయమునకు విశల్పతను చెప్పను. విఖాషా ఏప పై ఖాషికు! అనగ పూర్వమందు చెప్పిన విషయము కొన్ని స్థలములందు ప్రవ్రించును ఒకప్పడు మైప్తించక పోవచ్చును. ఉదా: ముఖరాన్క్యా హా (2..0) నూ తమందలి వా శబ్ధము నాన్క్ వర్ణనులు ముఖము ద్వార ఉచ్చరించబడవచ్చును, ఉచ్చరించబడక పోవచ్చును... అని తెల్పును. లేక ఆ రెండింటి ద్వార కూడ పల్కవచ్చును. "మరియొక విధముగ కూడ" అను కర్ణమును "హె" తెలిసుచేయును. [7]

సూడ్మమ్ 8, నేతి ప9్తిషేధక్కు

ုခါတာဆ $_{3}:$  "న" ရေခ နည္း ညျခရီရိန္ေန ဆုန္ခာ တာတာ— న လာဆာ သာက္ရွင္ကိုင္း (13-15) ရာခါ။

న၊ မာမာ၊ ဆ9မာဩန⊀¶ှ

మణిప్రభ : \_ "న" అను శబ్దము పూర్వమందు చెప్పిన విషయమును ౖవకృ తమున నిషేధించును. అనగ ఇది నిషేధ వాచకము. న సుషుమాృౖఽగ్ని (13-15) నూత9మున నుఘమృ, అగృ ఇత్యాది వదముఖందలీ నశ్రమునక పూర్వమండు చెప్పిన, ఇత్వము ఇచట రాడు అనీ నిషేధించుచున్నది. [8

సూత9ము 9. ఆయామొదారుణ్యమణుతా ఖోగ్యత్యుచైృంకరాణి శ్విగ్రి

త్రాష్క్ - ఉట్పత్రాడా తక (1-38) ఇతున్నక్ తదర్ధమినమారభ్యేశ్ లోకవడ్యాడృచ్ఛిక్చ్ఛారణ ప్రతిపేదార్థమ్! అనూనుక గాతాంశాండై ర్జ్యమ్! దారుణ్యం న్వర్య కర్నీతా! అబుతాఖన్య గలవివర్య నంపృతతా! ఏతాని సాధమాని "శబ్దన్య ఉట్పైక కరాణి" శబ్దము బైబ్ ఉదా తం కుర్మ స్త్రీంట్లో ఉచ్చశబ్ద చాన్నరుతా ఏతత్ కర్మమితీ విధికి! ఉట్టేకి కుర్మ స్త్రీం ఉట్టే కరాణి!

> ဗေတာဘား၊ တောတ်မွားသြီး၊ ဗာလးတား၊ သုတ်လှူ၊ အခါ၊ မည်္ခြုန္ဗေတာဂီး၊ နည္တတ္တူ၊

మండి మండి మండు మండు నూ తములలో శాస్త్రమందు వ్రమోగంక బడు కొన్ని సాంకేతిక పదములు, వినియోగము, ప్రమోజనములు వివరించ బడినవి. ఇకనిపుడు ఉదాత్తావి భిశ్మ నవరములను పలుకటయుందు మన అవయవ విన్యాసమును చెప్పచున్నారు.

ఉమ్పైరుడాత్రి (1-38) అని నూడ్తము. కనుక ఉదాత్త స్వరము పఱకుటకు గాతాది భాగములొకట్ల సవరించవళెనో ఈ సూత9మున వివరించు చున్నారు.

ఖంకృ⊸గొంతుక యొక్క అవగ గళ వివరమందలి అవయువ తాగముల యొక్క ఆయామ, దారుణృ, అఘక ఆమ లక్షణములు ఉదా ≛ వృరమ ను వాలుకులయందు దోహదపడుచునృవి.

ఆయామము: గొంశుకయుందల్కిండరములను సాగద్యుట-దీర్హములుగ చేయుటం

దారుణ్యము: పై విధముగ సాంగదీసిన కండరములను అట్లే బిగించి యుం చుటం అణుత : కండరములను సాగదీసి, బిగించి యుంచగ, అవి దగ్గరగ కూడుకొవి యుండును. అనగ వాబిమధ్య సహాజముగనుండు దూరము తగ్గి అవి సంకు చితములు (దగ్గరగ) అగును. ఈ విధముగ వానిమధ్య నుండు పై శాల్యము తగ్గి అణుత్వము నాండును. ఇది అణుత. ఈ విథముగ గొంతుయుందలి నాద ్. తం\_తులను నవరించినబో, అందుండి వెలువడు ధృనిని ఉదా త్రాధ్యని యున్నియు, ఆ స్థ్రీన్ ఉదా త్రస్థిత్ అన్ అందురు. కాగ "ఆయూమం, దారు బ్యాణుతలు శబ్దమునకు ఉద్పాత్తమును కల్పించును"— అని సారాంశము. 

నూత9ము 10. అన్నవనర్లో మార్జవము**రుతా ఖ**స్కి**త్** నీబై కరాణి 🛚

ြေစီးနာရိႏွင့္ ကိုယ္ဖြင္လာတာ ေတြး (1-39) မလံ္သည္က်သြား မလွေသလ်င္း က ေတြးထားေ వి\_సృకా। మార్ధవం స్వరన్య స్మీగ్డాతా। ఖన్య ఉరుతా కంఠన్య స్థూలతా। ၿခံဳေျခားကီး ဘဲေధనాလီ နယ္ထြန္ျပီးည႑း ၆၀၀ရီ, နည္း သီည ပြဲလာထား နွစ္ မႊတ္ျပီး နေႏွင္း၊ ဂ်ီဆံ နည္ရသားက္ျငတာ ကား သိန္မန**္ ငွ**န္းသီးခဲ ဆီဇါး၊ ဂ်ီညာ း ဆႏု္င္သညီခဲ ស៊ីធី៖ សហទាំ៖

అన్నవసర్గ: మార్జవమ్≀ ఉరుతా: ఖన్మ: ఇత్! నీబై : కళాడి∎

మది[వభ:- పూర్వము ఉదాత్ర్వరమును వలుకుటకు గాత్రమునెట్లు నరిచేమువలెనో చెప్పిరి. ఇకనిపుడు అనుదా త్రాన్వరమును వ**లుకుటకు గా<sub>్</sub>త** మందల్ నాదతంతు9లనెట్లు సవరించవలెనో చెప్పాచున్నారు. ఇది పూర్వము చెప్పిన విధానమునకు వృశిరేకముగ ను౦డును. కాగ— అవ్వవ నేర్గ, మార్ద వము, కంఠమందలి ఉరుకా— ఇవి అనుదాత్రమును వలుకుటయుండు సహకరించును.

అన్వవ నర్గమనగ గొంతును నడలించి విశాఖముగ చేయుట. పూర్వ**మందువ**లె బిగించి సాగదీయురాదు.

మార్ధవమనగ మృదుపుగ నుండుట. నాద**క**ం తులను సాధ్య **మైనంక** స్వేచ్ఛగ వడులుచేసియుంచవలెను. అట్లు చేముగ నాదతం[తుల మధ్య దూరము ఉరుకా విస్పతముగ, అధికముగనగును. అట్టి స్థితిలో కంఠము నుండి ుయుల్వెడలు ధ్వన్, పూర్వ నూ తమందు చెప్పిన ధ్వన్కి విలక్షణముగ బెలు డుడును. దాన్నె అనుదా కై వ్వరమండురు. కనుక అనుదా క్రమను పలుకు వ్యక్తి తన కంఠమందల్ నాదకం (తుల న్ విధముగ నవరించవలెను.

ఉట్రై: కరాది ఆనగ స్వరమును మీదకు ఉంద్ద్వ ఖాగమునకు ఉత్ ష్మ్మిము చేయునని అర్థము. అట్లే నీటై: కరాణి అనగ స్వరమును (శబ్ద మును) అవడ్డిపైము (దిగువ వైపుగ) చేయునవన్ ఖావము. ఉత్వేమీదుకు, ఎగువకు, డ్రిప్ ఎగుడుకు, పోవుకు. ఉత్డేవము; అవ<sub>ా</sub>క్రిందుకు, డ్రిప్ ఎగు రుణ అనగ దిగువకు పోవుకు, కిందుగ పడుకు అవడ్డేవము. [10]

సూ త్రము 11. మన్ల మధ్యమ తారాణి స్థానాని భవ సై॥ ఆతాష్య:- మండ్రం, మధ్యమం, కారం చేశ్యేకాని స్థానాని భవ సై! మన్లైమిశి చ్రమమ్! మధ్యమమిశి దృశ్యమ్! కారమిశి తృశ్యమ్! ఏమాం స్థానానాం ప్రయోజన ముత్రంశ్రమ్యశీ!

మన్ద9మ**్యమ తారా**ణి≀ స్థానాన**ి. భవ**ౖన్ౖిు∎

మణిప్రభ:— ఇంతవరకు ఉదాత్తానుదా తైన్పరములను వలుడుకు గా తము నొట్లు నరిచేయవలెనో చెక్పబడినది. ఇపుడు మన కంఠనాశమునుండి వెల్వడు శబ్దమును భిన్మ స్థాయిలలో వెలుకరించునపుడు దాని నే విధముగ విథశించ కచ్చును భిన్మ స్థాయిలలో వెలుకరించునపుడు దాని నే విధముగ విథశించ కచ్చునో ఇపుడు చెప్పాచున్నారు.

మం\_దస్థాయి, మధ్యమస్థాయి, శారస్థాయి॥ శారస్థాయి ఆనగ ఉదా తృస్థాయిలో బిగ్గరగ పలుకుట∙

మధ్యమస్థాయి అనగ న్వరిక స్థాయితో –బిగ్గరగను కాడు – అట్ల నీ ఆల్ప్ ధ్వన్ కాన్ మామూలు స్థాయిలో వఱుకుట. ఇక మం\_ద స్థాయిలో అనగ అనుదా \_క్త స్థాయిలో నెమ్మదిగ, మృదు మధురంగ లోగొంతుకతో వలుకుట. ఈ వివ రణము నుఖముగ ఆర్థము చేసికొనుటకు చెప్పిత్మి. కాశీ నిజమునకు ఉదా త్రామదా \_క్త స్వరిశములు మూడిందిని, ఈ ౖత్విధ స్థాయిలలోను వలుక వచ్చును.

ఈ విధముగ స్థూలముగ శబ్ధము ఈ మూడు స్థాయిలలో పెలువడును.

సూత9ము 12. తతై9క ఏ≎శత్రృమాః∎

[తిళాష్మ్ :- ఏళాన్ స్థానాన్ కేషా మిత్యపేక్షాయా మాహ : తేషు [తిఘ స్థానేషు "ఏక వింశతిర్యయా?" స్వరా భవ స్త్రి : తేషాం యమానాము త్రైర్మత [వయాజనం పక్ష్మతే!

<u> နေ ၍ နေသီဝန်ခါး၊ ထာဆား⊪</u>

మదివ9భ :- కృత పూర్వమందుచెప్పిన మండ్ర మధ్యమతార స్థాయీలలో (స్థానములందు) ఏక వింశతిః ఇదవది యొకటి, యమాః లయము నామక స్వరములు (ధ్యనులు) ఉత్పన్న మగును.

సాధారణముగ యమ వర్ణమనగ అదే వర్ణమును రెండుసార్లు వచ్చినచో, అందు అగమముగ వచ్చిన వర్ణమును "యమ" వర్ణము అందుడు. యమ అనగ కవల అని అర్జము. ఇచ్ట—ఈ స్వాతమందల్ "యము" వదము సాం కేతికము. ఇది న్వరములకు సంబంధించినది. పూర్వము చెప్పిన మూడు స్థానములలో, (పతిదానియందు స్వై స్వరములు చెప్పన, మొత్తము ఇదు పది యొక్క స్వరములు పుట్టును. ఈ స్వై ధ్వనులకే యములని పేడు. వీనిని తర్వాత అధ్యాయములో (23-14) వివరించుచున్నాము. [12]

ా సూత్రమం 1?. ఋగ్వరామం పదవిరామో వివృత్విరామున్నమాన పద వివృత్తి విరామ ట్రైమాల్లో ద్విమాత్ర వీక మాల్లో ఒర్థమాత 9 ఇత్యాను పూర్వేక్రణి

క్రిళాష్క్! ముగ్వరామాదయు త్రిమాతా)దికాలా య థా క**్రమం భ**వ గై! య థా - "ఉళావాచన్య సౌకయే మావే వామ్" ఇత్ ఋగ్వరాము! "ఇష్ తాక్క ఈ రైత్వా" ఇత్తి వద విరాము! "న ఇధాను, క ఏనమ్, తా అస్మాన్" ఇత్ వివృత్తి విరాము! "మ ఉగమ్" ఇత్ నమాన వద వికృత్తి విరాము! ఋచి విరామా ఋగ్వరాము!! వదన్య విరామా వద విరాము!! వదద్వయు వికృత్తా విరామం: వివృత్తి విరాము!! శిజ్యాయావున్య విశేష ఉ క్షి:— హృస్వాదిర్వత్సాను సృత్రింద్రే చత్సానుసారిణి! పాఠవత్యుభయ \_హాస్వా ద్విమధ్యా పిప్రికా! మా.తీకా వత్సాను నృత్తుథా వత్సాను సారిణి! పాదోనా స్మాత్ పాఠవత్ పాదమా.తా పిప్రికా! ఇత్!

సమానం చ తత్పదం చ సమానపడమ్! ఏకవదమిక్కర్హి: సమానపడే వివృత్తి: సమానపద వివృత్తి:, తస్యాం విరాము: సమానపద వివృత్తి విరా మం! తినో? మాౖతా యస్యాసా "త్రిమాౖతం?"! ద్వే మాతే? యస్యానా ద్వి మాత్రిం! ఏకమాౖతా యస్యాసా ఏకమాౖతం! అర్థం మాతా? మస్యానా అర్థమాతరిం!

> ఋగ్వరాము: పడపెరాము: వివృత్తి విరాము: సమానజద వివృత్తి విరాము: తి9మా[త\*: ద్వమాత9: ఏకమాత9: అధ్యమా[త:: ఇత్: ఆనుపూర్వ్యణ

మణిప్రభ: - ఇవుడు వేదాధ్యయనము చేయునపుడు ఋక్కునకు ఋక్కునకు మధ్య కొంత విరామముండవలెను. అట్లే ఋక్కు పాదమునకు పొదమునకు మధ్య విరామముండవలెను. పోదమందు కూడ, పడమునకు పదమునకు నడుమ విరామముండవలెను. పదమంచును వర్ధమునకు పర్ణమునకు నడుమ విరామముండవలెను. ఈ సూత్రమున ఇట్టి విరామ కాలములను గూర్పి చెప్పాడున్నారు.

ఋమ్కైనకు ఋక్కునకు మధ్యనుండు విరామమును ఋగ్విరామమం రురు. ఇది త్రిమాడ్రా కాలికము. పాడద్వరు మధ్యనుండు విరామమం ను పాద వివృత్తి (విరామము) అందుడు. ఇది ద్విమాత్రికా కాలము. రెండు వడముల మధ్యనుండు విరామమును వద విరామముందుడు. ఇది మాడ్రా కాలికము. ఇక వదమందు వర్ణముల మధ్యనుండు విరామము "సమానవద వివృత్తి" అనబడును. ఇది అర్థమాతా కాలికము. ఈ విధముగ, వ్యవధాన మును చూపించుడు చేయు. నేద వరనము. సృష్ఠముగ మధురముగ నుండును. సూ**త**్రము 14. యద్వ్యహ్హ**నా\_నం యుదుచాపి దీర్హం,** సంయోగ పూర్వం చ**త**థాను నానికమ్ః ఏతాని స**ర్వా**ి గారూ జీవిద్యాత్ః శేషాణృత్ఽన్యాని తత్ లఘాని∎

త్రాష్ట్రములు ముందినా నం యుదక్రమ్ల వ్యంజనమ నేయున్న తత్ వృంజనా నమ్ల యుదు చాపి దీర్హం ఉక్రం! సంయోగపూర్వం చే యుదక్రం, నం యోగా జ్ పూర్వం సంయోగ పూర్వమ్ల తథా అనునానికమ్ల నాను నానికల యుదక్రం, ఉక్కాని ఏం నీ మ్యూటి అక్షాని గురూ ని. విడ్యాండ్ జానీయూండ్ల యుథా ... వెంజనా నమ్ ... మాతేవ పుక్సమ్ల యుథా దీర్ఘం .... తేతే ఒధికత యుంట ముథా సంయోగ పూర్వం ... అశాఖ చేమ్ల యుథా అనునానికం .... వి. శత్రై స్మాహా శేమాణ్యతో ఒన్యాని అత ఏళ్ళ గురుళ్ళు శేమాజ్యన్నాని అక్షరాడి, తకు ఆన న్రామ్ల లఘాని విజానీయాండ్ల శేమాడి కానీతాం, శంక్య ఉక్క కోనేన వివృణ్తిం!

యుత్ వ్యజనా నైమ్ యుత్ ఉ చ అపి దీర్ఘమ్ సం యోగ పూర్వమ్ చ తథా అన నానికమ్ ఏతాని సర్వాణి గురూడి పెద్యాత్ శేషాడి అతః ఆన్యానీ తఈః లఘాని మంజివభ: ఇపుడు ఈ సూ తముచి అక్రములలో గుఈ సంజ్ఞ కలెగిన వానిని వివరించుచున్నారు:

వ్యంజనమునంతమందు గల్గిన అక్షరము గురువు. ఉదా: రామమ్! ఇందు "మమ్" గురువు. వహజముగ ద్విమా తా కారికోచ్చారణ గల్గిన అక్షరము గురువు ఉదా: రా. మా. "సంయోగమునేకు పూర్వమందున్న అక్షరము గురువు. అశ్మ; అర్యమం. ఇందు "ఆ" గురువు. అనునానీకమును గల్గిన వర్ణము కూడ గురువగును. ఉదా: విశశమై లంటోడరం! ఇందు పిం. లం - ఇవి గురువులు. ఈ విధముగ పైన చెప్పిన వర్ణములు హాన్వము లైనను, ఉద్పారణకాత పరిగణనందు చందన్నులో గురువులుగనే గ్రహించ బడును. అక మిగిలిన వర్ణములు అఘువులు. అనగ లఘు సంజ్ఞకములు. ఇంకను సృష్ట్మనికిప్పికోరకై లఘునంజ్ఞ గల్గిన వర్ణములను ఈ క్రింది సూ. తమున వివరించుచున్నారు.

1

ాస్తాము 15. ఆవ్యక్ఞానా\_నం యద్ద9్ర్వ మనంయోగపరం చ యత్: అననుస్వార సంయు\_క్షమేతల్లము నిబోధత⊪ (ఏతల్లము నిబోధత)'

త్రాష్య :- అవ్యంజనా నెం యదక్షరం, యత్ చే హ్యాస్యం, యత్ చే అనంయోగవరం, యదననుస్వార సంయుక్తం, ఏశత్ సర్వమక్షరం లఘు నిబోధత జానీధ్యమ్! యథా — మదుదయనా: ఇత్యాది! వ్యంజనమ స్థే యవ్య తద్వ్యంజనా నైమ్! స వ్యంజనా నైం అవ్యంజనా నైమ్! సంయోగపోవరి యుస్మాత్ శత్ సంయోగవరికి! న సంయోగ వరం అసంయోగవరిమ్! అనుస్వారేజ సంయుక్తం అనుస్వార సంయుక్తమ్! న అనుస్వార సంయుక్తం అనమస్వార సంయుక్తమ్!

అతి టెతిఖాష్యరత్నే పా<sup>9</sup>తిశాఖ్య వివరణే డ్వావింశో ఒధ్యాయు ##

అవ్యక్షానా నైమ్ యత్ టూస్వమ్ అనంయోగవరమ్ చ యత్ అననుస్వార సంయు క్రామ్ ఏశత్ లఘు! నిబోధతు (ఏశల్లము నిబోధత)

మండి[పభ:- ఈ సూ క్రముబే "లఘు" సంజ్ఞకములగు వర్ణములను వివ రించుడున్నారు.

్రహాస్త్మము ఏకమాక్స్ కాలికో బ్బారణ గలది. కనుక అధి లఘువు. మరియు ఆ హ్యాన్మము వ్యంజన మంతమందు లేకుండ యుండవలెను. మరియునది అనుస్వారతో కూడి యుండరాదు. అట్టి వర్ణములు లఘు సంజ్ఞ కములగునని తెలిసికొనుడు.

స్మూతమందలి కవీకల్లము నిబోధక" అను ద్విరు\_క్తి అధ్యాయు పరి పహా\_ప్రిని సూచించును.

> కృష్ణ యజార్వ్డియు తైత్తిరియ హెత్శాఖ్యకు ౖత్ళాష్య రత్నా నుసారము పేడులోపనామక ను<ౖబహ్మణ్యముచే ౖవాయుబడిన "మడిౖపభ" అను ఆంధ్ర వివరణమున ఇరుపది రెండవ అధ్యాయము సమా ప్రము.

వర్ణ విశేషోత్ఫ్త్రి విధానము:

సూ తములు \_24.

నూ**్త**ము 1. అథవర్ణ విశేషోత్ప\_త్తిి

[తిఖాష్య: — అధేత్యయమధికారు! వర్జానాం "విశేషోత్ప త్రిం!" ఈచ్యతే, ఇత్యేతదధికృతం పేదితవ్యమిత ఈ తైరం యుద్వజ్యాము! వర్జానాం విశేషణ వర్జ విశేషణ తన్య ఉత్ప త్రికి, సౌకథ్ క్రాం!

అథు వర్ణ విశేషోత్ప త్రిఃి

మడ్డుళ: - అథ అనునది అధికార వాచకము. కాగ వర్ణముల విశేషము లను, వాని యొక్పత్తినుద్దేశించి ఈ దిగువ స్మాతములలో చెప్పబడుచున్న దని కావము! [వర్ణ విశేషాదాముత్పత్తి రధికృశా వేదిశవాం?" --- అతి పైదికాభరణ వ్యాఖాయ్]

సూత9ము 2.

అనుప9్రానాత్సం సర్గాత్, ష్థానాత్మరణ వినృయాత్। జాయతే వర్ణపై శేష**్ఠం**, పరీమాదాచ్చ ప౦చమా**దితి**∎

ခြဲစားရွာ : - မည်းသရှိတာကောင်းပြီး ဆဝဆံပိုး နေဝဏ္ထိ လွင့္ထားကပ "ညွှေခ်ဳိရွာဝု" အေလာခေါ်၊ မာဗဝည်း ကာသောမို -- "မည်း ညေထာက်ဝ ကင်း၊ လဝည်းငှုံး နေဝစီ၊ ကွဲကာလံ သောလာ၊ နေဝဏ ညီလွှလား၊ မေးရွား၊ ညီလန္တလား၊ ကသာ ညီကာနည်း၊ ဆစ်သားအဝ သားေကြာခေစး၊ ညီဆဝ လ်တွေ ဆင္ဇာတာဝ စားထွန္သြား၊ ညီခရိရလွဴ စားအား ညွှေခြိန်ရွည်း၊ ဆင္ဇာတာဝ ညွှေခ်ဳိရန္ဝ ဆတ္တွဲ ညွှဲခြိန်ရွည်း၊

> అను[పదానాత్: నంసర్గాత్: స్థానాత్: కరణ విన్యయాత్: జాయతో: వర్డపై శేష్యమ్! పరీమాణాత్! చ: వంచమాత్: ఇత్కి

మణివ9ళ: — ఇపుడు ఈ భిన్న వర్డముల యొక్క ఉత్పత్తి నిమిత్తములు. ఉత్పన్న వర్డములయొక్క ఉచ్చారణ కాలము మొడలగునవి వివరించబడు ఘన్నవి. సమిత్రములు భిన్నములగుటో ఉత్పన్నములగు వర్ణములు కూడ భిన్నములగును. స్థాన, కరణ, ప్రయత్నాను ప్రదానమలలో పట్ప మార్పులననునరించి పర్ణ స్వరూపము మారును. ఇదియె వర్ణ పైశేష్యము. దినినె వర్ణ పై విధ్యమనుచున్నాము. ఉదాహరణకు అకారమును వరిశీలించగ దినిని 1. అనుప్పదానము నాదము. 2. సంసర్గ కంఠమునేందు జరుగును. 3. స్థానము హనువులు. 4. కరణవిన్యయము ఓస్టములు. ఇది అకారోత్ప త్రి క్రమము. ఇక ఆకారమునకు ఉన్నారణ కాలము మాతానికాలము. ఇదే విధ ముగ ప్రతి వర్ణమునకు నిమిత్త కారణములు మారును. ఉచ్చారణకాలము కూడ ఏకపూత్సి, ద్విమాత్సి, అర్థ మాత్రంగ నుండును. ప్రతమునకు ప్రమాత్యకా కాలము.

ఈ విధముగ, డ్విత్యాధ్యాముమున చెప్పిన అనుప9దానాడి నిమి త్రములకు ఇండవది రెండవ ఆధ్యాయుమున చెప్పివ రూపాన్యత్వము నుడ్డి శించి కారణత్వమును గ9హించవలెను.

సూ తము 3. వర్ల పృక్షిన్లో వాద ఉత్పత్రికి

్తిళాష్య:- పృక్తిమి. శశంత్రుం పర్ణమి. శర్ణమి. శర్ణమి.

သင္ကသံုုန္း၊ နည္း၊ ဆာယ ၏ မခံ သည္မ်ိဳး။

వర్ణ నముదాయుముతో కూడిన శ్వ్రము — అనగ పద సమూహము — వాక్యో కృత్తికి మూల కారణమగుచున్నది. "ఎర్జ సముదాయుముతో కూడిన శబ్దము" అని చెప్పటచే భేరి, దుందుభి, మృదంగము మొదలగు వానివలన పుట్టు శబ్దము వాక్యమునకు కారణము కాద"ని తెలిమువలెను. దుందుభి మొదలగువాని శబ్దముందు వర్ణ విశ్లేషణమునకు అవకాశము లేను కడ. [3]

**సూత**9ము 4. స్త్రవాచ హైనాని భవ ∆్రి#

[తిళాష్య:- వాచి: స్ప్రహ్హానీ భవస్తి కానీ ఈ త్రేస్టాతే వ≰్రేం!

యైర్వాక్ ప్రయుజ్యతి, యశ్మంశృ తిష్టతి, తత్ స్థానమ్! కాని యథా ్రమ ముదాహరిష్యామఃక

## స<u>్తు</u> **వాచ**ి! స్థానాని! **భ**వ**ై**!

١

మడిడ్డుళ :- కార్ అనగ శబ్దము. (ధ్వసి) నాభి స్థానమునుండి బయల్దేరిన యా వాక్కు ముఖ గోళమునుండి వర్డ రూవమున బయటపడుటకు ముండు సప్త స్థానములను దాటుమన్నడి. అడ్డి ఒక్కొక్క స్థానమందుండునపుడు ఆది ఒక్కొక్క స్థాయిలో భాసించును. ఇడ్జి భిన్న స్థాయులకు కారణములగు స్థానములు ఏడు ఉన్నవి. వానిని ఈ దిగువ న్యూతములో చెప్పాచున్నారు.

మాత9్ము 5. ఉపార్థు, ధ్వాన, నిమదోపబ్ది మన్మన్త మధ్యమ తారాజి॥

్తిళాష్క్షం ఉపారశ ఇత్విదముల వాచి: స్థానేమ్! ధ్వాని: ఇత్తి ద్విత్ యమ్: నిమడి: ఇత్తి తృత్తీయమ్! ఏవమితరాజ్యప్ నామతి: సప్పై కాని స్థానాని జాన్మాత్: ఉపరితనం నూత్సమాతభ్య పృత్యేశమేషాల స్థానానాల అక్షణల పక్ష్యత్యే!

ఉపారాశు, ధ్వాన, నిమద, ఉపబ్దీమత్, మన్ద్ర, మధ్యమ, తారాడి

మదిమైళ : \_ పూర్వ సూ.తమందు వాగుచ్చారణ స్థానములు ఏడు కలవని జెప్పిరి. ఆవి [కమముగ 1 ఉపాంశు, 2 ధ్వానము, 3 నిమదము, 4 ఉపబ్జి మత్, 5 మస్ద్రము, 6 మధ్మముము, 7 కారము — ఆనునవి [పధమాది స్థాయులు. ఈ కింది సూత్రములలో నాక్కొశిశ్ధదానిని వివరించెదముం [5]

మాత9ము 6. కరణవదశబ్దమమన**ః ౖవయో**గముపా ల శు∎

్తిహాష్య :— కరణపత్ (పయత్నవదిత్యర్థు) నా స్త్రి శజ్ఞో ధ్వని రస్మీస్ ఇత్యశజ్ఞమ్! మవసా ప9ియోగు! మను (పయోగు! నా స్త్రీ మను (పయోగో అస్మిశ్మిశ్రీ అమను (పయోగమ్! వాడు స్థానమీదృశం ఉపాంశు ఇత్యువ

### జైత్త్రీయ ప్రాశిశాఖ్య

దిశ్యతే! త[త కరణపదితి తూష్ట్రీం భావ నిప్పత్త్యర్థః! ఆశబ్ధమితి శబ్దస్యాత్య నాలృతార్థః! ఆమనః ప్రయోగ మిత్యుదాత్తాదినాం సొంకల్పిక ప్రవతిషేదార్థః∎

కరణవత్, అశబ్దమ్, అాసును ట్పయొంగమ్, ఉపా ్రశు#

మణిప్పార: కరణపత్ ఆకరణపునగ ప్రయక్నము, దానిని కల్లీనట్టియు. అశబ్దమ్మ్ అత్యన్నాల్పమగు ధ్వన్నీని గల్లీనట్టియు, అమనక ప్రమోగమ్ ఉండా త్రానుదా త్ర న్వరికాది న్వర సంకల్పము లేనట్టి వాక్కు ఉండు స్థానమీది కలదో దానినే ఉపొంకు అందురు. అనగ ఈ స్థాయిలో వాక్కు కేవలము మనస్సునందె యుండి విన్పించకుండును. అట్లని వాక్యోత్ప త్రికి ప్రయ తృము లేదనుకొనరాడు. వాగుచ్చరించబడును. కానీ ఆస్థికిలో మాత్రమీది ఆశబ్దమై (ధ్వన్ రహీతమై), అమనక ప్రమోగమై ఖానించును.

ఇకనిపుడు దళ సార్ధకృమును చూడుడు. కరజనత్ అని చెప్పటచే తూష్ట్రీ ఖావము వారింపబడెను. అశబ్దమనగ అల్ప శబ్దమని ఖావమె కాని, శబ్దరాహిశ్యము కాడు. అమను ప్రయోగమని చెప్పటచే ధ్వని మం.క స్థాన మును చేరలేదని తెలియును. ఈ విధముగ ఈసాంతస్థాయి బిరూపించ ఖండినది.

సూత9్తము 7. అక్షర వ్యక్షానానామనుపలబ్ధీ ర్ధ్వానః॥

ခြီးစွားရွား မန္တပာရီ ဆွ်လျား၊ မန္တပာအာဝ သံႏွဝၾကတာဝ ထံ မလ်ဆံစညီး တွားလုံး ကားသံ ငါးျွစ်တြဲပစ္သားဆံ ႏွော့သည်း၊ မာဆီာဝလံ စန္တီ မာဆႏွလ်သံ စည္တာ လဲကားႏွစ္ ရာလင္းထဲလံု စစ္တိုသံစစ္တြဲမြားတာကိုလွည်း၊ မာန္တစ္သိသံုးလုံးသံတစ္ေသာလိုင္းကိုသံတစ္ သံစီးစုႏွစ္စစ္ မာရွညာျပည္သစ္စိုး စစ္ခြဲစစ္ျပည္သစ္ေသာလံုး မာန္တစ္ သံႏွစ္ၾကာသာဝ သီးဆွန္လီးတာေပါကာ သားလာသံစစ္ကြဲစစ္။

అక్షర వ్యంజనానామ్। అనుపలబ్లింగ ధ్వానంగా

ముడిప్రభ: — ఈ సూడ్తముచే రెండవద్యుగు ధ్యానమను స్థానమును విష రెండుచున్నారు :

#### అధ్యాయము 23 - న్యూతము 8

ఆక్షర వ్యక్తానానామ్ ఇస్వరములు, వ్యంజనములయొక్క, అనువలబ్దికం లబ్ది లేకుండుట, అనగ లబ్దీ ఎచట కలుగదో, అస్థాయిని ధ్వానకు అని అందురు. కాగ వాక్కు ఉపాంశు స్థాయిని దాటి పైకి వచ్చినపుడు ఒక స్థితిలో శబ్దము వినిపించును. అయితే అవి వ్యంజనములో, వ్వరములో, అని తెలియు అవశాశముండదు. పూర్వమందు చెప్పిన ఉపొంశ స్థాయి యందు శబ్ద మె విన్పించడు. కానీ ధ్వాన స్థాయిలో శబ్దము వినిపించును కానీ, అడి ఈ యా వర్ధములతో కూడినదన్ని స్పష్టముగ గ9హించునవకాశముండదు. అట్టి స్థాయియో "ధ్వానము" అను రెండవ స్థానము. ధ్వానముంధ్వని మాడ్రము గనె తెలియచేయునది.

సూడ్రము 8. ఉపలబ్ధీర్నిమదః॥

ခြေ∮စားဆႏွ :... မရွေးဝ ဆႏွဝဗကေလာသံသေးဆွီး ဂေါ်သာ**င်း အာသ ချွ**ခ်ဳတ**်းဝ စာသီး** ဘောစစစ္စခါ။

ఉచలబ్దిః। న్నిమధఃగ

మడిప్రభ: - పూర్భము చెప్పిన క్రవథము, ద్విత్య స్థాయులందు, ఆడ్ర ప్రంజనముల నృష్ట్ ప్రతివక్తి ఏర్పడటు. గానీ ఆ వాత్కు ఇంకను ఉక్కే ముగ వమ్మనహడు ఒక స్థాయిలో అడ్ర వ్యంజనేములను సృష్టముగ పోడ్పు కొంగలము. అట్టి నృష్ట్లను పొందించు స్థాయినే "నిమదము" అని అండుడు. వాక్కుయొక్క నక్త స్థాయిలలో నిది మూడకది అగును. ఈ మూడు స్థాయి లతోని వాక్కు చక్కి తెలియును. క్రోతకు మాత్సము తెలియుడు అని గ్రహించివలెను.

సూత9ము 9. సశబ్దముపబ్దిమత్11

ုဗီလားဆံ္ႏွ- မန္လျပ ဆံ္ျပၼကတပ္ သံ နည္ျပ ఉာသာစညီျႈး "ఉာသညီသာခ်ြိဳ" ကာသံႈ ထြေလးတွင္ ဘာဆံ၊ ကြဲ့ကြတ္ ထုသာခါး၊

నశబ్దమ్। ఉపబ్దిమత్।।

మణిప్రభ:- న శబ్దమనగ ఇంతరులబే బినబడి, ఇండి ఈ అంక్షరమను రీత్రిస్

గ్రహించబడు వాక్కు. కాగ, ఈపొంకు, ధ్వానం, నిమదహ్హయులలో వాక్కు ప\_క్రకు మాత్రమే గోచరమగును. క్రోతకు వినిపించడు. కాని ఈ నాల్గవది యుగు కంశాపబ్లిమంత్ హైనమును చేరిన నాక్కు క్రామ్మమ ౖశోశకు గ9హణ యోగృమగును.

తృత్యమగు "నిమద" స్థాయినుండి ఉండ్డి ముగ హోపు వాక్కు ఒక టైపత్యేక స్థాయిలో అక్షర, వ్యంజన సృష్టత గల్లీ, శా<sup>9</sup>వ్యమై, శా<sup>9</sup>తకు గ్రహణ యోగ్యమై యుండును. అడ్డి ఈ స్థాయినే "కాపర్డ్మిత్" అని అందురు. ఇది స్పై స్థాయిఆలో నాల్గవడిగ

సూత9ము 10. ఉరన్ మస్థ9మ్11

్తిఖాష్య :- యుత9 ⇔రన్స్తానే ప్రయాగ ఉందలభ్యతే, తత్ మన్నం నాము పంచమం వాచిః స్థానమ్⊭

À.

ఉరన్ు మన్న్స్ప్ల్

మణిప్పథ :- ట్రామాగింపబడిన వాక్కు ఉపబ్దెకుత్ స్థాయిని దాటి ట్రాముగ ఉరస్పును చేరును. అవటకు చేరిన ధ్వని మన్ద్రముగ వినిపించును. కనుక ఆ స్థాయిని మన్ద్ర స్థాయి ఆని చెప్పిరి. ఇది ఇదవ స్థాయి.

మా**త్రము 11.** కంది మధ్యమమ్<sub>11</sub>

్తిళాషు; - య ఈ క౦రే హైనే ౖపయాగ ఈ మలభ్యతే, ఈత్ మధ్యమం నాము షష్ట ఛా చేశ స్థానమ్≀

గ్రామ్ సహ్యమ్య

మండి పథ: — మన్ద్ర స్థానము నుండి బయలైరిన వాక్కు. కమముగ కంఠ మును ప్రవేశించును. అట్టి స్థితిలో వాక్కు సామాన్య స్థితిలో వినుటకు సుఖ కరముగ, మృదువుగ నుండును. కనుక ఇట్టి స్థాయిని "మధ్యమ" స్థాయి అని చెప్పిరి. ఇది నష్ట స్థాయిలలో ఆరవస్థాయి.

సూత9ము 12. శిరబ్ తారమ్⊪

్తిళాష్థ్:- యు.త శిరినీ స్థానే (పయోగ ఉపలభ్యతే, తత్ తారం నామ

స్త్రమం కారు స్థానమ్! ఏతీప్పాదికు దకుర్ణాం యజ్ఞాదిషు (వయోగు! మన్ద్రం (పాతస్సవనే (వయుజ్యతే! మధ్యమం మాధ్యస్థివే సవనే! తారం తృతీయే సవనే! శిజ్ఞా పై పం వక్ష్యతి—

్పాతం: పరేన్నిక్య మురం స్థికేన స్వరేణ శార్ధాలఉంతో వమేను మాధ్యందినే కంశగతేన బైవ చ్రాహ్మసంకూజిక పన్ని భేవం తారం కు విద్యాత్సవనే కృత్యే, శిరోగతం తచ్చ సదా ప్రియోజ్యమ్! మయార హంసాన్యకృత స్వనానాం కుత్యేవ నాడిన శిరం స్థితేనం

#### శిరాసి, తారమ్!!

ı

ముడి[వభ:- శిరస్పువందు కారస్థాయి. కంకస్థావమునుండి కబ్లము ౖకమ ముగ శిరస్పును చేరును. అపుడు వినిపించు ధ్విశీ కారస్థాయి యుందునే దని తెలియువలెను. ఇది వాక్కుయొక్క స్ప్రవ్థాయిలలో చివరిది. కార స్థాయిని చేరిన ధ్వని మిక్కిలి ఉచ్ప స్వరముగ నుండును.

యజ్ఞ యాగాదులందు చేసెకి మండ్రిచ్చారణ కృథమంలో చెప్పిన నాల్గు స్థాయిలలో – అనగ ఉపాంత, ద్వాన, నిమద, ఉపబ్లిమ్క్—స్థాయిలలో నుండును. ఇక బ్రాంతు నవనమందు మండ్రములను మంద్రస్థాయిలో పల్క వలెను. మాధ్యందిన పవనమందు మధ్యమ స్థాయిలో గానము చేయువలెను. ఇక తృత్యమ సవనమందు ఋక్కులను, యజన్సులను కూడ కారస్థాయిలో పథించవలెను.

ఈ విషయమునే శిజ్ఞాకారులు గూడ చెప్పిరి. వారి వాక్కులలో "క్రాంకి సవనమందు శాద్దాల ఋతోవమగు స్వరముతో మండ్ర పఠనము చేయవలెను. అనగ మండ్రస్థాయిలో ఆరువవలెను. మాధ్యందిన సవనమందు చ్రకాక వక్షుల కూజికములను బోలుచు కంఠ స్థానము నుండి మధ్యమ స్థాయిలో మంక్రిపఠవము చేయవలెను. ఇక కృత్తీయు నవనమందు మయూరం, హంనలవలె స్థిరమగు నాదముతో శిరి! స్థావమునుండి కారస్థాయిలో మండ్ర గానము చేయవలెను.

ఈ విధముగ వాక్కుయొక్క స్పత్త స్థాయాలు వివరించబడినవి. [12]

## <u>ම මු ලී</u>රා <u>බ</u>්ඉමුණකු

మాత్రము 13. మన్ప్రాథిమ త్రిమాఫ్థానేను స్ప్రస్త్ర యమా:\*\*

్తిళాచ్యి: — ్తిమ మన్దా9ిదిమ హైదేము, ఏకై కప్పిన్ "న రై ష వై" యమా: భవ నై! యమా: స్పరా: ఉదాతాదవు ఇతి భూపత్: న పై న పైత్తి వివృయా ఏకై కస్పిన్న్ని తి లభ్యత్: "కేత్తే యమా:" ఇశాంశంశ్య ఉత్తర సూత్తో తర మాహం!

మన్ద్రైదిము. త్రిషు, స్థానేము. స్ప్రైస్ మై. యమాంకి మండ్రవథ: - పూర్య సూత్రమంను (28-5) వాశ్ స్థానములు స్ప్రైవిధము లన్ చెప్పిరి. అందులో ఉపారశ, ధ్వాన, నెమిద, ఉపబ్దిమశ్ స్థాయాలలో

హక్కు స్పష్ట ప్రశివ క్రి లేనిద్ద యున్నడి. మిగిలిన మూడు స్థాయాలలో ఇందిన మండ్రు, మధ్యమ, కార స్థాయిలలో మాత్రమే ఫాక్కు స్పష్టత గల్లి, కోతకు గ్రాహ్యమై యుండును. కనుక ఇపుడట్టి మంద్ర, మధ్యమ, కార స్థాయిలలో వాక్కునకు మఠల ఒక్కొక్క దానియందు వ్యత్యేకముగ స్ప స్వరములున్నవనీ చెప్పాచున్నారు. సూత్సమందలి "యమ" శబ్దముచే ఉదాశామ్మధాత్వాధి స్వరములని తెలియనగును.

మునుకు సామాన్యముగ ఉదాత్తానుదాత్త వృదితములను మూడు వృద ముఖు తెలియును. అయితే ప్రచయమను వేరొక వృధమును తైత్తితీయ శాఖీయము అంగీకరించిరి. అక నష్ణ వృదములెట్ల నినచో, ఈ నష్ణ విభాగము సామమీదము నాభాతముగ చేసిరి. వానినీ తర్వాత నూతములో చెప్పా చున్నారు.

సూ శ్రీము 14. కుగ్రీష్ట [పథమ ద్విత్య తృత్య చతుర్థ మన్దార్తితి - స్వారాకృణ

్తిళాష్య:— క్రష్టక్స్ ప్రథమక్స్ ద్వితీయక్స్ తృతీయక్స్ చేతుర్థక్స్ మన్ద్రక్స్ అతిస్వారక్స్ శ్రీ కథో క్రాంక్ ఏతో ఖలు యమా నామం!

కు 9 ష్ణ ప9 తమ ద్విత్య తృత్య చతుర్థ మెన్దా 9 తీస్వార్యాంకి మండిప9ళ:- ట్రాబ్ల, ప9థమ, ద్విత్య, తృత్య, చతుర్థ మన్ద9 అత్స్వార్య మంచి ఆ స్వే శ్వరములకు సౌమశాఖ్య సంకేతములు. పిత్రి మామూలు మవ పరిశాషలో— l ఉదా శ్రీమం, ఉదా క్రీర, ఉదా శ్రీ, బ్రామాయ్యం, స్వరిత, అనుదా శ్రీ, అనుడా శ్రీరములభి చెప్పవచ్చును. [14]

సూత్రము 15. తోపాం ద్ప్రిందోళలబ్దింగ

[శిఖాష్య : \_ తేషాం ఖలు స్ట్రాయమానాం ఉత్తరోత్తర దీపైనా పూర్వ పూర్వ్ వలబ్ది: స్కార్: తత్కథమ్: ఆతిస్వార్యాడ్డ్రీ స్త్రీనా మన్డ్ 9వలబ్ది: మన్డ్గా9 చృతుర్థోమలబ్ది:! చతుర్ధాత్ శృతీయ:, శృతీయాత్ ద్వితీయ:, ద్వితీయా [తృథమ:, [పథమాత్ ట్రష్ట్ ఉపలభ్యతే!!

## తేషామ్, దీప్రిజా, ఉపలబ్దిః∎

మడిప్రభ :- ఈ గ్రాప్ స్వరముల్గు గుర్తించుట్ ఎట్లు... అని శంకించి, అయా స్వరములటండు స్ఫూర్తి పైవిధ్యముచే గుర్తించవచ్చునని చెప్పిరి. దీప్రి అవర్ తేశన్ను, కాండి, స్ఫూర్త్, ధ్వర్షి కంపవ భేదము.

మనకు ఉదాత్తానుదాత్రములను గు రైంచుట తెలియును. ఉట్నై రుదాత్రం (నూ. 1 - 38); నీటై రనుదాత్రం (నూ. 1 - 39). అమగ ఉదాత్ర మును వలుకునపుడు ధ్వన్ ఉత్క్షముగును. అనగ ఊర్థ్యముగ ఎగయును. అపుడు ఉత్కేవమువకు కారణములు ఆయామ, దారుణ్యమురుతాళావు..... (నూ. డిక్-9) అని చెప్పకొంటిమి. ఖపుడీ ఉత్కేవముతోనే తర, తమ శేద ములను గు రైంచుట ద్వార ఉదాత్తము మూడు విధములగును. అవి ఉదాత్రకుము, ఉదాత్రరము, ఉదాత్తముతు.

అట్లి అను దా తమును అను దా త్రకరము, అను ధా తము — . ఆట్లి రెండు విధములుగనే విశ్వీంచింది. వీఫిఫి గూడ ధ్వన్యొక్క అవడేవ స్టైఫీఫీఫీ బట్టి గు రెంచవచ్చును. అక "నహాహారు స్వరిశ్వీ" (నూ. 1-41). అన్లి స్వరిశమును గు రెంచవచ్చును. ఇక "న్వరిశాత్ సంహీ తాయాం అను దా త్రానాం (వచ్చు ఉదా త్ర్మిక్) (నూ. 2:-18) అను నూడ్రముచే (వచ్యమును గు రెంచవచ్చును. కమక శ్వము నుష్ట్రించునపుడు అండి అండే మేమ, ఉశ్మేషములలోని శర శమ భేధములను బట్టి ప పై స్వరముత్తాగ విశ్ శించింది. కాగ (వస్తుశమున అత్స్వార్య స్వరము అవక్షి ప్రశమ్మతం. అవ్యశి

## ම මුරිయ పా9**8శా**ఖ

అనుదా తృతరము. దీన్కంటె కొంచము మొడుగైనది అనుదా తము. అంత కంజె క్షాము వ్యక్తము ఈ విధముగ ఆతిస్వార్యము నుంచి పెనుకకు լకమముగ బోపునపుడు అవజైవ తరస్థాయి నుండి ఉం≨జైపతమ స్థాయికి ప్రోపుడుము.

#### **ธ**ีก ---

- 1 క్రుడ్ల న్వరము 🗻 ఉదా త్రతకుము— ఇందు శబ్దను ఉత్యే వైశమము.
- 🙎 కృషాథమాము 😀 🕳 దా త్రక్షమ 🚓 త్ర్మి ప్రతరముం
- 3 ద్వితీయాము ఉద్తము " 4 శృత్యము వచయాము " 5 చశురము స్వరిశము " 💣 త్క్షి వ్యు.
- 🕳 త్క్షిప్త నదృశము.
- **ప్ చతుర్థము** స్వరిశము సమాహిర**ము.**
- 6 మన్ద్రము అనుదాత్రము అవక్షి ప్రము.
- 7 🕶 తి స్వార్యము 🛥 ఆనుదా 💆 శరము 🗕 " అవ౬్ష్ శరము∙

తై శ్రీదు శాఖయందు ఈ న ప్రస్తరములు పాడుకలో లేకున్నను, ్రామంగ వశమున సామపేదియుములగు వీనిని విశదీకరించిరి. అయితే ఇం దులో అహ్వార శాఖీయులు మొదటి మూడింటిని ఉపయోగించుచున్నారు. ఆహ్వారాలు సామపేద శాఖలలో నౌకటి. తైత్త్రియ శాఖవారు ద్విత్సు, **కృ**త్యం, చేశుర్థ, మస్థ్రములను నాల్గింది**ని వాడుచు**న్నారు.

ఈ క్రింద్ నూ త్రములలో ఈ విషయమే సృష్టము చేయుబడినది.

[15]

నూ ౖతము 16. ద్విత్య వ9థమ ౖకుష్టా స్త్రియ ఆహ్వారకన్వరా:ుంటా

్రాడ్య: \_ ద్వితీయకృ, ప్రభమకృ, (కుష్టాకృ తే తధో క్రాణ ఏతే తము అహ్హారక న్నరాం: స్కు: ఏషాం తై రేవవ9మాగో వేదిశవృ: ఆహ్వారకాణాం న్నారాం: అహ్విరంథ న్నరా::

ದ್ವಿತಿಯ [ಪಥಮಕು9ಫ್ಟೀಃ ತರಿಯಃ၊ ಆహ್ಮ್ ರರ ಸ್ವರ್ಚು మడిప9భ :- పూర్వమందు చెప్పివ సౌవై స్వరములలోను త్రుష్ణ, క్రాథమం ద్వితీయములనెడి మూడును ఆహ్వారక శాఖీయులచే ఉపయోగింవబడును. [16] కమక ప్రీనిని ఆహ్వారక స్వరములన్రి.

స్టూతము 17. మన్డ్ 9దయో ద్విత్యాన్హాశృత్వారం తైత్తిరియాకు!

్రాజ్య :- మన్ద్రాదయకృత్వారో ద్వితీయాన్తా; స్వరాణ మన్ద్ర చతుర్థ కృతీయ, ద్వితీయా: శైత్రిరీయకాణ స్వుణ

ಪ್ರಸ್ಥಾರಿಕೆಯಾಗಿ ದ್ವೀತಿಯಾಸ್ತ್ರಾಗಿ ಪರ್ಕ್ಫ್ ರಾಗ್ರಿ ಕ್ಷತ್ತು ರಿಯಾಕಾಗಿ

పుడివ్రభ: — ఇక మన తైత్తికీయ శాఖీయులు ఈ ఏడు స్వరములను ప్రయోగింతురా అని ప్రశ్నేంమకొని, లేదు, కేవలము నాల్గింటిని మాడ్రమే ఉపయోగింతురని చెప్పటన్నారు. పుష్ట్ర స్వరమునుండి కమముగ వెను కేకు ద్వితీయా సము వరకునున్న నాల్గింటిని మాత్రమే తెత్తి కియశాఖవారు ఉపయోగింతురు. అనగ అనుడాత్త, స్వరిత, ప్రవయం, ఉడాత్తములను మాత్రమే వీరువయోగింతురు. ఈ వీషయమునే ఈ కింది సూడ్రములలో స్పష్టము చేయుచున్నారు.

సూత్రము 18. ద్విత్యాన్మన్స్త్రి పై త్రిరీయాణామ్॥

ရီ၅စားဆွာ : ... ခွာ် ညို့ ဗိုဘာကားဝ ညီချီးတာခြံ စာသာ သားညှာ အောတာ**ခါ**။

ရီ္မွန်ထာခ်ဳိ၊ ေကိမ္မႈ ခွဲခ်ဳိ္မွန်တာအားသီး။

మడ్డు  $\phi:=$  తైత్తి రీయ శాఖీయులకు ద్వితీయమునుండి మన్ద్రమునంగీక రంశురు. ఈ శాఖీమ పరిఖాషలో ఉదాత్రానుదా క్రములగును: [18]

సూత9ము 19: తృత్యు చతుర్థావన<sub>్</sub>న్ర**మ్** 

ုခဲကာရွာ := తదన న్రం తృత్య భతుర్థా స్కారామ్:

తృత్య చతుండ్లో, అన\_నిరమ్⊪

మడ్షేఖ్:- అతర్వాత ద్వితీయ మన్ద్రములతత్వాత కమముగతృతీయ చేతుర్థములను చెప్పుడురు. అనగ ఈ శాశ్ వరిశాషలో పైవయే, స్వరి కాములాగును. ತ್ರಕ್ತಿಂದು ಶ್ರಾತಿಕಾಖ್ಯ

సూ[తము 20, తచ్చతుర్యమ మ్త్యాచక్షతే#

త్రాష్క్ ఎతదేవ ద్వత్యాది స్వరమండలం చతుర్యను మిజ్యాచేడ్రీ! యోద్వత్యం: స ఉందా తై: యో మన్ద్రిక స అనుదా తై: యే చతుర్ధ తృత్యా తే స్వర్త ప్రచయా విత్యర్థం! అనేన సూ తేణ పూర్పో కైనామేవి చతుర్హాఎ స్వరాణాల కమనియమం! క్రియతే చతున్నంశ్యాతు హార్వనూ తే డైవో కా! తన్మాద[త చతుర్యమ మిత్యేతత్ సంజ్ఞావిధాన ఎరమిత్ వత్యతే!

తత్, చతుర్యమమ్, ఇం8ు ఆచ£ౖతే∎

మణిప్రభ :- అత్ -అ నాల్గింటి నముబావుము - అనగ ద్వితీయ, మన్ద), చేతుర్హ తృత్యుములు — ఈ నాల్గింటిళ్ చేతుర్యమమ్ ఇశ్-కచేతుర్యనుము" అను సంజృతో, ఆచేష్తే-చెప్పమన్నారు. కాగ

అయితే, పూర్వ సూత్రమున చెక్కారి తైత్తిరీయాకి (సూ. 23–17) అని నాళ్లిటి పరిగణను చేసిరి కడ. మంల ఈ సూత్రమొండుకి. — అని ఆశంకించి పూర్వస్తుత్తమున (23–17) సూత్రసంఖ్య మాత్రమీ చెప్పండినదిం కానీ ఈ సూత్రమున చెప్పిన "చతుర్యమమ్" అనునది సంఖ్యా వాచకము కాడు. అది నంజ్ఞా వాచకము. "చతుర్యాల యమానాల సమాహారి చతురా మమ్". చతుర్యను వదముచే ఉదాత్తానుదాత్త స్వరిక ప్రచయమంటే గ్రామంకుండును.

సూత9ము 21. తస్మిన్ ద్విత్యమాఽ నైరా వృత్తిః॥

్తిళాష్య్. ద్వా చ తా యమా చ ద్వియమా: ద్విమమయా: అనైరా వృత్తి: మధ్యవృత్తి, శస్మీస్ అనుదా తే భవతి, స్వరిశత్వం [వచయత్వం చానుదా తే భవతీశ్యర్థ్క! యుథా — తన్మక పర్షత్ (4-2-5)! పర్యవదశామ్ (1-7-2)! కేబిదన్యథా వద\_సై — తస్మీం శృతుర్యమే స్వరమండలే ద్వియ మా నరావృత్తి: స్వరద్వయంన్య మధ్యే పర్మానం స్వాణ్! తధాహి —

> ఆనుదాత్త్త్వాదిజ్ఞీయా మూర్డ్స్టాడాత్త ఉదాహృతః! శృరితః కర్ణమూలీయః స్వరాంగే మ్రాముస్స్మృతః॥

## ద్ది 🗟 🗟 ఆధ్యాయము 23 🗕 నూర్రము 21

ఆస్యాయమర్థ:- ఉదాత్తానుదా\_త్రామార్మధ్యే స్వరిశ (వచయయో: ఆ స్థరా పృత్తిరృవత్: యథా కౌహలీయే హ\_స్తవిన్యాస సమయోఒపి, స్వరిశ (వచ యయో ర న్రామృత్తి రువడిశ్యత్!!

အကာ နည္း စားႏွန္ ဆံွဆ<sup>®</sup>ေၾကပါတ**ာ** ေ ုဆံ၀ီးခ်ီးလီးသာ**း စစ္ခိုး** အခဲ ညြံသႏို္င္ပါမ၀ တန္ျဖစ္ ဆံ ဧလီးမွီးစာတာ ေသးလာတာ မွန္သိုသ≉ မွနာ၊ ခြံ္ဆာသန္လ သန္းရွိ သို့ သွစ္သန္းမွဳ —

కనిష్ఠాజనామికా చ మధ్యమా చ<sub>్</sub>వదేశిన్! నీచస్వార ధృతోదాతాౖనం గుష్టారైగేణ నిర్దీశేత్# ముఖ్యమేవ వ్యాఖ్యాన ద్వ**యమేశ**త్#

## ခံလို္င္လုိ ႐ို္င္သတ္သာ≗\_န္တာ၊ ဆွုမွာ္ျိုး။

మడి బ్రోమం కింగు కొంత వరకు వఫలుడయొక్కాను. తెక్కారుకు చెప్పడు పఫలుడయొక్కను. తెక్కార్కు కొత్త పెక్కారం పెక్కారం ప్రాంత ప్ర

త్స్మీప్ = దానియుండు, అనగ ఫూర్వ్ క్రమగు. చకుర్యమే - చకుర్యమ సముదాయమండు, (ఏకా = ఒక స్వరము, దీనిని అధ్యాహారము చేసికొనఎలెను) ద్వియమా నైనా = రెండు స్వరముల సముదాయముతో కూడియున్న, పృత్తికి = విధానము. కలడు.

చేతుర్యమునుందు ఉదాత్రానుదా తై స్వరిక ప్రచయములు నాల్లు స్వర ములే యున్నవి కద. అందు ఉదాత్రానుదా త్రములు స్వకం తములే. ఇక ప్రచయము — అధాక విలక్షణమైనది. అది నిజమునకనుదా త్రమే, ఇని స్వరి కమునకు వరమునందున్నచో ఉదా తై [శుధి కలిగి యుండును. కనుక అందులో అనగ దాని కెత్విషయములో వ్వరద్వయ వి9న కైలేదు. చివరణ్ మిగెల్నిది న్వరితము. ఇది మాత్రము రెండు స్వరముల యొక్క కలయక. "ఉదాత్రానుదాత్ర న్వరయో స్నమాహారు న్వరితకి" కాగ ఈ నాట్లు న్వరముల కంటె లిలో నొకటి ద్విన్వర న్వభావముతో నాడియుండి, ఆ రెండు స్వరముల కంటె లిన్న క్రితి కల్గి, ప్రత్యేకతను హిందినది. కనుకనే ఈ విశేషమును స్పష్టము చేయులకై ప్రత్యేకముగ నీ నూత్రము క్రాంతుబడినది. ఇది లేగ్ హో కొండరు చేతుర్యమత్వం లేదు. ద్వియమత్వము (ఉదాత్రానుదాత్ర మంటు) లేదా త్వియమక్వం (ఉదాత్రానుదాత్ర ప్రవిచయములు) మాత్రమే అని భమపడవచ్చును. లేదా అట్లని వాదించవచ్చును. కనుక ఇట్టికానికి అవకాశము లేకుండులకై, స్వరమును నూచించు హ్యా ప్రవిధనమందు కూడు, స్వరితమును ప్రత్యేక స్వరముగ గు రైంచి, దానికి కర్ణమూలమును ప్రవర్శన స్థానముగ చెప్పిరి. ఈ విషయమును నిర్ధారించులకు వ్యాఖ్యతలు శీశా గం ధముల నుండి కొన్ని కారికలనుట్టంకించిం. కాగ ఈ సూత్యమునకు.... "చతు ర్యమ మండలములో నాకటి ద్వియమును సహీత పృత్తి గబ్దినది" – తని అర్థము.

• చట పై దీకాళరణ ప్యాఖ్య ఇట్లుక్కుడి 🗕

"యుద్యేనం స్పరిలో ఒప్ చతుర్దాళ్ళు న్వరతుల్య కండా అపడ్డేపీ క్వాదనుదా తే అంతర్భవత్తి స్పర్త కుమెప స్యాడిక్యాశంక్య ఆహ — తస్మిస్ చతుర్యమే ద్వియమా న్వరితరూ పా ప్వరవృత్తి ర స్థరా అన్యరూపా న చతుర్థాళ్ళు న్వరాపే త్యస్మాకం ప్రక్రితయా! [ఇచట "న" నిషీధవాచకం కాదు. ఉపమాన వాచే క్షము. అన్యరూపము కలదానివగె, భిన్న మొనదివలె అని కావేము]. చతుర్థాళ్ళు న్వరస్మాపదవడ్డేపీ! స్పరితన్ను ద్వియమూత్మకు! ఉద్దేపాపడ్డేపోత్యాం కర్ణమూలే జాయుతే, "సమాహార స్ప్రిరితం!" (నూ. 1-40) ఇతీ వేచనార్, "స్పరితం! కర్ణ మూలే కుకి ఇతీ వచనాచ్చి! తేనో బాత్తానుదా తై వచయ పిలకు అన్నా ప్రత్యేక్షు! ప్రక్షిమ్!

ఖక పైదికభాషణ హ్యాఖ్య (మాహిజీముములో ఈ మాత్రమునకు ముటించినది) — కస్మిస్ చతుర్యమే ద్వియమాప్పత్తిం స్వరికి న్వరూపా పృత్తిం అనైరా ఉన్యా చతుర్హాఖ్యప్పర రూపా! అతశ్వతుర్యముత్పమ్! రశ్మేతు "ద్వియమయో రుదాత్తానుదాత్తమోదనైరా మధ్యే స్వరికి విశ్వయయో ర్వృత్తిరృవత్! అక వీవే శిఞా — కనిష్ఠాలనామికా చ మధ్యమా చ మైదేశిన్! నీచస్వార ధృతోదాత్తానం గుష్టాగిజ శీర్ధిశేత్! ఇతి! ఆన్ యున్నది. ఇద్ తిఖాష్యరత్న వ్యాఖ్యె.

సూ[తము 22. తాముపదేజ్యామః∎

ုခဲ့တာရွေး : ထားဂါခံကာတာဦး ဆံလံပေးသာ သားလေးနွှင့်ဝေ ခံလွေး ဆံလာဝေါ်ရွင် စီကာရွှဲ့ ဆုံးခြဲ့တာရွှဲသာ "ကော်သာဆင်းဆားသေး" စလေးမှုဆိုခါ၊ ကော်သားမေး မေးပညာရှိလ သောင်းႏွန္တြင်္ချာနညာနေ သာလာရွှေဆွေခေါ်။

# తామ్∣ ఉపదేజ్యామం≀⊪

మడి[పభ:- కామ్-ఆ వృత్తిని, ఉపదేజ్యాము: -విదాస్యాము: -వివరముగ ఉపదేశించుచున్నాము. అనగ "ఉక్తప్పర ప్రయోగవిధానమును ఉప దేశించుచున్నాము" అని బాపము.

స్వర్మయోగ విధానమనిగ కృష్ణాది స్వైస్వర వ్యయాగ విధానమని శిష్యుడు శంకించునని, ఆ సంశయ నివృత్తి కొరకై ఈ దిగువ సూత్రమును చెప్పుచున్నారు.

సూతము 23. తప్పతుర్యమ మిత్యుక్తమ్။

్తిళాష్ట్ :- ఇత్ ఆనేవ ్రహారేజ "చేతుర్యమ మిత్యు క్రమ్" యుద్యప్ మన్ద్రాదియో ద్విత్మానాకి (సూ. 23-17) ఇత్యాద్ స్కూత చేతుష్టయేన యుమ చేతుష్టయత్వం సిద్ధమ్! తథాప్యువ సంహార మిష్డి మత్తాన్ర నీవృ త్యార్థం ఇమముద్ధం [దడముత్! యుత: కారణాదేవమన్యే మన్య స్టే స్వర [తియు మా క్రమ్! తద్యథా——

> ఉదా తైశ్చనుదా తైశ్చ స్వరితశ్చ ౖతయు: స్వరా:၊ ౖహన్వో ద్వీ: ప్లత ఇత్ కాలతో బ్యుమా అంటి! ఇత్కి

> > తమ్ః చతుర్యమమ్ః ఇత్ః ఉక్షమ్ః

మండ్డ్ మభి:- ్త్రింభా ష్యరత్న్ కారులు "ఆ వృత్తి వివరణము ఆ నాల్గు సూర్త

ములకు మా[తమే"— అని చెప్పిరి. నూ[త రచనావశ్యకతను ఇట్లు వివ రించిరి— లోకములో కొందరు నృరములు ఉదాత్తానుడా తై నృరితములని మూడుగ ఖావించుచున్నారు. అట్టి వివాదమునకు అవకాశము నీయుకుండ తై త్త్రీము శాఖ్యులకు నాల్లు నృరములు ఉదాత్తానుదా తై నృరిత ప్రచ ను ములు— అని ధృవీకరించుడు, నృర విషభుమను ఉపదేశములను మునిం చిరి"— ఇది [తిఖాష్య రత్మకారుల వివరణము.

కాని, ఇంకకు పూర్వము ద్వివిధ సంప్రదాయక స్పాతములను [కుష్టాది.... అతిస్పార్యక (సూ. కికి-14) అని ఆహ్వారక శాఖీ ముఖది చెప్పిరి. అట్లే "మన్దా)దమో ..... తైత్తి రీయకాకి" (సూ. 28-17) అని తైత్తి రీయ శాఖీయ వృధములను చెప్పిరి. మరి ఇపుడు "తామువడేక్ష్యామకి" (సూ. 28-22) అను స్పాతము ఏ శాఖీయులకు సంబంధించివడి అను అనుమానము కలుగ వచ్చును. కనుక దానిని వారించుటకై "చతుక్యమమ్" అను తైత్తి రీయ శాఖకు సంబంధించి ఉదాత్తానుదాత్త స్వరిత వచ్చు చతుష్టయము పకు సంబంధించిన వృత్తికే (ప్రమాగ విధానమును) చెప్పాడున్నామని సృష్టనరచిరి.

సూ శ9ము 24.

్రమ విక9మ సంపన్నా ఓదు9 తామవిలంబితామ్≀ నీచోచ్చస్వార సంపన్నాం వదేద్దృతవత్రి సమామ్ః వదే దృతవత్రి సమామ్ః

్రిఖాష్య: — తైత్తి రీయకాణాం స్పర్కమ నిరూపకో ఒయం క్లోకు! కమ విక్రమాఖ్యాం సంపన్నా మ్! కముక నామ ద్విత్యమ్! విక్రముక తు స్పరిత యోర్మధ్యే యత్రి నీచమ్ (సూ. 19-1) ఇత్యు క్ల లక్షణు. ఆదృశాం అత్వ రిశాం, అవిలమ్ని కాం అమన్దాం, నీచో చై స్పర సంపన్నాం అనుదాత్తో చా త్త స్పరిత సహిశాం, ధృతపత్రీం ప్రచయపత్రం, సమాం ఉదాత్రాదిఖికి న్యూనాతి రేకాది దోషరహిశాం. వదేత్ బ్రూయాత్, వృత్తిమిత్యర్థు! పృత్తమిత కథం లభ్యతే: "తస్మిస్ప్రియమా నైర వృత్తికి" (సూ. 23-21) ఇత్ ప్రకృతక్యాదితి బ్రూముకికి ్కమపెక9్ను సంపన్నామ్! ఆడ్రుజామ్! ఆపెలమ్బకామ్! నీచోచ్చస్వార సంపన్నామ్! వదేత్! ధృతవత్మ్! సమామ్⊪ి

మండివ్)ళ:— క్రమక్ఫ విక్రమక్ఫ (కమవిక్రమె) తార్యాం సంపన్ఫాం[కమ విడ్రమ సంపన్ఫామ్క్ క్రిమమనగ ద్విత్యము. విడ్రమ మననేమొ సూ. 19-1 అందు వివరించబడినది. అది ఒక [పత్యేక స్థితిలో నుండు అను దాత్రమె; అట్టివానితో నున్నట్టియు, నీచోచ్ఛస్వర సంపన్ఫాం ఉడాత్రాను దాత్ర స్వరిక స్వరములతో కూడినట్టియు, ధృతపతీం-ప్రచియ ప్వతముతో కూడినట్టి (పైదిక వాక్కును) దానిని, అదృతాం-త్వరితగతి కానట్టియు, అవి లమ్మి కాం-పెలంబము లేనట్టియు, సమామ్-న్యూనాధిక్య దోషములు (ఉద్భా రణమందు) లేకుండ ఋజుపై నట్టిది అగు రిశ్రీలో దైవీం వాచం పడేక్ స్వర్గ కామక-స్పర్గమును కోరువాడు పైదిక వాక్కులను పలుకవలెను.

పేదమం త్రాప్పరణమండు న్వరద్షము అండరాడు. అడ్ద డోషము అండరాడు. (శవణయోగ్యము కానంత త్వరితగతిలో కానీ మిక్కిల్ కాలహర ణము చేయు రీతిలో గానీ (విలంజన దోషనహితముగ) డైపీ వాక్కునుచ్చ రించరాడు. వైదిక వాక్కును ఉందాత్తానుడాత్త న్వరిత ప్రిచయు న్వరము లతో, న్యూనాధిక్య దోషములు లేకుండ ఋజు వద్దత్ని వరించవలెను.

క్రమశబ్ధమునకు ద్విత్వమన్ ౖత్ఖాష్క్రకారుల వివరణము. రాంగ్ పై దీరా భరణక \_ క ాంగ్ స్వరాణా మానుపూర్వ్యమ్! న కు వర్ణద్విత్వం, న్వర పృతుక్తవడేశ [పత్రిజ్ఞానాత్" అన్ చెప్పెను.

మాహిష్య ఖాష్యమందల్ పైదికభూషణ వ్యాఖ్యకాడులు ౖకముందిల్లో ప్రామంది మెక్సిమమనగ సూడ్రము 19\_1 నందు చెప్పిన అక్షణ ములు కలదని చెప్పింది.

ಈ ವಿಧಮುಗ పర్యాలో తనము చేయగ క్రమ శబ్ధమునకు ద్విత్వమనియె  $\bullet$ ೧గీకరింతుము, ఇక విక్రమ శబ్దమును సూ.తము 19-1 నందు చెప్పిన సంజ్ఞగ అంగిక రించరాదు. ఆ సూ.తములో వి.కమ శబ్దముచే అనుదా.తమునకు ఒక ఒకేశ్వక స్థితిలో ఆ నంజ్ఞను విధించిరి. ఆనగ వి.కమ వదమచట ఒక సంజ్ఞ. ఓస్తుతమున ఆ ఆర్థమును (సంజ్ఞా పరముగ) ఆంగీకరించరాదు. మరల "నీచోచ్పస్వార సంపన్నా మ్." అని ఆ నీచ స్వరమును \_ పత్యేకముగ చెప్ప మన్నారు. కనుక విక్రమమనగ "పర్థములను ఆనుపూర్వియందు గ్రహిం చుటి" అని చెప్పపలెను. మం.తోచ్పారణమందు పర్హక్రమ వ్యక్రయముండ రాదు కద. అట్టి వ్యక్రయము దోషమగును. విశేష్ణ క్రము - వి.కమః. శేమారా వర్హానాం, నామ నకేవలం స్వరాణాం, తర్హి స్వర వృంజనానామితి ఖావుం ఈ విధముగ——

్రమః-్ర్మిక్షము; విర్ధమః వర్హానామాను పూర్పృమ్ అని ్గహించవలెను. [24]

ఇక స్మాతమందలి "పదేద్దృత వత్రీం సమామ్" అను ద్విర్త్తుత్తి అధ్యాయ వరినమా ప్రిని సూచించును.

> కృష్ణ యజార్వేదీయ తైత్తి రీయ పాతశాళ్యకు ్తిళాష్ఠ రత్నామసారము పేదులోవనామక సుబ్బహృజ్యముచే ్రాయబడిన "మణింద్రభ" ఆను ఆంద్ర వివరణమున ఇరువడి మూడవ అధ్యాయము సమా దృము.

> > **※※**※

సంహీతా (పకరణము:

j

ညာုုန္သသစ္ −6.

ఈ అధ్యాయము జై డ్రియ్ పాత్రిశాళ్యయుందోరి చివరి ఆధ్యాయము. అందు ఆరు సూడ్రములు కలవు. అందు ప్రేవ, 6-వ న్యూతములు క్లోక రూవమున నున్నవి.

ఈ ఆధ్యాయుమందల్ విషముము సంహీరా స్వరూన నిర్వచనము. మరియు ఈ ఆధ్యాయమున వేద ్రవచనాధికారమును హిందదలచిన వృ\_క్రికి ఎంతటి సైదిక శబ్దార్థ పరిశ్రాఖముండవలెనో చివరించబడినది.

సూత9ము 1. అవ ఎత్కనస్సర హీతాంగా

ြေခံလာရွာႏွံ- မြတ္စရာတေသာလာလာတက္ႏ ဆန္ုလႏၵလိတ္တာ ఉဆ့္သည္ လူခ်ဳိးျခ ထေတိုရွေခံ၀ သီယီခံဆွေသေးခံ ေနန္ခံ၀ တာလႏွန္းမွည္း။

#### မောတ်၊ သံမံ ုဂိႏ၊ ဂိဂ္ဘီး စားဦး၊

మడిప్రభ: — మనము "అధ సంహీ కాయా మేక మెదళాపే" (ప్.1) మొద లగు నూత్రములటే సంహీ కా విష నుములను, కార్యములను తెలినికోన్నా ము. కాన్ నంహిత అనగనేమి, అవి ఎన్ని విధములు, — ఈ మొదలగు విషయాము లను తెలుసుకొనలేదు. కమక ఇప్పడ్ అధ్యాయమున ఆ విషయములను వివరించుడున్నా రు.

సూ ౖతపుందల్ "ఆధ" శబ్దాను అధికార**వాచి. ఇక చెప**్పబోపు నూ ౖత ములు ఈ స౦హీకలకు చె౦దనవిగ జెలియువలెను. అట్టి న౦హీత**లు వాలుగు** కలవు.

సూత9ము 2. పదన ్రహీతా ఒక్షర న**్హీతా వర్ణనంహీతా ఒ**జ్జ సరిహీతాచేతిం

్తిళాష్య : — చటాక్షర వర్హాజ్స్ట్ కమాక చత్తికి సంహీతాంకి క్రిమేణ బోడ్డ వ్యాకం పంచమాధ్య మమారభ్య ఆసవమాత్, ప్రాడకడ్నాడశా, తె/్రార్డ్ స్యాదౌ నూడ్త చతుష్టయం చవదనంహీతాం! దశమోంఒక్షర వరిహీతాం! డ్యార్హ్ దశ చతుర్దశౌ మోడశశృ వర్ణ సరహీతాంకి "చ్యక్షానం, స్వరాజ్స్" (నూ. 21-1) ఇత్యేకప్రశోఒజ్గనరిహితాం! ఏతాశృత్యంకి సరహీతాం!! ఏతేమ అన్యత ဆေ<mark>သီးခံေ ဂါ</mark>ရီထွံဝေဆံ စာတံ္ျစစ္သ<mark>ွန္</mark>ခံ ကြ**ဘ္တာေလ**ခ်ီး သီးရီသီး ကာလို့၊

ಮದಸಂಘಿತ್! ಅಕ್ಷರ ಸಂಘಿತ್! ಶರ್ಞ ಸಂಘಿತ್! ಅಜ್ಜ ಸಂಘಿತ್! ವಃ ಇರಿ။

మణిప9భ:- సంహీత నాల్లు విధములని చెప్పితీమి కద. అవి ఏపి? అగెన బెవృళున్నారు.

1. వద సంహాశం ది. అక్ర సంహాశ. కె. వర్ణ సంహాశం 4. అంగ సంహాశు

ಈ  $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac$ 

ి వద సంహీశ: అధ్యామములు 5, 8, 7, 8, 9, 11, 12, మరియు అధ్యాయము 13 నందల్ మొదటి నాల్లు నూత్రములు.

१ అక్షర సంహీత: వదియువ అధ్యాయము.

3 వర్ణ సంహిత: అధ్యాయములు 13,14,18-ఈ మూడధ్యాయములు.

4 అంగ నంహింత: ఇరువది యొకటవ (21) అధ్యాయము.

పైన బెప్పిన విధముగ అయా ఆధ్యాయములందు ఆయా సంహాతలకు సంబంధించిన కార్య విధానము వివరింపబడినది.

ఈ ప్రాంథిశాఖ్యయందు చెన్నిన విధి. నిష్ధములు ఈ నాల్లు సంహీత అందు యధో క్రముగ ప్రవృత్తించును.

[గమునిక: ఈ నాల్లు నంహితలకు సంబంధించిన అధ్యాయ విఖాగము కెళ్ళుక్క రత్నకారులు చెప్పిరి. అయితే ఈ విఖాగము, మాహిషీయ హృఖ్యంతో ముండించిన గంథములో— మాహిషీము హృఖ్యగ ఈ క్రింద్ విధ ముగ చెప్పటడినడి— "పంచ మాధ్యాయాడుపరి" "అధ వర్హానాం" ఇత్యేత ద\_నం (నూ. 13-5); పద సంహిళా! ఉదాత్రాత్సర ... (14-29) ఇత్యధ్యాము శేషః న్వరిశాత్సంహిశాయాం.... (21-1); ఇత్యాద్యంగ సంహిశా। అధ (23-1) అశ్యాది శేషో వర్జ సంహిళా! ఏపం చతనృథాం సంహిశానామేశాని చిశ్వారి నామాని! నిఖమునకిడి మాహిషేము హ్యాఖ్య కాదు. అది మూల మాతృకా గ9ంథమున కృమిదష్టమై నశించగ, ఆ ఖాగమున పైదిక భాషణ మను వ్యాఖ్యనుంచి అచట పూరించింది. కనుక ఈ విభజన పై ధిక భూషణ క\_రైద్య (గహించవలెను].

న**ూ[త**ము 3ి. నానాపద **నంధాన సంయా**గః నవ **సంపంత్త**ృఖి ధియతే∎

్తిళాష్ఠ్:— నానాభూతయోకు వరయోకు సంధానే యుం సంయోగు సా వద సంహీతా ఇశ్యభ్ధియతే ఉచ్యత ఇశ్యర్థు! యథా— అగ్నే దుడ్డ గహ్య కిర్గిల వన్యయా తే (ఫ్-ఫ్-క్)! ఏకార్థయోకు సంధాన శంయోగ శబ్దయోకు [వయోగు సంధానాధిక్యార్థు (సంబంధాధిక్యార్థు)! తథా చ పైయాకరఖా భణ\_బై— "పరస్సబ్నికర్త సృంహితా" (పా. 1−4-109) ఇతి∎

నానాపద సంధాన సంయోగి పదనంప్రాంతా! ఇత్కి అభిధియంతోంది ముద్రిఖ :- సంహీతయునగ కూర్పు, కలనీయుండుట. భిన్న వదముల యొక్క కలయిక, లేక సంపుజిని వద సంహీత అందురు. మంత్ర రచన యుందు, వరస్పరాన్వయము కలిగిన వదములనొకచోట ఒక వద్ధతిలో కలపి యుందురు కడు. అట్టి పదములకు సంజంధించిన కలయికను వదసంహీత యుందురు. ఇట్టి సంధానము, వృష్ణ వదరూపమున కానీ, సంధత్త వదరూప మున గానీ, సమాస వద రూపమున గానీ యుండవచ్చును.

ఉదా: అగ్నే దుర్గహ్య కింశల వ్యయం తే. . (5—5—9).

⇔ంట్లే సంస్కృతమ్ (సమ్ కృతమ్), నుకృద్ది, పురోహితమ్ ఇత్యా దులు నంధత్త, సమాన వరములుగ ్గహించ≲బృదు.

కనుక ప**డములను పాక్కము**గ (మండ్రముగ) కూ**ర్పునపుడు పూ**ర్వే త్ర పడముల మధ్య జరుగు **నం**ధి, ఆగనూదిశ లోవ వి<mark>కారాచులను వివ</mark> రించునది వద సంహాత ఆగుశు.

స్వూతమున నంధాన, సంమోగ అను వదములు రెండును సమానార్థ కములు. సమానార్థ కముంగు నిరెండిందిని వాడుట ద్వార సంధాన దార్థ్యము తెఖియనగును.

[పైదిక భూషణం - మాహిషీయోాం, యథా — "ద్వి స్వర విధానేన వద సంహితేతు, చృత్రి" ఆగ్నే దు.ధ.... ఇశాృద్]. [3] నూ త్రము 4. యథా స్వామక్ర సం హీతాందినా మప్యేవమ్మ్

త్రాష్య్ :- న్యం స్వమనత్ క్రమ్యక్రిత ఇత్ యుథాన్నమ్! త్రియా విశే షణమేశత్: ఏవమడర సంహ్రీకాన్నా మహి యుథా స్పం స్పం రూపం నిరూప జీయమ్! నానాఒక్ర గామోగే ఆక్షర నంహ్రీకా! నానాపర్థ సంఘాగే పర్ణ సంహారా! (నానాఒక్ష పంస్తోంగి అంగ సంహీర్కా)! క్రిమ్జోదాపంరకాని భకామకు యుథా — 1 అంథాఒబ్బమ్మ్ (3\_2-11); 2 అధిషవణమన్ (1\_1-5); శీ అక్ష్యా హ్యామారయత్ (5-2-7); 8 కీవల స్పరమోగి నంఘాగోఒక్షర నంహిర్కి ఏకపెది స్పర వ్యంజన సంమాగా నర్హ సంహీర్కి అన్నత పన సంహీర్ తృగా నైర భేదో విజ్ఞ్యంకి

యథా స్వమ్¦ ఆక్షర న**ి**హతాదినా**మ్**∣ ఆపీ¦ ఏవమ్⊪

మదివ9భ:- పూర్వ సూ.తమందు వడసంహీశా నీర్వచనము చెప్పబడినది. అది విధముగ ఆయా పదములను విధించుడు, శ\_త్త్ నంహీశా నీర్వచనము లను చెప్పకొనవలెననీ నూ..తార్థను.

ఆంధ్ర నంహిత: నానాక్షర సంధాన చోంయోగి ఆర్టర సంహితేత్యభిధీ మతే! వర్ణ సంహిత: నానాపర్గ సంధాన సంమాగః వర్ణ సంహితే త్యధ్ధీ మతే! అండ్ల సంహిత: నానాఒడ్డ సంధాన సంమాగః అంగ సంహితేత్యభిధీ ముతే!

ఈ విధముగ ఆయా సంహీతా విర్వచనము చెప్పకొనపలేను. ఇంకనిపుడి నంహీతా కార్య స్వరావమును వివరించుడున్నారు :

- కేవలము స్వరముత (అచ్చుల) మధ్య జరుగు కార్య సంధానము అక్షర సంహిశ అగును. అథా బ్బిఫీజ్• (అధ అబ్బిఫీజ్)
- 2. ఒకే పదమందు స్వరవృంజన నంయోగము వర్ణ సంహీత అనఒడును. ఉదా: అభిషవణమన్మీ (నవనమ్ అన్)!
- ఓ ఓ కే పదముందు కేవల వ్యంజనముల సంయోగము అంగ సంహీత అన బడును. ఉదా: అక్ష్యా (క్ష్ణ్ అ) ప్రిశింజె ఖిన్నమగు కార్యములు పద సంహితగ గు ైంచవలెను. [4]

సూత9ము 5.

గురుత్వం లఘుతాసామ్యం హ9్న్వదీర్ప ప్లుతాని చు లోపాగమ విశారాశృ [పకృతిర్వక9్మః క9్మఃు• న్వరితోదా తై నీచత్వం శాన్హిస్ నాదో ఒ¤మేవ చు పతతృర్వం ఈ విజ్ఞేయ౦ ఛ౦దో భాషామధీయతా∎

[తిళాష్య:- యశ్ గురుత్వాద్యష్టా దశవిధం, వీశశ్వర్వం చందోళాపాం పేదరూపాం వాచం, అధియుకా పఠకా విజ్ఞేయమ్ః అథవా "ఛందోళాపాం" పేదలక్షణామిత్యర్థకు ఈ శబ్దోఒభ్యేతృ వ్యతిరిక్ష సోషేధార్థకు అనేన ఈ వర్వథా విజ్ఞేయ మి**క్య**ర్థణ

గురుత్వమ్, లఘుతాం, సామ్యమ్, మ్రాంస్వ దీర్హప్లుతాని, చ లోపాగమ విశారాణ చు ప9కృతిణ విక్రమణ క9మణ స్వరితోదా తై నీచత్వమ్। శ్వాసంగ నాది?। ఆడ్గమ్, ఏవ, చ ఏతర్! సర్వమ్! ఈ! విజ్ఞేయమ్! చన్తోళాపామ్! అధియతా⊪

သေးရီသီ၅၈:- ဒီတာတွေတာ့လည်း သိတာ ဆွေးျွန်းစီး စီးအား ညီ မီစီးစောန္းမွာ ုဂံဝဏ္ ధ్యయనాధ్యావనము చేయు వ్య\_క్తికి గురుక్వాది పదునెనిమిది విషయము లందు వరిపూర్తమగు జ్ఞానముండవలెను. అపుడె అశడు పేదాధ్యయవాధ్యావ నార్హడగును. ఆకడునెరిమ్ఏ విషవు సంతేవి అన్ని వివరించుడునా. ము 🗀

- 1. గురుత్సమ్: అనగఈ వర్ణము గురు సంజ్ఞను కల్గినది— అని తెలును కొనుజ్జానము. (సూత్ము 22-14)
- 2. లఘుశా : వర్ణము లఘుపు ఆను వర్ణ జ్ఞానము. (సూ. 22-15). 2. సామ్యము : న్యూనాధిక్యత లేకుండ విహితకాలకుండు ఆయా వర్ణముల నుచ్చరించు శారీరక శ<u>్</u>తి.
  - 4, 5, 8. ౖహన్ప్ ై ఏ వర్జమునకెంత కాంమో— అనగ ౖహన్పము ఏకమాౖకా దిర్హ ప్లకములు ] కాలిక, దీర్ఘము ద్వమా∟కాకాలికము, ప్లకము ౖతిమాౖకా కాలికము అని- తెలునుకొని, ఆయా వర్ణములను ఆ కాల విలుజనే లేకుండ ఉచ్చరించుట.
  - 7, 8, 9 లోవ... ] సంహీతా పౌథము <mark>నుండి వ</mark>దపాఠము చెప్పానపుడు ఆగమావిశారములు 🧻 కొన్ని వర్ణములు లోపించవడ్పును. కొన్ని మాడ్ప

## ತ್ರಿತ್ರಿಕಿಯ ಪ್ರಾತೀಕ್ಟ್

చెందవచ్పును. లేక కొన్ని పర్ణములు అధికముగ రావచ్చునుం. ప్రీనికి వర్ణం ధించిన విజ్ఞానమును లోపాగమ్ విశార జ్ఞానముని అందురు. ఇట్టి జ్ఞానమును కలిగియుండవలైను.

🕪 (వకృత్తి: అందగ మాత్పు లేజరడుట. 📁 👣 తి భావమె తయు౦డుట అనగ నంధి జరుగుట కవకాశమున్నను, అట్లు జరుంగకుండుట.

II. వి<sub>.</sub> కమ:: శార్థముల ఆనుపూర్వి. శత్సరబంధ జ్ఞాంము

ిడి. జ్రామం: : చ్యుత్యము. కొన్ని వర్ణములు కొన్ని సందర్భములలో ద్వి 🐞 త్రమగును. 🥦 క్ట్రాజ్ఞానమును కలిగియుండవతెను.

14, 14, 15 వ్వరి - స్వరములుకు సంబంధించిన విష ను జ్ఞానాము. అనగ 🐇 **లోదా\_త్రీనిచత్వం: ఉదాత్తానుదా త్ర**ప్రచయం స్వరిత **సంజంభ జ్ఞానము ప్పష్ట**ముగ తెలిసియు**ండ**వలె**ను.** 

16. శ్వాసము : వివృత్ శ్వాప: (సూ. 2-5).

17. నాదము : సంవృతికందే నాడః [కియుతి (సూ. ఓ1\_1).

18. ఆంగము : వ్యంజనం స్వరారగమ్ (సూ. 21-1).

ఈ విధమగు పదునెనిమిది విషయములకు నంబంధించిన జ్ఞానమ ను వేదాధ్యయాహాధ్యావనము చేయు వృక్తి ధారాశముగ కల్లియుండవలెను. క్రామముగ వీసేకి ఉదాహరణములు:

గుడంత్వం ముథా: వషబ్థ్ స్వాహా (?-3-12).

ి. అఘుకా : అకురుశ (5-5-8).

3. సామ్యమ్ : స్థానకరణ కాలాదిభిరవయో ర\_స్థి తొల్యమిత జ్ఞానమ్.

4. టాంగ్యము : గమయం (1-7-3).

ಳೆ. ದ್ವಿಲ್ಲ್ ಮು : ವಾಯಾ ಬಿಶಾಸ್ಕ್ (6-3-7).

6. మైకము : ఆస్తు హీ-నీ ఇశి (?-1-6). 7. లోను : ఈ మన్ద్రాస్తు వగ్రమను (4-1-8).

8. ఆగ**మ:** l త్రుశృమ్ (4-7-5).

9. విశారః : సమృ≾్థ9ణు (1−4-44).

10. **\_ \_ వర్పతి:** : అన్నే డుధ్య గహ్య (వే-స్-రీ); మ్యహి శన (? -5-1?); మిథున్ అభవమ్ (5-3-6).

11. ఫ్రికము: - హిథవే (1-6-2).

12. (కమ: ా : యమ్రై హోతా (3≟2−8).

13, 14, 15. త్వర్లతో మ్యాహ్న్ పు (5-5-3); గాంహేవతా (1-7-8);

ස ජු බිත්රෙනුනි : මන්ස්රෙනි (1-7-2). 16. මනුනි : නැකි ජි (1-1-2).

17. నారు: : తాగధ్ ళాగరాణ (2.528).

స్వారాంగమ్ : తండుకృక్త ప్రాణపీత్: (2-6-6).

పై వదునెన్మిది విషయములకు ఉదాహరణములు చూపబడినవి. పై జ్ఞానమందు ఏడ్ లోపించినను మంత్రము నిద్దష్టముగ వరింపబడడు. మండ్ర మును దోషభరికముగ చేదుపులచే యుజ్ఞయాగాది క్రిమలలో బుత్వక్కునేకే కాక, యజమానికి గూడ హానీ కల్లును. ముఖ్యముగ యజమానికి ఎక్కువ నష్టము. యుజ్ఞము ద్వార పాంభికమగు ఫలము సిద్ధించడు. మరియు దోష భూయిష్టమగు పఠనముచే యజమానికి వజ్ఞాయుధపు పోటు కల్లినట్లు పాణ హానీయు కల్లును. కనుక యాజ్ఞ, యాగాది కర్మలందు బుత్వకి స్థానము నాందగోడు వ్యక్తి పద వర్డాక్షరాడ్ జ్ఞానముము కల్లి మంత్రములను నుకబ్ద ముగ శాశివ్యముగ పరించగల్లి యుండవలను. ఇదే విషయమును మహిళాష్టమందు పోతంజలియు చెప్పియున్నాడు.

మన్త్ర్ హీనం నృరతో వర్ణతో వా -మిఖ్యాప్రగాయు క్తో నకమార్థమావా! సవాగ్యజ్ యజమానం హివే స్త్రీ -యథేన్ల్లో క్రమ స్పృరతో ఒపరాధాత్రం

్స్ ాత్స్ము 6. పదక్స్మ విశేషజ్హ్ వర్లక్స్మ విచక్షణంగ స్వరమాతాక్తి విఖాగజ్హ్ గచ్భేదాచార్య సంసదమ్॥ (గచ్భేదాచార్య సంసదమ్).

్ ఖాష్య : — పద్ధకమ విశేషజ్ఞు పదాశార్ధకమ గ్రాస్య విశేషు తరి జానా త్రీ పద్ధకమ విశేషజ్ఞు! వర్ధాశార్ధకము తస్మిస్ విచక్షడు నిపుఖు! స్వరాశృ కాశృ స్వరమార్థాు! తాసారి విఖాగు తరి జానాత్రి న్వరమార్థా విఖా మా తాశజైక కాలవిశేషు కశ్భీ దువ్యతి! నోడవి చతురణుక ఇత్యవా వివరి విధు పుడుపు గచ్చేదాచారు నరసదరి స్థానమ్! అచారాం స్టా



ాణ్టాదయి! తేపాం బహ్మలోకే హిస్టావమ్! యాశ్వేదం కాష్ట్రం బ్ బోఒయమాదార్యక్వాత్ తేపాం సంవదం బ్రిహ్మలోకం గేచ్చేతి! [మాట్లి ఇకు వంబంధించిన వ్యాఖ్య ముగిసినది. ఇక కాతర్వాత వ్యాఖ్యానమ నీ చెప్పిన విషయము పేవ శాష్ట్రాధ్యమనావశ్యకతను తెలియ చేయును. కొడ్డు మాత్ర వ్యాఖ్యకు సంబంధించిన ఆంధ్ర వివరణమును చూపి, తర్వా బిఖాష్య రత్మమందరి శేష ఖాగమును చూపెదను].

పద్రము విశేషజ్ఞికి వర్ణక్రమ విచక్షణికి సర్వమాతాం కాగ్లకి గచ్చేత్! అచార్య సంసదమ్మ్ మండ్రిమకి:- పదముల యొక్క క్రమము, అనగ అన్నయ క్రమము; అట్టి కమమున చక్కగ తెలిసినవారు పద క్రమ విశేషజ్ఞులు. అట్లే వర్ణముల యొక్క కమము- ద్విత్వాది సంబంధ విషయ విచక్షణడు. అట్లే వర్ణముల యొక్క - ఉదాత్తానుదాత్త వ్వతితములు ప్రచయము మొడిలగు - స్వర మండు; మాత్ర-మాతాంక్రాలము, అర్థమాత్రాలము, అణువు మొడలగు విశా గముచే హాన్య దీర్ఘ ప్లత జ్ఞానము, వ్వరాంగ జ్ఞానము, దానీ నాధారముగ ఉచ్చారణ— ఈ మొదలగు అంశములను ఖాగుగ తెలిసినవాడు, ఆచార్య సంపదమ్మ్మగురువుల స్థానమును, గురు పీతమును, గచ్చేత్ మాండును. కాగ అట్టి వ్యక్తి పేదోవదేశము చేయుటకు, యుజ్ఞ యాగాదులందు బుత్విక్కు నుండుటకు ఆర్హడై, శబ్దబ్రహ్మ నుపాసించిన వాడగుడు, బహ్మ లోకము నొందును.

ఇక క్లోకమందలి "గచ్చేదాచార్య సంసదమ్" అను ద్విరు అధ్యాయు సమాప్రి సూచించబడుచున్నది.

> కృష్ణ యజార్వేదీయు తైత్తిరీయ పాత్రాశ్యత త్రికాష్య రత్నానుసొరము వేదులోవనామక సుబ్రహ్మణ్యముచే బ్రాయఖడిన "మదిబ్రభ" అను ఆంగ్ర వివరణమున ఇరువది నాల్లవ అధ్యాయము నమా ప్రము.

#### **※※**※

్పాతిశాఖ్య వివరణము సర్వమును సమా ప్రము.

